
Turkish Studies 

International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic  
Volume 12/27, p. 101-112 

DOI Number: http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.12379 

ISSN: 1308-2140, ANKARA-TURKEY 
 

Article Info/Makale Bilgisi 

 Referees/Hakemler: Prof. Dr. Hidayet AYDAR –  

Yrd. Doç. Dr. Ahmet ÖZDEMİR – Yrd. Doç. Dr. Halit BOZ  

 

This article was checked by iThenticate. 

 

 

XII. YÜZYILA AİT YAZMA KUR’AN-I KERİM VE TEFSİRİ* 

 

Enver BAYRAM** 

 

ÖZET 

XII. Yüzyıla ait olan el yazması Kur’an-ı Kerim ve tefsiri, Anadolu 

Selçukluları dönemine aittir. Hicri 4 Zilhicce 587 yılında Ebu’l-Kasım bin 

Mahmud bin Ebu’l-Kasım İbrahim bin Muhammed el-İmami tarafından 

kaleme alınıp tamamlanmıştır. Bu tarih miladi olarak 23 Aralık 1191 
Pazartesi gününe rastlamaktadır. Kur’an ve tefsiri, Anadolu’daki en eski 

yazma Kur’an-ı Kerim’lerden ve en eski satır arası tefsirlerden bir 

tanesidir. Tefsir usulüyle ve Kur’an İlimleri’yle ilgili konular da eserde 

uygulamalı olarak yer almaktadır. Eser, tefsir edilen ayetler bakımından 

kapsamlı, ayetlere getirdiği net yorumlar bakımından da özet bir meal-

tefsirdir. 

Ebu’l-Kasım Mahmud her surenin başında surenin kimliği 

mahiyetinde sayılan bilgiler aktarmaktadır. Burada surenin Mekki veya 

Medenî oluşu, varsa surenin diğer isimleri, suredeki ayet sayısını, 

surenin faziletine dair fazilet hadisini zikretmektedir. Bunun yanında 

ayetlerdeki kıraat farklılıklarına dikkat çekmektedir. Onun tefsiri meal-
tefsir hüviyetinde olması nedeniyle rivayetlere fazla yer vermemiştir.  

Buna rağmen o, bazı ayetlerin nüzul sebeplerinden az da olsa 

bahsetmiştir. Ebu’l-Kasım Mahmud’un tefsiri aklî tefsirin özelliklerine 

haiz bir tefsirdir. Müfessir bazı ayetlere kendi rey’i çerçevesinde yorumlar 

getirmiştir. Ayrıca o, Arap dili kuralları çerçevesinde ayette geçen 

kelimelerin lügat anlamlarını açıklamıştır. Bunun yanında kelimelerin 
kökenine kadar inmekte ve çeşitli tahliller yapmaktadır. Yine bu 

çerçevede o, Kur’an’da yer alan garib ve müteşabih kelimeleri de 

açıklamaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Kur’an, Yazma, XII Yüzyıl, Kur’an İlimleri, 

Tokat. 

 

                                                 
* Bu çalışma 25-26 Eylül 2014 tarihleri arasında Tokat’ta gerçekleştirilen Tokat Tarihi ve Kültürü Sempozyumunda 

sunduğum “XII. Yüzyıla Ait Yazma Kur’an-ı Kerim ve Tefsiri” başlıklı tebliğimin genişletilerek makale halinde 

hazırlanmış şeklidir. 
** Yrd. Doç. Dr. Enver BAYRAM GOP Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Bölümü, El-mek: 

enbayram@mynet.com 

http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.


102                 Enver BAYRAM 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 12/27 

MANUSCRIPT AND INTERPRETATION OF KORAN FROM THE 
XII. CENTURY 

 

ABSTRACT 

XII. Century manuscript belonging to the Holy Quran and Quranic 

exegesis, belongs to the Anatolian Seljuk period. 4 Dhu al-Hijjah in the 

year 587 Hijri bought penned by Ebu’l-Kasım bin Mahmud bin Ebu’l-

Kasım İbrahim bin Muhammed el-İmami has been completed. This date 
coincides with the Gregorian as is Monday 23 December 1191. Qur’an 

and exegesis of the Qur'an Anatolia's most ancient manuscripts of the 

Holy Quran exegesis is one of the oldest and between the lines. The issues 

related to Tafseer and Quranic sciences are also presented in the book 

with practical samples. The book is comprehensive in term of 
commentary on the verses and in terms of explanation clearly verses. 

Ebu’l-Kasım Mahmud relayed information at the beginning of every 

sura that were considered within the nature of identity of sura. At this 

point, he embraced whether or not the sura was of Mecca or Medenî 

origin, other names of the sura, if available, number of verses in the sura 

and the virtue hadith regarding the virtue of the sura. In addition to this, 
he drew attention to recitation differences in verses. Because his 

interpretation had the identity of meaning-interpretation, he did not give 

much place to rumors. Nevertheless, he mentioned conveyance reasons 

of some verses at the least. Ebu’l-Kasım Mahmud’s interpretation was 

vested with the characteristics of rational interpretation. The glossator 
interpreted some verses within the frame of his own opinions. Besides, 

he explained the dictionary meanings of words mentioned in verses 

within the frame of the rules of Arabic language. In addition to this, he 

investigated the etymology of words and conducted various analyses. He 

also explained strange and cognate words mentioned in Koran in this 

context. 

 

STRUCTURED ABSTRACT 

The Holy Qur'an is a universal book sent by God as a guide for 
mankind. Throughout history, in addition to the universal message and 

meaning of the Qur’anic text, also its transcription, putting it together 

and writing a copy of it, the style it is written, as well as its external 

appearance, have been a matter of curiosity. In this sense, in a similar 

way the effort that people have made to understand the Holy Qur'an also 
have been made to write it. Thus, many Qur'anic manuscripts were 

written using different writing styles. 

The 12th century is rich in terms of written commentary works. 

Alongside Ebu'l-Kasım Mahmud's handwritten exegesis, here are other 

exegesis works of the 12th century: Futuh'ur Rahman fi İşaret'il Kur'an of 

Abdulmelik ed-Deylemî (d.1106), Tefsir-i Sem'ani  of Ebu Muzaffer 
Mensur bin Muhammed (d.1106), Tefsir-i Şirazi of Ebu Muhammed 

Abdulvahhab (d.1106), Acaib'ul Kur'an of Mahmud bin Hamza Kirmani 

(d.1106), Tefsir'ul Kur'an of Hatib Tebrizi (d.1108), Yakut’ut Tevil fi 

Tefsir'it Tevil of Gazali (d.1111), Mealim'ut Tenzil of Ebu Muhammed 



XII. Yüzyıla Ait Yazma Kur’an-ı Kerim ve Tefsiri               103 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 12/27 

Hüseyin Begavi (d.1122), El Mutemed el Muvazzah fi't Tefsir of Ebu Kasım 
İsmail İsfahani (d.1140), el-Keşşâf of Zemahşerî (d.1143), Ebu'l Baka 

Tefsiri of Abdullah bin Hüseyin Akberi (d. 1143), Et Teysir of Ebu Hafs 

Ömer Nesefi (d. 1038), El Mufredat of Ragıb el İsfahani (d. 1145), 

Ahkam'ul Kur'an of Ebubekir İbn'ul Arabi (d.1151), Tefsir-i Hulvani of 

Abdurrahman Bağdadi (d. 1151), El Muharrer'ul Veciz fi Tefsir'il Kitab'il 

Aziz of Abdulhak İbn-i Atiyye Gırnati (d. 1151), Cevami'ul Cem'i ve 
Mecma'ul Beyan of Ebu Ali Fadl bin Hasan Tabersi (d. 1153), Mecma'ul 

Beyan li Ulum'il Kur'an of Ebu Cafer Muhammed Tusi (d. 1164), Miftah'ut 

Tenzil of Ebu'l Fadl Mehmed Harzemi (d. 1166), Yenbu'ul Hayat of 

Şemseddin Ebu Muh İbn-i Zafer (d. 1169), Tefsir-i İbn-i Hakim of İbn-i 

Hakim Muh ibn-i Esad (d. 1173), Besair of Zahiruddin Muhammed 
Nişaburi (d. 1181), Tefsir-i Attabi of Ebu Nasr Ahmed bin Muhammed (d. 

1190), Tefsir-i Bennan of Ebu Fahir Muhammmed (d. 1199), Zad'ul Mesir 

ve El Muğni of Ebu'l Ferac Abdurrahman ibn-i Cezvi (d. 1200). 

Furthermore, there are also other commentators in the 12th 

century, such as Zahuriddin Hasan Numani (d.1200), Ebu Cemre 

Abdullah bin Said Endulisi (ö.1131), Ebu'l Hasan Ali Harezmi (d.1144), 
Ebu'l Mehasin Beyhaki (d.1149), Fafru'z Zeman, Aleaddin Muhammed 

Buhari (d.1151), Ebu'l Hafs Ömer bin Osman (d.1155), İbn-i Ebi Meryem 

Nas Şirazi (d.1169), Mevlana Şerafeddin (d.1169), Ebu'l Hasan Ali bin 

Abdullah Ensari (d.1171), İbn-i Dahhan Said bin Mübarek (d.1173), 

Abdulgani Hicazi (d.1186), Şihabeddin Sühreverdî (d.1191). 

One of these handwritten copies of Qur'an is now kept and 

registered with no 7400 in the Tokat Museum’s inventory of ethnographic 

works. This manuscript has also interlinear characteristics. The said 

manuscript of Quran and its exegesis were written and completed by 

Ebu'l-Kasım bin Mahmud bin Ebu'l-Kasım Ibrahim bin Muhammad el-

Imami during the Anatolian Seljuk period. According to the colophon at 
the last section of the 162nd page of the Qur'an, the handwritten 

manuscript and its exegesis were completed on 23rd December 1191, on 

4th Zulhijja 587 in the Muslim calendar. Therefore, this manuscript of 

Qur'an and its exegesis belong to the end of the twelfth century. In this 

respect, this manuscript is known to be the only Qur'an written during 
this period among the collections of museums and libraries in Anatolia. 

Because only the 13th century and the later dated Qur'an manuscripts 

are present in Konya and other Anatolian cities. After the Qur'an 

manuscript was purchased and brought in the Tokat museum in 2010, 

it was restored, conserved and taken under preservation in the Konya 

District Writing Works Library Laboratory in 2011. 

The manuscript and the exegesis are written on thick abdomen 

paper with brown and ruby red ink in naskh and thuluth scripts. The 

tome of the manuscript had disappeared and the pages have been cut off 

from the tailband. The tracks on the back indicate that it was leather 

bound. Again, the pages between 12-22, 36-50 and 180-189 of the 
manuscript are missing. 

The exegesis, written in the form of the Koran, is short and concise. 

At the same time, there was no unnecessary narrations, information, and 

commentary in it. The comments of each page are also shown on the 



104                 Enver BAYRAM 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 12/27 

same page interlinearly. However, the recitation differences are written 
on the page margins. 

Ebu'l-Kasım Mahmud had not been willing to interpret the Qur'an 

with the Qur'an and the Sunnah. At the beginning of the sections, he 

conveyed hadiths about the merit of the related section regardless of their 

story chain. Likewise, he discounted to convey the Asbab al-nuzul of the 

verses. We can say that this is an inadequacy of his exegesis. 

Ebu'l-Kasım Mahmud gave great importance to talk about 

recitations subject in his exegesis. He placed the recitation differences 

under the "karee" title, which he started as a new thread on the side of 

the page. Again he portrayed the recitation differences from reciter 

imams, sometimes mentioning the story chain and sometimes not. 
Sometimes, he pointed out the recitation differences without mentioning 

the reciter imam. 

Perhaps the most powerful aspect of his exegesis is its lexicon. 

Ebu'l-Kasım Mahmud, who gave great importance to the lexicon of his 

exegesis, stated the origins of some words and additionally he stated that 

a word had different meanings in different verses. He also explained what 
the strange and vague wording in the verses means. 

Since some of the manuscript pages are missing, the view of the 

commentator on the abrogation subject couldn't be identified by 

ourselves. In addition to this, while he did comment on some of the 

similar wording, he did not on some. He explained the Muqatta'at1 in 
various forms. In his interpretation, he disesteemed the Israelite subject. 

This is a positive aspect of his exegesis. 

Keywords: Koran, Manuscript, XII. Century, Koran Sciences, 

Tokat. 

             

1.Giriş 

Kur’an-ı Kerim, insanlığa hidayet rehberi olarak Allah tarafından gönderilmiş evrensel bir 

kitaptır. Tarih boyunca Kur’an metninin içerdiği evrensel mesajının ve anlamının yanında onun 

yazıya geçirilmesi, cem ve istinsah edilmesi, yazı şekli gibi dış görünüşü de merak konusu olmuştur. 

Bu anlamda insanlar Kur’an’ı anlama noktasında gösterdikleri gayretin bir benzerini de yazılması 

noktasında göstermişlerdir. Böylece değişik yazı türleri kullanılarak birçok Kur’an nüshası 

yazılmıştır.  

Bu el yazması Kur’an-ı Kerim’lerden bir tanesi de şu an Tokat Müzesi etnografik eser 

envanterinde 7400 numarayla kayıtlı olan el yazması Kur’an-ı Kerim’dir. Bu el yazması Kur’an-ı 

Kerim aynı zamanda satır arası tefsir özelliklerine de haizdir. Söz konusu el yazma Kur’an-ı Kerim 

ve tefsiri Anadolu Selçukluları döneminde Ebu’l-Kasım bin Mahmud bin Ebu’l-Kasım İbrahim bin 

Muhammed el-İmami tarafından kaleme alınıp tamamlanmıştır. Kur’an-ı Kerim’in 162. sayfasının 

son kısmında yer alan ketebe kaydına göre el yazması Kur’an-ı Kerim ve tefsiri hicri 4 Zilhicce 587, 

miladi olarak ise 23 Aralık 1191 yılında tamamlanmıştır. Dolayıyla bu el yazması Kur’an-ı Kerim 

ve tefsiri 12. yüzyılın sonlarına aittir. Bu yönüyle Kur’an-ı Kerim Anadolu’daki müze ve 

kütüphanelerin koleksiyonlarında bulunan bu döneme ait tek Kur’an-ı Kerim olarak bilinmektedir. 

                                                 
 



XII. Yüzyıla Ait Yazma Kur’an-ı Kerim ve Tefsiri               105 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 12/27 

Çünkü Konya ve diğer Anadolu şehirlerinde sadece 13. yüzyıla ve sonrasına ait Kur’an-ı Kerimler 

bulunmaktadır (Tokat müzesi envanter no: 7400/10). 

2010 yılında satın alma yoluyla Tokat müzesine kazandırılan el yazması Kur’an-ı Kerim ve 

tefsiri 2011 yılında Konya Bölge Yazma Eserler Kütüphanesi Laboratuvar’ında restorasyon ve 

konservasyonu yapılarak koruma altına alınmıştır (Tokat müzesi envanter no: 7400/10). 

12. yüzyıl yazılan tefsir eserleri açısından zengin bir yüzyıldır. Ebu’l-Kasım Mahmud’un el 

yazma tefsiri yanında şunlarda 12. yüzyıla ait tefsir eserleridir: Abdulmelik ed-Deylemî’nin (ö.1106) 

Futuh'ur Rahman fi İşaret'il Kur'an’ı, Ebu Muzaffer Mensur bin Muhammed’in (ö.1106) Tefsir-i 

Sem'ani’si, Ebu Muhammed Abdulvahhab’ın (ö.1106) Tefsir-i Şirazi’si, Mahmud bin Hamza 

Kirmani’nin (ö.1106) Acaib'ul Kur'an’ı, Hatib Tebrizi’nin (ö.1108) Tefsir'ul Kur'an’ı, Gazali’nin 

(ö.1111) Yakut’ut Tevil fi Tefsir'it Tevil’i, Ebu Muhammed Hüseyin Begavi’nin (ö.1122) Mealim'ut 

Tenzil’i, Ebu Kasım İsmail İsfahani’nin (ö.1140) El Mutemed el Muvazzah fi't Tefsir’i, 

Zemahşerî’nin (ö.1143) el-Keşşâf ‘ı, Abdullah bin Hüseyin Akberi’nin (ö. 1143) Ebu'l Baka Tefsiri, 

Ebu Hafs Ömer Nesefi’nin (ö. 1038) Et Teysir’i, Ragıb el İsfahani’nin (ö. 1145) El Mufredat’ı, 

Ebubekir İbn'ul Arabi’nin (ö.1151) Ahkam'ul Kur'an’ı, Abdurrahman Bağdadi’nin (ö. 1151) Tefsir-

i Hulvani’si, Abdulhak İbn-i Atiyye Gırnati’nin (ö. 1151) El Muharrer'ul Veciz fi Tefsir'il Kitab'il 

Aziz’i, Ebu Ali Fadl bin Hasan Tabersi’nin (ö. 1153) Cevami'ul Cem'i ve Mecma'ul Beyan’ı, Ebu 

Cafer Muhammed Tusi’nin (ö. 1164) Mecma'ul Beyan li Ulum'il Kur'an’ı, Ebu'l Fadl Mehmed 

Harzemi’nin (ö. 1166) Miftah'ut Tenzil’i, Şemseddin Ebu Muh İbn-i Zafer’in (ö. 1169) Yenbu'ul 

Hayat’ı, İbn-i Hakim Muh ibn-i Esad’ın (ö. 1173) Tefsir-i İbn-i Hakim’i, Zahiruddin Muhammed 

Nişaburi’nin (ö. 1181) Besair’i, Ebu Nasr Ahmed bin Muhammed’in (ö. 1190) Tefsir-i Attabi’si, Ebu 

Fahir Muhammmed’in (ö. 1199) Tefsir-i Bennan’ı, Ebu'l Ferac Abdurrahman ibn-i Cezvi’nin (ö. 

1200) Zad'ul Mesir ve El Muğni’si (tr.wikipedia. org/wiki/Müfessirler_ve_tefsir_kitapları listesi, 23. 

06. 2014, 15.30).2   

Ayrıca bunların yanında Zahuriddin Hasan Numani (ö. 1200), Ebu Cemre Abdullah bin Said 

Endulisi (ö.1131), Ebu'l Hasan Ali Harezmi (ö. 1144), Ebu'l Mehasin Beyhaki (ö. 1149), Fafru'z 

Zeman, Aleaddin Muhammed Buhari (ö. 1151), Ebu'l Hafs Ömer bin Osman (ö. 1155), İbn-i Ebi 

Meryem Nas Şirazi (ö. 1169), Mevlana Şerafeddin (ö. 1169), Ebu'l Hasan Ali bin Abdullah Ensari 

(ö. 1171), İbn-i Dahhan Said bin Mübarek (ö. 1173), Abdulgani Hicazi (ö. 1186), Şihabeddin 

Sühreverdî (ö. 1191) gibi 12. yüzyılda eser vermiş müfessirler de vardır 

(tr.wikipedia.org/wiki/Müfessirler_ve_tefsir_kitapları_listesi, 23. 06. 2014, 15.30).3 

Müfessirimiz Ebu’l-Kasım Mahmud hakkında ve tefsiri hakkında çeşitli kaynaklara4 

müracaat etsek de ne müfessir hakkında ne de tefsiri hakkında kaynaklarda bir bilgiye ulaşamadık. 

 

 

                                                 
2 XII. Yüzyıla ait tefsirler için bkz. Şemsuddin Muhammed b. Ahmet b. Osman ez-Zehebî, Ma’rifetu’l-kurraî’l-kibar ‘alet’t-

tabakati ‘ve’l-asâr, tah. Tayyar Altıkulaç, İstanbul 1995; Şemsu’d-din Muhammed b. Ali b. Ahmed Dâvûdî, Tabakâtü’l-

müfessirîn, Mekke 1983; Hayreddin Zirikli, el’A’lam, Beyrut 1992; Mustafa Yavuz, Anadolu Selçukluları Dönemi 

Müfessirleri, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstüsü, Bursa 1997.  
3 XII. Yüzyılda yaşamış müfessirler için bkz. XII. Yüzyıla ait tefsirler için bkz. Şemsuddin Muhammed b. Ahmet b. Osman 

ez-Zehebî, Ma’rifetu’l-kurraî’l-kibar ‘alet’t-tabakati ‘ve’l-asâr, tah. Tayyar Altıkulaç, İstanbul 1995; Şemsu’d-din 

Muhammed b. Ali b. Ahmed ed-Dâvûdî, Tabakâtü’l-müfessirîn, Mekke 1983; Hayreddin Zirikli, el’A’lam, Beyrut 1992; 

Mustafa Yavuz, Anadolu Selçukluları Dönemi Müfessirleri, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstüsü, Bursa 1997. 
4 Müfessir ve tefsiriyle ilgili Fuat Sezgin’in G.A.S’ı, Katip Çelebi’nin Keşfü’z-Zunun’u, Zirikli’nin el-A’lam’ı, Suyuti’nin 

Buğyetu’l-Vuat’ı, Kehhale’nin Mucemu’l-Müellifin’i, Davudî’nin Tabakatu’l- Müfessirin’i ve Süleyman 

Mollaibrahimoğlu’nun Yazma tefsir literatürü taranmış olup herhangi bir bilgiye rastlanılmamıştır.  



106                 Enver BAYRAM 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 12/27 

2. Kur’an-ı Kerim’in ve Tefsirin Şekli Yönü 

El yazması Kur’an-ı Kerim ve tefsiri kalın abadi kağıda kahverengi ve lal kırmızı mürekkeple 

nesih ve sülüs hattıyla yazılmıştır. Kur’an-ı Kerim’in cildi yok olmuş ve sayfaları şirazeden 

kopmuştur. Sırt kısmındaki izlerden onun deri ciltli olduğu anlaşılmaktadır. Yine Kur’an-ı Kerim’in 

12-22, 36-50 ve 180-189 sayfaları arası eksiktir (Tokat müzesi envanter no: 7400/10). 

Fatiha Suresi’nin yer aldığı başlangıç kısmı serlevha şeklinde tezhiplendirilmiştir. Tezhibin 

alınlığında rumi ve palmetlerden oluşan bitkisel sarmal bezemenin arasındaki kufi yazılar 

bulunmaktadır (Tokat müzesi envanter no: 7400/10).  

Müfessir, besmelenin tefsirine sadece Fatiha Suresi’nin başında yer vermektedir. Bunun 

dışında ise besmeleyi sadece sure başlarında zikretmekle yetinmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 

1191: 1b, 31a). Yine o, surelerin başında ayetlerle ilgili tefsire girişmeden önce sureleri tanıtıcı 

mahiyette bilgiler vermektedir. Bu bilgileri ise “surenin ismi”, “suredeki ihtilaf”, “surenin 

kelimelerinin sayısı”, “surenin harflerinin sayısı” ve “haber” şeklinde sınıflandırmaktadır. Bu 

başlıkları da kırmızı mürekkeple yazıya geçmektedir. Müfessir, surenin ismi başlığı altında surenin 

Mekki mi yoksa Medeni mi olduğuna; suredeki ihtilaf başlığı altında ise, surede yer alan ayet sayıları 

ile ilgili tefsir ekollerinin ihtilafına yer vermektedir. Surenin kelime sayısı başlığı altında surenin kaç 

kelimeden oluştuğunu, surenin harfleri sayısı başlığı altında surenin kaç harften oluştuğunu ve haber 

başlığı altında da surenin faziletine dair Hz. Peygamber’den rivayet edilen hadisi zikretmektedir 

(Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 97b). Sureyle ilgili bu bilgileri bazen besmelenin hemen üzerinde, 

bazen de besmelenin alt kısmında vermektedir. Besmelenin alt kısmında verdiği yerlerde ise 

besmeledeki “sin” harfini yarım daire şeklinde uzatmakta ve bu bilgileri yarım daire içerisinde 

aktarmaktadır (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 302b, 303a-b). Bunun yanında bazı sureleri de farklı 

isimleriyle zikretmektedir. Mesela Kureyş Suresi’ni İ’laf Suresi olarak (Ebu’l-Kasım Mahmud, 

1191: 311a), Maun Suresi’ni Din Suresi olarak (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 311a) ve İsra Suresi’ni 

de İsrail Suresi olarak zikretmiştir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 150a). 

El yazması Kur’an-ı Kerim’in ve tefsirinin bir diğer şekli yönü de Kur’an metninin sağında 

ve solunda yer alan ilgili ayetle alakalı kıraat farklılığına dikkat çekilmesidir. Kırmızı mürekkeple 

“ka-re-e” fiili yazılmış olup onun altında da kıraatle ilgili açıklamalar yer almaktadır (Ebu’l-Kasım 

Mahmud, 1191: 96a-100b). Yine ayet sonları ve ayet içindeki duraklar kırmızı mürekkep kalemle 

işaretlenmiştir. Bazen ayet sonları kırmızı mürekkeple yazılan harflerle (Ebu’l-Kasım Mahmud, 

1191: 107b, 108a), bazen de ayet sonlarında yer alan küçük dairelerle gösterilmektedir. Bu küçük 

daireler içinde ayet numaraları yer almamaktadır (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 107b, 108a). Çünkü 

ayet numaraları daha sonraki dönemde Mushaf’a girmiştir (Demirci, 2008: 109). Sayfa numaraları 

ise her sayfada değil iki sayfada bir verilmiş olup sayfa numaraları sayfanın üst sol kısmında yer 

almaktadır (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 1b, 31a). Cüz numaraları ve secde ayetine ait “secde” 

işareti çift daire içerisinde sayfanın yan tarafına kırmızı mürekkep kalemle yazılmıştır (Ebu’l-Kasım 

Mahmud, 1191: 208a, 301a). 

Kur’an-ı Kerim’de ayetlerin tefsirine ayetler arasında yer verilmektedir. Bu nedenle tefsir 

satır arası tefsir mahiyetindedir. Ayetlere verilen açıklama ve yorumlar gayet kısa ve özlüdür. Bu 

yönüyle tefsir meal-tefsir hüviyetindedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 1a, 200a).  

3. Tefsirdeki Metodu 

Ebu’l-Kasım Mahmud’un meal-tefsirini kullandığı metot açısından incelemeye çalışacağız.   

 

 



XII. Yüzyıla Ait Yazma Kur’an-ı Kerim ve Tefsiri               107 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 12/27 

3.1. Rivayet Yönünden Ebu’l-Kasım’ın Tefsiri 

“Me’sur” veya “menkul” tefsir adı da verilen rivâyet tefsiri; Kur’an’ın Kur’an’la, Kur’an’ın 

sünnetle tefsirini ya da ayetlerin tefsiri hususunda sahabeden ve selef âlimlerinden nakledilen sahih 

rivayetleri ifade etmektedir (Cerrahoğlu, 1988: II, 131). Bunun yanında rivayet tefsirinin lügat anlamı 

itibariyle eski Arap şiirine ve Arap Dili’nin kurallarına dayanması gerekmektedir (Demirci, 2012: 

121). Böylece Kur’an, sünnet, tâbiûn ve tabe-i tâbiîn kavilleri ile Arap dili ve cahiliye dili rivayet 

tefsirinin kaynakları olmaktadır (Demirci, 2012: 121). 

Ebu’l-Kasım Mahmud ise tefsirinde Kur’an’ın Kur’an’la tefsirine ve sahabe veya tabiundan 

nakledilen tefsir rivayetlerine fazla yer vermemektedir. Aynı şekilde sebeb-i nüzul rivayetlerine de 

fazla yer vermemektedir. Ancak o, sureyi tefsir etmeden önce o sureyle ilgili söz konusu surenin 

faziletine dair hadisi her surenin başında, hadisin rivayet zincirini zikretmeksizin nakletmektedir. 

Yine kelimelerin lügat anlamlarını eski Arap şiirinden de yararlanarak açıklamaktadır. Mesela o, 

besmelenin tefsirinde be harfinin bereket anlamına geldiğini, sin harfinin yükseklik yücelik anlamına 

geldiğini ve mim harfinin kullarının üzerine nimetlerini ihsan eden anlamına geldiğini Şehr bin 

Huşeb’ten nakille ifade etmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 1b). Aynı zamanda o, Fatiha 

Suresi’nin Mekkî sureler grubuna mı yoksa Medenî sureler grubuna mı ait olduğunu bildiren 

rivayetleri zikrettikten sonra besmelenin Fatiha Suresi’nden bir parça olup olmadığı noktasında da 

tefsir ekollerinin görüşlerini zikretmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 1b). Böyle rivayetler de 

tefsirin rivayet yönüne işaret etmektedir. 

Şimdi onun tefsirinin rivayet yönünü inceleyelim. 

3.1.1. Kur’an’ı Kur’an İle Tefsir Etmesi 

Müphem ve mücmel olan ayetler yine en sağlam şekilde Kur’an’ın başka bir ayetiyle açıklığa 

kavuşmaktadır. Buradan da anlaşılacağı üzere Kur’an’ın en sağlam tefsiri yine Kur’an’ın kendisidir 

(Cerrahoğlu, 1988: I, 42). 

Ebu’l-Kasım Mahmud’un, Kur’an’ın Kur’an’la tefsirine bazı ayetlerin tefsirinde yer verdiği 

görülmektedir. Mesela o, Fatiha Suresi’nin   ِين ينَ انَْعَمْتَ عَليَْهِمْْۙ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَليَْهِمْ وَلََ صِرَ  ve مَالكِِ يوَْمِ الد ّ۪ اطَ الَّذّ۪

ينَ  ال ّ۪ ينِ   ,ilgili ayetlerinde Kur’an’ı Kur’an’la tefsir etme yoluna gitmektedir. Buna göre o الضََّّٓ  مَالكِِ يوَْمِ الد ّ۪

“hesap ve ceza gününün sahibi” (Fatiha:1/4) ayetini tefsir ederken  ِ
 وَالَْمَْرُ يوَْمَئذٍِ لِِ ٰ

  يوَْمَ لََ تمَْلكُِ نفَْسٌ لنِفَْسٍ شَئْـا  

“O gün kimse kimseye hiçbir fayda sağlayamayacaktır. O gün buyruk, yalnız Allah'ındır.” (İnfitar: 

82/19) ayetine atıfta bulunmakta ve Fatiha Suresi’nin ilgili ayetini İnfitar Suresi’nin 19. ayetiyle 

tefsir etmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 1a) 

Yine o, Fatiha Suresi’nin  َين ال ّ۪ ينَ انَْعَمْتَ عَليَْهِمْْۙ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَليَْهِمْ وَلََ الضََّّٓ  kendilerine nimet“ صِرَاطَ الَّذّ۪

verdiklerinin yoluna (ilet); gazaba uğrayanlarınkine ve sapıklarınkine değil.” (Fatiha: 1/7) ayetinin  

ينَ انَْعَمْتَ عَليَْهِمْ  لْوٰى    كُلوُا مِنْ طيَِّباَتِ  kısmının tefsirini yaparken صِرَاطَ الَّذّ۪ وَظلََّلْناَ عَليَْكُمُ الْغَمَامَ وَانَْزَلْناَ عَليَْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّ

وَمَا ظلَمَُوناَ وَلٰكِنْ كَانَُّٓوا انَْفسَُهمُْ يظَْلمُِونَ  مَا رَزَقْناَكُمْ     “Bulutu üstünüze gölge yaptık. Size, kudret helvası ile 

bıldırcın indirdik. "Verdiğimiz rızıkların iyi ve güzel olanlarından yiyin" (dedik). Onlar (verdiğimiz 

nimetlere nankörlük etmekle) bize zulmetmediler fakat kendilerine zulmediyorlardı.” (Bakara: 2/57) 

ayetine Fatiha Suresi’nin 7. ayetini tefsir etme sadedinde atıfta bulunmaktadır. Zira ona göre Allah’ın 

İsrailoğullarının üzerlerine bulutu gölge yapması, bıldırcın ve kudret helvası göndermesi Allah’ın 

onlara bir nimetidir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 2b). 

Bunun dışında müfessir, tefsirinin sonunda “iftira” kelimesini açıklarken iftira kelimesinin 

kökeninin “firyet”ten türediğini ifade etmekte ve bu görüşünü de   ٍيرَة ُ مِنْ بحَّ۪
يلةٍَ  مَا جَعَلَ اللّ ٰ ائبِةٍَ وَلََ وَصّ۪ وَلََ سََّٓ

ِ الْكَذِبَ  وَاكَْثرَُهمُْ لََ يعَْقلِوُنَ 
ينَ كَفرَُوا يفَْترَُونَ عَلىَ اللّ ٰ  Allah ne "Bahîre" ne "Sâibe", ne "Vasîle" ne“ وَلََ حَامٍْۙ وَلٰكِنَّ الَّذّ۪

de "Hâm" diye bir şey meşru kılmamıştır. Fakat, inkar edenler Allah'a karşı yalan uyduruyorlar. 

Zaten çoklarının aklı da ermez.” (Maide: 5/103) ayetiyle delillendirmektedir. Zira ona göre iftira 



108                 Enver BAYRAM 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 12/27 

“yalandan uydurulmuş” şeydir.5 Görüldüğü gibi müfessirimiz ya bir ayetin tefsirini yaparken ya da 

kelimelerin lügat anlamlarını açıklarken başka bir ayetten faydalanma yoluna gitmektedir. 

3.1.2. Nüzûl Sebepleri 

Kur’an’ı Kerim toptan indirilmiş bir kitap değildir. O, tedricen 23 seneye yakın bir zamanda 

farklı nedenlere binaen indirilmiştir. Ayetlerin iniş sebeplerini ifade eden sebeb-i nüzul, Kur’an’ın 

ayetlerinin ve surelerinin inmesine neden olan olaylar ve durumlardır (Demirci, 2008: 231, 232). 

Ebu’l-Kasım Mahmud’un, tefsirinde sebeb-i nüzul rivayetlerine fazla yer vermediği 

görülmektedir. Bunda tefsirinin satır arası tefsir olmasının da etkisi olabilir. Çünkü daha kısa ve öz 

olan satır arası tefsirler uzun olan sebeb-i nüzul rivayetlerine fazla yer vermemektedirler. Bununla 

beraber müfessirimiz bazı ayetlerin sebeb-i nüzulüne değinmektedir. Mesela o, Kafirun Suresinin ilk 

ayetinin tefsirinde müşriklerin Hz. Peygamber’e putlara ibadet etmesini teklif ettiklerini ve bu 

tekliften sonra Kafirun Suresi’nin nazil olduğunu “fe enzelallahu hezihi’s-sure” şeklinde ifade 

etmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 312b). 

Yine o, Enfal Suresi’nin başında Enfal Suresi’nin ilk ayeti ile 64. ayetinin Bedir savaşından 

önce Hz. Ömer ve ashab hakkında indirildiğini bildirmektedir. Ancak ayetin sebeb-i nüzuüyle ilgili 

olayı anlatmamaktadır (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 97b). 

3.1.3. Tefsirin Kıraat Yönü 

Sözlükte; “okumak” anlamına gelen ve “karee” fiilinden mastar olan kıraat, herhangi bir 

kelime üzerinde “med, kasr, hareke, sükun, nokta ve i’rab bakımından meydana gelen değişiklik” 

demektir (Zürkani, ts: I, 412). Yedi ya da on kırâatın kendilerine nispet edildiği imamlara da “kâri” 

denilmektedir (Demirci, 2008: 129). 

Ebu’l-Kasım Mahmud kelimelerin kıraat yönlerini sayfaların yan tarafına açtığı ve kırmızı 

mürekkep kalemle yazdığı “karee” başlığı altında ele almaktadır. O, bazen de kıraat farklılıklarını 

metin üzerinde yine kırmızı mürekkep kalemle göstermektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 7a). 

Yine o, kıraat farklılıklarını bazen aradaki rivayet zincirini zikrederek ifade etmektedir. Mesela o, 

Bakara Suresi’nin 48. ayetinde geçen  َُوَلََ يقُْبل kelimesini Ehli Mekke’nin, Ehli Basra’nın ve Hasanü’l-

Cağfer’in Asım’ın kıraatinin Ebu Bekir rivayetine göre okuduklarını nakletmektedir (Ebu’l-Kasım 

Mahmud, 1191: 7a). Bununla beraber bazen de aradaki rivayet zincirini atlayarak doğrudan kıraat 

imamından nakletmektedir. Mesela Bakara Suresi’nin 91. ayetinde geçen  ِ
 tamlamasında انَْبيََِّٓاءَ اللّ ٰ

Nafi’nin kelimeyi hemzeli şekilde okuduğunu ifade etmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 11a). 

Bazen de o, kırat imamlarını zikretmeksizin kıraat farklılığına dikkat çekmektedir. Bakara Suresi’nin 

254. ayetinde geçen “ ٌخُلَّةٌ ,بيَْع,  
 kelimelerinin son harflerini Mekkeli ve Basralıların tenvinsiz ”شَفاَعَةٌ 

fethalı şekilde okuduklarını ifade etmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 27a). 

Kelimelerin farklı okunuş şekilleri bazen de belli bir rivayet zinciri olmaksızın sadece ilgili 

görüşü savunan kişilerin ismi zikredilerek verilmektedir. Bu sadette o, Bakara Suresi’nin 49. ayetinde 

geçen  َيذَُبِّحُون “yuzebbihune” kelimesini Zeyd b. Ali, Muhsan el-Mekki ve Ebu Hamza eş-Şamî 

“yezbehune” şeklinde “ya” harfinin fethası ve “be” harfinin tahfifiyle okuduklarını ifade etmektedir 

(Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 7a). 

Tefsirde, kıraate ait farklı görüşlerin aynı başlık altında yer aldığı da görülmektedir. Mesela 

o, Bakara Suresi’nin 231. ayetinde geçen   
 kelimesini Nafi’nin, “ze” harfinin harekesini sukun هزُُوا  

olarak “hüzven” şeklinde okuduğunu, Asım’ın ise aynı kelimesi “hüzüven” şeklinde “ze” harfinin 

                                                 
5 Ebu’l-Kasım Mahmud bu bilgiye Nas Suresi’nden sonraki kısımda yer vermektedir. 



XII. Yüzyıla Ait Yazma Kur’an-ı Kerim ve Tefsiri               109 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 12/27 

dammesiyle okuduğunu bildirmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191:24a). Görüldüğü gibi o, farklı 

görüşleri aynı başlık altında birleştirmektedir. 

3.2. Dirayet Yönünden Ebu’l-Kasım’ın Tefsiri 

“Re’y” ve “aklî” tefsir de denilen dirayet tefsiri, “müfessirin sadece rivayetlere bağlı 

kalmayıp dil, edebiyat ve çeşitli ilimler yanında kendi bilgi birikimi ve re’yine dayanarak yaptığı 

tefsir” demektir (Birışık, 2011: 40/286).  

Ebu’l-Kasım Mahmud’un tefsiri bu yönden ele alınıp incelendiğinde dirayet tefsiri 

özelliklerine de haiz olduğu görülecektir. Mesela o, “Derken, şeytan ayaklarını oradan kaydırdı. 

Onları içinde bulundukları konumdan çıkardı. Bunun üzerine biz de, "Birbirinize düşman olarak inin. 

Sizin için yeryüzünde belli bir süre barınak ve yararlanma vardır" dedik.” (Bakara: 2/36) ayetinin 

tefsirinde Ebu Abdullah Hüseyin b. Muhammed’den rivayetle yasak meyvenin hurma olduğunu; 

peygamberlerin günah işlememesinden hareketle de aslında Hz. Adem’in yasak ağacın meyvesini 

unutarak yemediğini ifade etmektedir. Aksine Hz. Adem’in yasak ağacın meyvesinden yemesini Hz. 

Havva’nın kendisine yasak ağacın cinsinden başka bir meyve getirdiğini zannetmesine ve eşine bu 

konuda güvenmesine bağlamaktadır (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 6a). Böylece müfessir, bu farklı 

yorumuyla peygamberlerin günah işlememe sıfatına da halel getirmemiş olmaktadır. 

Müfessir, “Yahut onların durumu, gökten yoğun karanlıklar içinde gök gürültüsü ve şimşekle 

sağanak halinde boşanan yağmura tutulmuş kimselerin durumu gibidir. Ölüm korkusuyla, yıldırım 

seslerinden parmaklarını kulaklarına tıkarlar. Oysa Allah, kâfirleri çepeçevre kuşatmıştır.” (Bakara: 

2/19) ayetinin tefsirinde Süddi’den rivayetle “sayyib”in “matar”, yani yağmur anlamına geldiğini 

naklettikten sonra ayette ifade edilen darb-ı meselin sebebini de açıklamaktadır. Buna göre Medineli 

iki münafık Hz. Peygamber’den müşriklere kaçtı. Ayette de ifade edildiği gibi yolda giderlerken 

gökten yoğun karanlıklar içinde gök gürültüsü, şimşek ve yıldırım olan bir yağmura tutuldular. 

Şimşek ortalığı aydınlatınca yürüdüler, aksi halde yerlerine çakılıp kaldılar. Gök gürültüsünün 

korkusuyla parmaklarını kulaklarının içine soktular. Daha sonra yaptıklarına pişman olup tekrar Hz. 

Peygamber’in yanına gelip ona biat ettiler. İşte bu durumu o, Allah’ın, münafıkların içinde 

bulundukları duruma darb-ı mesel olarak getirdiğini ifade etmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 

4a). Ayrıca müfessir, ilgili ayetin “Oysa Allah, kâfirleri çepeçevre kuşatmıştır” ifadesini tefsir 

ederken Allah’ın ilmiyle ve gücüyle olmak üzere iki yönden kafirleri ihata ettiğini ifade etmektedir 

(Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 4a). 

Şimdi onun tefsirinin dirayet yönünü inceleyelim. 

3.2.1. Tefsirin Lügat Yönü 

Bir müfessir için Kur’an’ı anlamanın yolu öncelikle onun dilini anlamaktan ve bu dilin 

özelliklerini bilmekten geçmektedir. Bunun için müfessir, Kur’an metnini oluşturan kelime, kavram 

terkip ve deyimlerin etimolojik ve semantik açıdan değerlendirebilmeli, aynı zamanda cümle 

tahlilleri yapabilmeli ve belaği nüktelere hakim olmalıdır (Demirci, 2008: 320). 

Ebu’l-Kasım Mahmud da tefsirinde kelimelerin kökenleri ve anlamları üzerinde önemle 

durmaktadır. Bu sadette o, iftira kelimesinin kökeninin “firyet”ten geldiğini ifade etmekte; kelime 

tahlili yaptığı yerlerde önce kelimenin asli anlamını vermekte daha sonra ise söz konusu kelimenin 

genişleyen anlamlarına değinmektedir. Mesela o, öncelikle “fücur” kelimesinin anlamını “haktan 

batıla meyletmek” olarak tespit etmektedir. Daha sonra ise, fücur kelimesinin ilk başta “aslı olmayan 

haberler için kullanılırken, zamanla hakikatten ayrılmış her türlü iş için kullanıldığını” ifade 



110                 Enver BAYRAM 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 12/27 

etmektedir.6 Yine o, Allah isminin ilah lafzından, rahman ve rahim isimlerinin de rahmet lafzından 

türediğini beyan etmektedir(Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 1b). 

Kelimelerin ne anlama geldiğine değinen müfessir, Kevser Suresi’nin   ََانََِّّٓا اعَْطيَْناَكَ الْـكَوْثر 

“Şüphesiz biz sana Kevseri verdik” (Kevser: 108/1) ayetinde geçen kevser kelimesini içerisinde 

Kur’an’ı ve nübüvveti de barındıran “bol hayır” olarak açıklamaktadır. Yine Kafirun suresi’nin  َََّٓل

 kısmını put anlamına ”مَا تعَْبدُُونَ “ Ben sizin kulluk ettiklerinize kulluk etmem” ayetindeki“ اعَْبدُُ مَا تعَْبدُُونَْۙ 

gelen “esnâm” ve “evsân” kelimeleriyle tefsir etmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 312b). 

Müfessirimiz, tefsirinde ism-i işaretlerden, zamirlerden, ism-i mevsullerden, cins isimlerden, 

belirsiz zaman zarflarından ve belirsiz mekan isimlerinden meydana gelen müphem kelimeleri de 

(Demirci, 2012: 59) açıklamaktadır. Mesela o,  َْۙين  ”elbette sen gönderilenlerdensin“ انَِّكَ لمَِنَ الْمُرْسَلّ۪

(Yasin: 36/3) ayetinde geçen “ ك, sen” zamirini Hz. Muhammed olarak tefsir etmektedir. Yine o,  َْاوََلم

يرُوا فيِ الَْرَْضِ فيَنَْظرُُوا كَيْ  ينَ مِنْ قبَْلهِِمْ يسَّ۪ فَ كَانَ عَاقبِةَُ الَّذّ۪  “Yeryüzünde dolaşıp kendilerinden öncekilerin 

sonunun nasıl olduğuna bakmadılar mı?...” (Fatır: 35/44) ayetindeki “ َين  ismi mevsulünü Ad ve ”الَّذّ۪

Semud kavmi olarak tefsir etmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 23b). 

Az kullanıldıkları için anlamı sözlüklere bakılmadan bilinemeyen Kur’an’daki garip 

kelimeler de (Elmalı ve Arslan, 1996: XIII, 374) onun tefsirinde açıklanmaktadır. Buna göre Kehf 

Suresi’nin 9. ayetinde geçen “rakîm” kelimesi “Ashab-ı Kehf’in adlarının yazılı olduğu levha” olarak 

(Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 157b) açıklanırken, Meryem Suresi’nin 13. ayetinde geçen “hananen” 

kelimesi ise “rahmet” olarak açıklanmaktadır (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191:163a). 

Tefsirde bir kelimenin değişik ayetlerde farklı anlamlara geldiği de açıklanmaktadır. Mesela 

o, Bakara Suresinin 29. ayetinde geçen “ى  ”kelimesinin anlamını “yönelmek” ve “ilerlemek ”اسْتوََّٰٓ

olarak (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 6b), Taha Suresi’nin 5. ayetinde geçen aynı kelimenin anlamını 

da “sahiplenmek” olarak tespit etmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 168a). 

Özellikle kelimelerin tefsirinde kelimeyi aynı anlama gelen başka bir kelimeyle tefsir 

etmektedir. Mesela o, Kasas Suresi’nin 2. ayetinde geçen “mubin” kelimesinin anlamını “vâdıh” 

olarak tefsir etmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191:211a). Yine Kasas Suresi’nin 17. ayetinde 

geçen “zahîran” kelimesinin anlamını ise “avn” olarak tefsir etmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 

1191:212a). Nasr Suresi’nin ilk ayetinde geçen “cae” kelimesine de “eta” anlamını vermektedir. 

(Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 312b). 

Müfessirimiz bazı kelimelerin lügat ve terim anlamlarını birlikte vermektedir. Mesela o, 

tefsirinin son kısmında “salat” kelimesinin lügatte dua anlamına geldiğini belirttikten sonra namazı 

ruku ve secdeyle yapılan acziyet göstergesi olarak tanımlamaktadır. Yine o, “ikame’s-salah” lafzının 

anlamını da namaza devam etmek olarak açıklamakta ve buna da şiirden delil getirmektedir.7 

Yine o, kelimeyi açıkladıktan sonra o kelimeye niçin o anlamın yüklendiğini de 

gerekçelendirmektedir. Mesela cennet lafzını açıklarken üzüm ve hurmayla kaplı her yerin ismine 

cennet denildiğini belirtmektedir. Aynı zamanda cennete niçin cennet denildiğini de açıklamaktadır. 

Buna göre cennet, ağaçların orayı tamamen kaplamasından dolayı cennettir ya da ağaçlarından dolayı 

içerisi gözükmediğinden dolayı cennettir. Aynı şekilde o, Kur’an’a “Furkan” isminin verilmesinin 

sebebi olarak, onun peyderpey indirilme özelliğini de zikretmektedir. Yine o, Kur’an’ın isimlerine 

değindiği bölümde Kur’an’a kitap denmesinin üç nedenini de açıklamaktadır. Buna göre 

müfessirimiz, yazılmış her şeye kitap dendiği için, farzlarını içerisinde yazdığı için ve bütün 

                                                 
6 Ebu’l-Kasım Mahmud bu bilgiye Nas Suresi’nden sonraki kısımda yer vermektedir. 
7 Ebu’l-Kasım Mahmud bu bilgiye Nas Suresi’nden sonraki kısımda yer vermektedir. 



XII. Yüzyıla Ait Yazma Kur’an-ı Kerim ve Tefsiri               111 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 12/27 

peygamberlere indirilen kitapların içeriklerinin Kur’an’da toplanmasından dolayı Kur’an’a da kitap 

dendiğini açıklamaktadır.8 

Müfessirimiz, kelime tahliliyle ilgili kendi görüşünü aktarmasının yanında farklı görüşlere 

de yer vermektedir. Mesela o, “Nar” kelimesini açıklarken aslında nar ile nurun aynı olduğunu ancak 

bazılarının bu iki kelimeye farklı anlam verdiklerini ifade etmektedir. Buna göre “nar” da sıcaklık ve 

ışık bir arada bulunurken, “nur” da ise sadece halis ışık vardır.9 Ayrıca tefsir usulünde ele alınan 

surenin ve ayetin manası gibi bazı kavramlara kısmen de olsa tefsirinde yer vermektedir.10   

3.2.2. Tefsirinin Müteşâbih Yönü 

Sözlükte “güçlü, sağlam, tam, eksiksiz” gibi anlamlara gelen muhkem, terim olarak da 

“manası kolaylıkla anlaşılabilen, harici bir tefsire ihtiyaç duymayan ve tek manası olan ayetlerdir.” 

Müteşabih ise sözlükte, “benzerlik, kapalılık, müphemlik” gibi anlamlara gelirken terim olarak da 

“birçok manaya ihtimali olan, bu manalardan birini belirlemek için harici bir delile ihtiyacı olan 

ayetler” demektir (Okumuş, 2012: 341) 

Ebu’l-Kasım Mahmud Kur’an’ı tefsir ederken müteşabih kelimelerin üzerinde de 

durmaktadır. Mesela o,  ٍي لوَْحٍ مَحْفوُظ  O korunmuş bir levhada (Levh-i Mahfuz'da)dır (Buruc: 85/22)“  فّ۪

ayetinin tefsirinde levh-i mahfuzu “hatalardan korunmuş yüce bir levha” olarak tefsir etmektedir 

(Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 306b). Yine Bakara Suresi’nin 255. ayetinde geçen “ ُكُرْسِيُّه” kelimesini 

de “Allah’ın ilmi” olarak tefsir etmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 27a). Bununla beraber 

“arş” (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 168a) ve “sur” (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 76a) gibi 

müteşabihattan olan kelimelerin ne anlama geldiklerini açıklamamıştır.  

Ebu’l-Kasım Mahmud, Kur’an’da yer alan ve müteşabihattan sayılan hurufu mukattayı ise 

tefsirinde farklı şekillerde yorumlamaktadır. Mesela o, Al-i İmran Suresi’nin başında yer alan “  َّٓالَّٓم” 

ayetini tefsir ederken elif harfini Allah, lam harfini Cebrail, mim harfini ise Muhammed olarak tefsir 

etmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 31a). Yine Rum Suresi’nin ilk ayetinde geçen “  َّٓالَّٓم” 

ifadesini de İbn Abbas’tan gelen rivayete göre انا اللّ اعلم anlamına geldiğini ifade etmektedir(Ebu’l-

Kasım Mahmud, 1191: 219a). Aynı şekilde Yasin Suresi’nin ilk ayetinde geçen “ َّٓيٰس” ifadesinin de 

surenin ismi olduğunu Hasan’dan nakletmektedir (Ebu’l-Kasım Mahmud, 1191: 235a). 

Sonuç 

Tokat Müzesi etnografik eser envanterinde 7400 numarayla kayıtlı olan yazma Kur’an-ı 

Kerim, Anadolu Selçukluları döneminde hicri 4 Zilhicce 587 yılında Ebu’l-Kasım bin Mahmud bin 

Ebu’l-Kasım İbrahim bin Muhammed el-İmami tarafından kaleme alınıp tamamlanmıştır. Bu tarih 

miladi olarak 23 Aralık 1191 Pazartesi gününe tekabül etmektedir. Eserin tamamlanma tarihinden de 

anlaşılacağı üzere bu eser Anadolu’daki en eski yazma Kur’an-ı Kerim’lerden ve en eski satır arası 

tefsirlerden bir tanesidir. Aynı zamanda eser, meal-tefsir hüviyetindedir. 

Mushaf şeklinde yazılmış olan tefsir, kısa ve özlüdür. Aynı zamanda onda lüzumsuz 

rivayetler, bilgiler ve nakiller yer almamıştır. Her sayfanın tefsiri yine o sayfa içerisinde satır arasında 

gösterilmiştir. Kıraat farklılıkları ise sayfanın kenarına yazılmıştır. 

Ebu’l-Kasım Mahmud, Kur’an’ı Kur’an’la ve Kur’an’ı sünnetle tefsir etmeye fazla istekli 

davranmamıştır. Sure başlarında ilgili surenin faziletine dair hadisi rivayet zincirine bakmaksızın 

aktarmaktadır. Aynı şekilde ayetlerin sebeb-i nüzullerini aktarmaya da fazla önem vermemiştir. Bu 

da onun tefsirinin eksik bir yönüdür diyebiliriz. 

                                                 
8 Ebu’l-Kasım Mahmud bu bilgiye Nas Suresi’nden sonraki kısımda yer vermektedir. 
9 Ebu’l-Kasım Mahmud bu bilgiye Nas Suresi’nden sonraki kısımda yer vermektedir. 
10 Ebu’l-Kasım Mahmud bu bilgiye Nas Suresi’nden sonraki kısımda yer vermektedir. 



112                 Enver BAYRAM 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 12/27 

Ebu’l-Kasım Mahmud, tefsirinde kıraatler konusuna büyük önem vermiştir. O, kıraat 

farklılıklarına sayfanın yan tarafına açtığı “karee” başlığı altında yer vermiştir. Yine o, kıraat 

farklılıklarını bazen rivayet zincirini zikrederek bazen de zikretmeksizin kıraat imamlarından 

nakletmiştir. Bazen de kırat imamlarını zikretmeksizin kıraat farklılığına dikkat çekmiştir.  

Belki de onun tefsirinin en güçlü yönü lügat yönüdür. Tefsirinde lügat yönüne büyük önem 

veren Ebu’l-Kasım Mahmud, bazı kelimelerin kökenini belirtmiş, bunun yanında bir kelimenin 

değişik ayetlerde farklı manalara geldiğini ifade etmiştir. Ayrıca ayetlerde geçen garip ve müphem 

lafızların ne anlama geldiğini açıklamıştır. 

Kur’an’ı Kerim’in bazı sayfalarının eksik olması nedeniyle müfessirin nesh konusundaki 

görüşü tarafımızca tespit edilememiştir. Bunun yanında müteşabih lafızların bir kısmını yorumlarken 

bir kısmına da yorum getirmemiştir. Huruf-ı mukattaayı ise çeşitli şekillerde açıklamıştır. Tefsirinde 

israilîyata itibar etmemiştir. Bu da onun tefsirinin olumlu bir yönüdür. 

 

KAYNAKÇA  

Birışık, A. (2011). “Tefsir”, DİA, İstanbul: TDV Yayınları.  

Cerrahoğlu, İ. (1988). Tefsir Tarihi, Ankara: DİB Yayınları.  

Dâvûdî, Ş. (1983) Tabakâtü’l-müfessirîn, Mekke. 

Demirci, M. (2008). Tefsir Usulü, İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları,  

………… (2012). Tefsir Tarihi, İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 

2012. 

Ebu’l-Kasım Mahmud. (1191). El Yazması Kuran-ı Kerim ve Tefsiri. 

Elmalı, H., Arslan, Ş. (1996). “Garib”, DİA, İstanbul: TDV Yayınları. 

Okumuş, M. (2012). Ulumu’l-Kur’an, Tefsir El Kitabı, Ed. Mehmet Akif Koç, Ankara: Grafiker 

yayınları. 

Tokat Müzesi Envanter Defteri, Envanter No: 7400.  

Yavuz, M. (1997). Anadolu Selçukluları Dönemi Müfessirleri, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstüsü, Bursa. 

Zürkanî, M. A. (ts.). Menâhilü’l-İrfan Fi Ulum’i-l Kur’an, Mısır. 

Zehebî, Ş. (1995). Ma’rifetu’l-kurraî’l-kibar ‘alet’t-tabakati ‘ve’l-asâr, tah. Tayyar Altıkulaç, 

İstanbul.  

Zirikli, H. (1992). el’A’lam, Beyrut. 

İnternet Kaynakları 

tr.wikipedia.org/wiki/Müfessirler_ve_tefsir_kitapları_listesi, (Erişim Tarihi: 23. 06. 2014). 


