ibn Ebi’l-izz el-Hanefi ve Muhammed b. Ali es-Sen(isi

Orneginde Kuzey Afrika'da ictihad Hareketleri*

Yrd. Dog. Dr. Ahmet INANIR**

Atif / ©- Inanir, A. (2015). Ibn Ebi'l-izz el-Hanefi ve Muhammed b. Ali es-Sentisi Omeginde
Kuzey Afrika’da ictihad Hareketleri, Cukurova Universitesi ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, 15 (1),
149-175.

Oz- Bu galisma, birbirinden farkl asirlarda Kuzey Afrika’da yasayan iki fakihin ictihad anlayisla-
rini karsilagtirmak suretiyle ictihad tartigmalarina katkida bulunmayr amaglamaktadir. Arastir-
mamiza konu olan fakihlerden biri ibn Ebi’l-izz el-Hanefi, digeri ise Muhammed b. Ali es-
Sendsi’dir. Her iki fakih yasadiklari dénemin hakim hukuk anlayisina muhalefet ederek taklid ve
taassub yerine ittibd* ve ictihdda ydnelmistir. Ancak bu fakihlerin déneminin siyasi, hukuki ve
sosyal sartlarini dikkate almadan sadece ilmi séiklerle ictihad tesebbisiinde bulunduklari gé-
riilmektedir. Fakat dénemin din ve devlet adamlarinin ise onlarin bu tesebbislerini mevcut
hukuk sistemini iglevsiz kilacak, hukuki birligi ortadan kaldiracak, immette ayriliji daha da
artiracak tehlikeli bir yonelis olarak degderlendirmislerdir. Neticede ictihadi bir zorunluluk olarak
dayatacak sartlar heniiz olgunlagmadigindan her iki alimin gayretleri tarihi siirecin yéniinii
degistirmede yeterli olmamigtir. Fakat onlar, XIX. asrin sonlarinda ve XX. asrin baslarinda
[slam diinyasinda pek yogun bir sekilde yapilan islah ve tecdid tartismalarinin énciisii olmus-
lardir.

Anahtar sézciikler- ibn Ebi’l-izz el-Hanefi, Muhammed b. Ali es-Sendisi, ictihad, ittiba’, taklit

Giris
Hukuk sistemleri, toplumun deger yargilarinin ve ihtiyaglarinin bir tezahUrGdur.

Hukuk normlarinin nasil yorumlanip uygulanacagi ve hukuk dili karsisinda onun muhatabi
olan insanlarin durumunun ne olacagi seklindeki sorunlar, genel hukuk usull ve felsefesi-

Makalenin gelis tarihi: 07.11.2014; Yayina kabul tarihi: 22.06.2015
* Bu arastirma, Gaziosmanpagsa Universitesi Bilimsel Arastirma Projeleri (BAP) birimi tarafindan des-
teklenmistir.

** Gaziosmanpasa U. ilahiyat Fak., Islam Hukuku Anabilim Dali, ahmet.inanir52@gop.edu.tr




150 | Yrd. Dog. Dr. Ahmet INANIR

nin konulari arasindadir. Sadece islam hukukunda degil, biitin hukuk sistemlerinde istin-
bat esastir.! Ancak islam hukuku vahiy mense’eli bir hukuk sistemi oldugundan, hukuki
hikiimler; Kitap, Siinnet ve icma gibi delillerden gikarilir. Bu yoniiyle islam, diger biitin
hukuk sistemlerinden farklilik arz eder.

Hz. Peygamber'in (s.a.v.) vefatindan itibaren sahabe, tabiin, etbau't-tabiin ve
mUctehid imamlar dénemini kapsayan ilk (¢ asirda Misliman fakihler, Kitap, Stinnet ve
icmay! esas alarak hukuk sitemlerini ictihad yoluyla insa etmeye calismiglardir. ilk dénem-
lerde kiiglik bir sehir devleti gériinimiinde olan islam devleti, yapilan yeni fetihlerle birlikte
cok kisa bir zamanda doguda Cin, batida ispanya ve Atlas Okyanusu, kuzeyde Rusya ve
glineyde Hind Okyanusuna kadar genislemistir. Bu genislemeye bagli olarak artan hukuki
sorunlar mictehidler tarafindan sinirli naslardan hareketle ¢oziiimeye galisiimistir.

ictihad, bir meselede ser’T hiikmii bulabilmek igin miictehidin bitiin giictinii sarf
ederek ser'i delillerden ameli hiikiimler ¢ikarma islemidir.2 Dolayisiyla her muctehid; delil,
anlayis seviyesi, yetistigi ilmi muhit, siyasi, iktisadi ve sosyal ¢evre gibi farkliliklar sebebiyle
bir mesele hakkinda birbirinden farkli ictihadlar yapabilmektedir. Bu durumun genis devlet
sinirlari iginde hukuki birlik, emniyet ve istikrar agisindan gesitli mahzurlar dogurdugu
anlagiimaktadir. Dénemin devlet adamlari, bu mahzuru gidermek amaciyla gesitli arayisla-
ra girmis, bu baglamda bazi miictehid imamlari ve talebelerini resmi vazifelere atamak
suretiyle bazi mezheplerin yayginlagmasini, gelismesini ve zamanla da resmi hukuk kodu
olarak benimsenmesini saglama calismasidir. Ornedin Abbasi Halifesi Ebu Cafer Man-
sur'un (754-775) imam-1 Malik'in Muvatta’sini resmi hukuk kodu olarak benimseme teseb-
biisii ve Ebu Yusufun kadr’l-kuzat olarak tayini bdyle bir ihtiyagtan kaynaklanmaktadir.3 ilk
dénemlerde sivil bir gaba olarak ortaya gikan ictihad faaliyeti; siyasi, hukuki, iktisadi ve
sosyal ihtiyaglar sebebiyle zamanla ekseriyeti devlet gérevlisi olan fakihlerin temsil ettigi bir
hukuk faaliyetine déniismiis, islam devletlerinin merkezilesmesine bagli olarak bir anlamda
devlet kontrolline girmistir. Ebu Hanife’'nin bas kadi (kddi’-kudat) tayin edilmek istenmesi
ve onun bu resmi gdrevi kabul etmemesi gibi mictehid imamlarin ve sonraki fakihlerin
siyasf iktidarla yasadiklari sorunlar, yonetimin bu alani kontrol etme ¢abasina dair ¢arpici
ipuclari sunmaktadir. imam Malik'in derslerinde, bask altinda meydana gelen bosamanin

! Ferhat Koca, “Istinbat”, DA, TDV Yay., Istanbul, 2001, c. 23, s. 369.

2 Abdilaziz el-Buhéri, Kesfil-esrdr (ngr. Muhammed el-Mu“tasim-Billah el-Bagdédi), Beyrut
1414/1994, c. IV, s. 402-403; Faruk Beser, Herkes Igin Kolay Usulii Fikih, N(n Yay., Istanbul, 2014,
s. 86.

3 |bn Ebi'l-iz el-Hanefi, el-ittiba’, (Thk. Eden: Muhammed Ataullah Hanif-Ebu Suheyb Abdullah b. Asim
el-KaryQti), Mektebeti's-Selefiyye Yay., 2. Baski, Lahor, 1985, s. 35; Muhammed Ali es-SendsT,
Sifau’s-sadr bi-arai’l-mesaili’l-agr min dreri’l-fikhi’l-Maliki, (Thk. Eden: Muhammed Ebl Uséme el-
Cezairi), Daru'l-imam Malik, Cezair, 2001/1402, s. 67; Hayrettin Karaman, [sldm Hukuk Tarihi, Istan-
bul, Nesil Yay., 1989, s. 251; Fahrettin Atar, Islam Adliye Tegkilati, Diyanet Yay., Ankara, 1991, s.
490; Ahmet Ozel, “Malik b. Enes”, DIA, TDV Yay., Ankara 2003, c. 27, s. 508.



Kuzey Afrika’da ictihad Hareketleri | 151

gegersiz olduguna dair hadisi rivayet etmekle Ebl Ca'fer el-Mansir'a yapilan biatin da
gegersiz oldugunu ima ettigi iddiasiyla gegirdigi sorusturma daha sonra bazi Abbasi yone-
ticilerinin taraf oldugu Kur'dn'in mahldk olup olmamasi tartismalari da bu baglamda deger-
lendirilebilir.4 Hi¢ siphesiz hukuk, siyasi ve iktisadi gliciin paylasimini belirleyen en temel
unsurlardan biridir. Dolayisiyla devlet adamlarinin hukuk sahasini kendi bagina birakma-
masi anlagilir bir durumdur.

islam hukuk tarihi incelendiginde yonetimlerin hukuk alaninda yaptigi tercihlerin
mezheplerin her hangi bir bélgede yayginlasmasinda etkili oldugu anlasiimaktadir. Nitekim
arastirma konumuz olan Kuzey Afrika fikih havzasinda da zaman zaman bazi mezheplerin
on plana gikmasi ya da geri planda kalmasinda siyasi tercihlerin etkili oldugu séylenebilir.
Nitekim ibn Hazm'in (6. 456/1064) Hanefi ve Maliki mezhebinin yayilmasiyla ilgili yaptigi
degerlendirmeler siyaset hukuk iliskisini yansitmasi bakimindan énemlidir. Ona gére Ku-
zey Afrika’da Sahnln b. Said et-Tendhi’'nin (6. 240/854) bas kadi olmasi ve Maliki mezhe-
bine mensup kadilar tayin etmesi, toplumda Maliki mezhebinin yayginlik kazanmasinda
etkili olmustur.5 Omegin daha 6nceki dénemlerde Malikiler Misirda hakim mezhepken,
Eyylbiler doneminde idarenin de destegiyle Safiflerin burada tekrar hakim mezhep haline
gelmesi siyasi etkiyi gostermektedir. Memldk devletinin kurulus yillarinda ise Safifler, kadi-
lik otoritesi agisindan Malikilerle gekisme halindedir. Memldklu Sultani el-Meliki®z-Zahir
Baybars (6. 676/1277) diger (g blyik mezhep mensuplarinin islerini gérmek icin bunlarin
yanina birer k&dilkudat tayin etmistir. Bu donemde Safii kadilkudati digerlerine gore daha
genis yetkiye sahiptir. Kadiaskerler de Séfit, Hanefi ve Maliki mezheplerinden tayin edilmis
olup, bunlar daima sultanin maiyetinde bulunmak suretiyle, ismi gegen mezheplere men-
sup askeri sinifin ser'i ve hukuki islerini tedvir ederlerdi.6

4 Tagkoprizade, Mevzaatu’l-Uldm, (ngr. Ahmed Cevdet), ikdam Matbaas, istanbul, 1313, c. |, s. 666-
667; Ylsuf Sevki Yavuz, ‘Halku’-Kur'an”, DIA, TDV Yay., Istanbul 2007, c. XV, s. 372; Karaman,
a.g.e.,s. 251; Ozel, a.y.

5 Bu Ibn Hazm'in talebesi el-Humeydi'nin (8. 488/1095) rivayetine gore ibn Hazm, Hanefi ve Maliki
mezhebinin siyasi otorite (devlet) araciligiyla yayildigini iddia etmektedir. Ona gére Hanefi mezhebi,
Ebd Yusufun bas kadi (kadi'-kudat) olmasindan sonra, devletin egemen oldugu tim bolgelerde
Hanefi ekolline mensup kadilarin tayin edilmesiyle birlikte yayilmistir. Maliki mezhebinin yayildigi
Endilis’te ise, Yahya b. Yahya el-Leysi'nin (6. 234/848) emir Abdurrahman b. el-Hakem nezdinde
saygin bir konumunun olmasi onun, kadi tayininde sozliniin gecmesine imkan tanimistir. Kadilik
gorevini kabul etmemesi de onun devlet ve halk nazarindaki sayginli§ini artirmistir. Benzer sekilde
Yahya b. Yahya da Maliki mezhebine mensup olan kadilarin tayin edilmesi i¢in ddnemin halifesine
onerilerde bulunmustur. (Bkz. Muharrem Kilic, “ibn Hazm ve Zahirilik”, ibn Hazm: Uluslararasi
Katiliml ibn Hazm Sempozyumu, 27-28 Ekim 2007, Bursa, -Bildiri ve Miizakere Metinleri-, Ensar
Yay., Istanbul, 2010, s. 350-351; el-Humeydi, Ebd Abdullah Muhammed b. Fiitdh b. Abdullah
Cezvetii'-Muktebis fi Térihi Ulemai’l-Endeliis, Thk. Eden: ibrahim el-Ebyari, Darii’l-Kiitiibi'l-Misriyye,
Kahire, 1989, c. I, s. 611).

& M. C. Sehabeddin Tekindag, Berkuk Devrinde Memiik Sultaniig, istanbul Universitesi Edebiyat
Fakiltesi Yay., Istanbul, 1961, s. 148; Ismail Yigit, “Memldkler’, DIA, TDV Yay., Ankara, 2004, c.



152 | Yrd. Dog. Dr. Ahmet INANIR

ibn Ebi'l-izz el-Hanefi (6. 792/1390) her mezhepten kad! tayininin mezhep taas-
subunu artirmasindan sikayet etmektedir.” Meml(klarin iktidara gelmesiyle birlikte bu
dénemde Hanefilerin glglenerek Sé&fillere rakip hale geldigi, Malikilerin Gglincl siraya
dustigu anlasiimaktadir.8 Zira Baberti'nin (6. 786/1384) Turk hakimiyeti déneminde Mem-
luk devletinde, Ebu Hanife ve Hanefi mezhebinin taklid edilmesi gerektigi konusunda do-
nemin Meml(k hiikiimdar el-Meliki'l-Esref Sa'ban (6. 778/1376)'a uyari amagh yazdigi
“en-Niiketii’z-zarife fi tercihil-mezhebi Ebi Hanife”9 adli risalesi siyaset-hukuk iligkisini
yansitmas! bakimindan dikkat cekicidir.® Bu sebeple islam hukukunda ictihad ve taklid
meselelerinin dogru bir sekilde analiz ediimesinde siyasi unsur ihmal edilmemelidir.

Muhammed b. Ali es-Sendsi'nin (6. 1276/1859) ictihad kapisinin kapanmasiyla
ilgili sebepleri incelerken yaptigi su tespit siyaset-hukuk iligkisini daha iyi anlamaya yar-
dimei olacak mahiyettedir. Ona gore alimleri ictihad etmekten alikoyan sey, ancak dort
mezhepten birisine mensub fukahaya resmi gorevler verilmesinden kaynaklanmaktadir. Bu
mezhepler disinda ictihad eden alimler bu tir vazifelerden mahrum kalmakta ve kadilik
gorevi alamamaktadir. insanlar da bu gibi kimseleri, bid'at ehline mensub kabul edererek
fetvalarina itibar etmemektedirler. Ona gére ictihad tesebbiisiinde bulunan fakihlerin go-
galmasi ancak bdyle bir engelin bulunmadigi durumlarda miimkiin olacaktir.!" Son asirlar-
da Islam diinyasinda ictihad hareketlerinin mahiyeti incelendiginde islam devletlerinin
yikilmaya yiiz tuttugu ve islam hukukunun yerine bagka hukuk sistemlerinin ikame edilme-
ye basladigi bir ddneme rastlamasi tesadiif degildir.

Tarihi slreg iginde fikih ekollerinin olusumuyla beraber gerek usdl, gerek ise
furdu sahada ilk asirlardan itibaren bir stireg iginde temel eserlerin ortaya ¢iktigi gériimek-
tedir. Bazi istisnalar olmakla beraber genellikle fikhi delillerin de yer aldi§i bu eserler,
sonraki donemlerde ekseriyetle yerini delil zikretmeden mezhepte tercih edilen gorislerin
yer aldi§i, adeta bir kanun kitabi niteliginde sayilabilecek tercih edilen gérisleri igeren

XXIX, s. 94; Ramazan Sesen, “Eyyabiler”, DIA, TDV Yay., istanbul, 1995, c. XII, s. 26; Eyyip Said
Kaya, “Maliki Mezhebi", DIA, TDV Yay., Ankara, 2003, ¢. XXVII, s. 521; H. Yunus Apaydin, “Karéfi,
Sehabeddin”, DIA, TDV Yay., istanbul, 2001, c. XXIV, s. 396-397; Ahmet inanir, “ibn Ebil-izz'in “it-
tiba” Adli Risalesi Baglaminda Ebu Hanife ve Hanefi Mezhebi Orneginde Taklide Dair Gortsleri”,
Gaziosmanpasa Universitesi llahiyat Fakiiltesi Dergisi, Cilt: 1, Say: 2, Yil: 2013/l s. 228.

7 ibnEbi'l-iz, a.g.e., s. 61, 92; Inanir, a.g.m., s. 229.

8 Tekindag, a.g.e., s. 147; W. Heffening, “Séfil, Muhammed b. Idris”, islam Ansiklopedisi, MEB, Istan-
bul, 1979, ¢. XI, s. 271; Kazim Yasar Kopraman, ‘Baybars I', DIiA, TDV Yay., Istanbul, 1992, ¢.V's.
222.

9 Muhammed b. Mahmud b. Ahmed Ekmelliddin el-Baberti, “en-Niiketii’z-zarife fi tercih-i mezheb-i Ebi
Hanife”, Stleymaniye Kiitiphanesi, Ayasofya, 1384, vr. 204b-

10 Baberti, a.g.e., vr. 211b.

" Muhammed b. Ali es-$enGsT, Tkézii'l-vesnan fil-ameli bi'l-hadisi ve’l-Kur'an, Dar-u Libya, Binga;i,
1967, s. 69-70; a.mlf,, Ictihad ve Taklid Cergevesinde Nassin Uygulanigi, (Gev. Abdilhadi Timurtag), In-
san Yay., Istanbul, 1995, s. 90-93; Sen(isi, Mesailii’l-agr, s. 59.



Kuzey Afrika’da ictihad Hareketleri | 153

muhtasar eserlere birakmistir. Bu degisimde mezhep icindeki farkli gorislerin gesitli ihtilaf-
lara sebep olmasi ve bunun da hukuki istikrar ve birligi zedelemesinin etkili oldugu séyle-
nebilir. Sonraki hukukgular daha énce yazilan bu muhtasar eserlerin agiklanmasi ve yo-
rumlanmasi amaciyla serh ve hasiyeleri temel ugras alani gdrmislerdir. Bu dénemlerde
karsilagilan hukuki sorunlar daha dnce olusmus zengin hukuki miras iginde ayni zamanda
bir devlet yetkilisi konumunda olan fakihler tarafindan ¢oziilmeye galisilmistir. Onlarin bu
faaliyetleri beraberinde nevazil ve fetava tiirii eserlerin ortaya ¢ikmasina vesile olmustur.
Bu eserler Muslimanlarin tarih boyunca karsilastiklari dini-hukuki sorunlar ve bunlarin
¢OzUmlerini ortaya koyan, basta miftli ve hakimler olmak Uzere herkesin kolayca istifade
ettigi, ddnemin glincel kaynaklari olmustur.2

Yukarida ifade etmeye calistigimiz hukuki yapi XX. ylzyilin baslarina kadar gok
az degisiklige ugramakla beraber aynen devam etmistir. Ancak islam hukuk tarihinde
neredeyse her asirda Mislimanlarin bir mezhep imamini taklit ederek belli kitaplar ve
fakihler etrafinda dolasan hukuk anlayisini benimsemeyen fakihler bulunmustur. ibn Tey-
miyye (6. 728/1328), Ibn Kayyim el-Cevziyye (6. 751/1350), ibn Ebil-izz el-Hanefi,
Sevkani (6. 1255/1834) ve Muhammed b. Ali es-Sendsi bunlardan bazilaridir. S6zu edilen
bu fakihler ilk asirlardaki gibi dogrudan Kur'an ve Siinnet'ten hiikiim ¢ikariimasi gerektigini
savunmuslar, yasanan islam’i Kur'an ve Siinnet gibi temel kaynaklarla kritik etmeye calis-
mislardir. Onlar bir mezhebi taklit etmek yerine delile tabi olma (ittib&’) ve ictihad yolunu
benimsemislerdir.13

Dart fikhi mezhebin esas alindi§i hakim hukuk anlayisina gore aykiri fikirlere sa-
hip oldugu kabul edilen yukarida adi gegen bu fakihlere yasadiklari ddnemlerde pek de iyi
gbzle bakilmamis, hatta siyasi ve iktisadi tedbirlerle sindirilmeye ¢aligiimistir. Ancak son
asirlarda i¢ ve dis baskilarin etkisiyle islam devletlerinin gerilemesiyle beraber asirlardan
beri olusmus hukuk birikimi yeniden sorgulanmaya baslanmis; dnceleri siki bir sekilde
kapatiimaya galisilan ictihad kapisi, sonuna kadar agilmistir. Hatta hukukla pek de ilgili
olmayan pek cok sorunun kendi baglamindan ¢ikarilarak ictihad yoluyla agilacagi dusu-
nilmastir.' Hukuk anlayisindaki bu degisim beraberinde ictihad taraftari bu fakihleri mer-
keze tagimig, gorislerinin én plana ¢ikmasina vesile olmustur.

12 Eyyiip Said Kaya, “Muhtasar” (Fikih), DiA, TDV Yay., Istanbul, 2006, c. XXXI, s. 61-62.

13 M. Rahmi Telkenaroglu, “M. Hamdi Yazir'da (1878-1942) ‘Reforma Karsi Tecdit” ya da “Bagkalagma-
dan Yenilesme’ Tasavvurd’, Recep Tayyip Erdogan Universitesi llahiyat Fakiiltesi Dergisi, 3 (2013),
s. 145,

14 Ozgiir Kavak, “Tecdid mi, Yeniden insa mi? Sah Veliyyullah Dihlevi'den Muhammed Ikbal’e Hind Alt-
Kitasinda Ictihad ve Taklide Farkli Yaklagimlar”, islam Hukuku Aragtirmalari Dergisi, sy.17, 2011,
5.196-198; a.m., “Diinyevi Bir “Fikih” Ingasina Dogru: Resid Riza'nin Fikih Usulii Elestirisi ve Mo-
dern Fikih Distincesi”, M. U, ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, Say1. 37, 2009/2, s. 35-72.



154 | Yrd. Dog. Dr. Ahmet INANIR

24-25 Mayis 2014 tarihinde Konya'da Necmettin Erbakan Universitesi ilahiyat
Fakiiltesi dnciiligiinde yapilan XI. islam Hukuku Anabilim Dallari koordinasyon toplanti-
sinda Fikih Havzalarinda Olugan Mirasimizin Degeri adli sunumda fikih havzalarina yone-
lik calismalarin 6nemine dikkat cekilmistir. Bu durum bizi 6teden beri dikkatimizi ¢eken
Kuzey Afrika fikih havzasini arastirmaya tegvik etmistir.

islam hukuk tarihi incelendiginde 6zellikle miictehid hukukgular devrinden sonra
Kuzey Afrika fikih havzasi diger fikih havzalarina gére daha fazla ictihad taraftari fakihin
bulundugu bir havza olarak dikkati gekmekte ve daha ¢ok arastirmayi hak etmektedir.
Nitekim yukarida isimlerini zikrettigimiz pek ¢ok fakihin Kuzey Afrika fikih havzasinda
yetistigi gorilmektedir. Ayrica Anadolu fikih havzasini sekillendiren fikih havzalarinin
baginda Kuzey Afrika fikih havzasi geldigi sdylenebilir. fon Ebi'l-iz’in kendisine reddiye
yazdi§i Ekmeleddin el-Baberti érneginde oldugu gibi Hanefi mezhebi baglaminda Anado-
lu'dan Misira giden 6grencilerin bunda etkili oldugu gérliimektedir. Giniimizde de hala
Misir'a gidip-gelen égrenciler sayesinde ayni etkilesimin devam ettigi séylenebilir. Dolayi-
siyla Kuzey Afrika fikih havzasinin incelenmesinin kendi fikih havzamizin daha iyi anlasil-
masina yardimci olacagi diistnilmektedir.

Kuzey Afrika fikih havzasinda yetigen fakihlerden biri olan ibn Ebi'l-izz'i, Ekme-
leddin el-Béberti'yle daha 6nce yaptigimiz bir galisma vesilesiyle tanimig, ictihad ve it-
tiba‘ya dair gorisleri dikkatimizi gekmisti. Muhammed b. Ali es-Sen(sf'yi ise Sendsiyye
tarikati Uzerine doktora calismasi yapmis bir arastirmacinin yonlendirmesi sayesinde
tanimig olduk. s ibn Teymiyye ve ibni'l-Kayyim gibi fakihler Gzerinde bircok aragtirma
varken bu iki fakihin ictihad anlayisi tizerinde pek durulmadigini, her iki &limle ilgili karsi-
lastirmali mistakil bir calismanin da bulunmadigini farkettik. Biz de arastirmamizi biri, XIV.
ylzyil sonlarinda digeri de XIX. yizyil ortalarinda Kuzey Afrika’da yasamis bu fakihlerin

ictihad anlayislarini incelemeye ve karsilastirmaya karar verdik.

Yukarida yer verilen hukuk-siyaset iliskisi dikkate alindiginda ictihad ve taklit ko-
nularinda saglikli bir degerlendirme yapabilmek igin yasanilan ¢agin ve siyasi ortamin
bilinmesini gerekli kildigindan biz de bir makale gercevesinde fakihlerin otobiyografilerine
ve yasadiklari déneme kisaca yer verme ihtiyaci duyduk. Bu sebeple dncelikle fakihlerin
hayati ve yasadiklari déneme kisaca yer verdik. Sonra da ictihad anlayislarini tespit ede-
rek karsilagtirdik ve bir sonuca ulasmaya galistik. Simdi ibn Ebi’l-izz el-Hanefinin hayati
ve ictihad anlayisina yer verecegiz.

15 Kadir Ozkose, Libya’da Tasavvufi Hayat, 2. Baski, Ensar Yay., Konya, 2008.



Kuzey Afrika’da ictihad Hareketleri | 155

. ibn Ebi’l-izz el-Hanefi’nin Hayat ve ictihad Anlayisi
A. ibn Ebi’l-izz el-Hanefi’nin Hayati ve Gériiglerinin Arkaplani: Yasadigi Gag

XIV. yizyll Memldk bilginleri icinde 6nemli bir yeri olan Ebi'l-Hasen Sadriiddin
Ali b. Alaiddin Ali b. Muhammed b. Ebii’l-izz el-Hanefi el-Ezrai es-Salihi ed-Dimagki 22
Zilhicce 731 (26 Eylil 1331) tarihinde dogmustur. Dedeleri Dimagk'in 70 mil glineyindeki
Ezridt'tan (Dered) gelerek o zamanda Dimask'in kenar semtlerinden olan Salihiyye'ye yer-
lesmislerdir. Bu yiizden Ezrai, Salihi ve Dimagki nisbesiyle de aniimaktadir. ibn Ebi'-izz
lakabini biiyiik dedelerinden ibn Ebi'l-izz'e nisbetle almistir. Bircok alim yetistirmis ilmiye-
den bir aileye mensup olup dedelerinin biyik bir kismi kadilik yapmistir. Dedesi kad'l-
kudat, babasi kadi olan ibn Ebi'l-izz, tahsilini muhtemelen babasindan ve cevresindeki
alimlerden yapmistir.'® On yedi yasinda Kayméaziyye Medresesi'nde ders vermis, ardindan
Rukniyye, izziyyetii'l-Berraniyye ve Cevheriyye medreselerinde de gérev yapmistir. Amca-
sinin oglu Necmeddin 776 (1374) yilinin sonlarinda Misir kadiligina tayin edilince onun
yerine vekaleten Dimask'ta Hanefi kadisi olmustur. Kisa bir siire sonra amcasinin oglun-
dan bosalan Misir kadiligina getirildiyse de iki ay gorev yaptiktan sonra istifa ederek Di-
mask'a dénmiis ve tekrar miiderrislik vazifesini yiriitmeye devam etmistir.'7 stifasinda
mezhep ve ictihad konularinda Ekmeleddin el-Baberti'yle yasadigi ihtilafin etkisi oldugu
sdylenebilir. Zira Baberti’nin 776 (1374) yilinda Ebu Hanife ve Hanefi mezhebinin taklid
edilmesi gerektigi konusunda dénemin Memlik hikimdari el-Melikii'l-Esref Sa'ban (6.
778/1376)'a uyari amagl yazdi§ “en-Niketii’z-zarifet fi tercih-i mezhebi Ebi Hanife™8 adli
risalesi dikkate alindiginda, bu eserin ibn Ebil-izziin gorevi birakmasinda etkili oldugu
sOylenebilir. Clinki bir ay gibi kisa bir zamanda Misir kadilijindan azledilmesi bunun gugli
bir ihtimal oldugunu akla getirmektedir. Zira ibn Ebil-izziin, Babertinin risalesine karsi
yazdi§i bir mezhebin taklid edilmesini dogru bulmadigi el-ittiba’ adli reddiyesi bunu teyid
etmektedir.1

ibn Ebi'l-izz, Hanefi mezhebine bagli bir muhitte yetismesine ve ailesinden birgok
Hanefi alimi bulunmasina ragmen Dimask'te ibn Teymiyye'nin fikirlerinin tartigildigi bir
muhitte bulundugundan onun égrencilerinden ibn Kayyim el-Cevziyye ile Ebd'l-Fida ibn
Kesir (6. 774/1373)'den 6nemli dlglide istifade etmigtir. ibn Ebi'l-izz taklide ve mezhep
taassubuna kars! bir tavir sergilemis bazen Hanefi mezhebinin yerlesik ictihadlarina aykiri

16 bn Ebi'l-izz, el-lttiba’, 5.13; Ferhat Koca, “Ibn Ebi'l-iz’, DiA, TDV Yay., istanbul, 1991, c. XIX, s. 468.

7 Koca, a.g.m., c. XIX, s. 468-469.
8 Muhammed b. Mahmud b. Ahmed Ekmeliiddin el-Baberti, “en-Niiketii’z-zarife fi tercih-i mezheb-i Ebi
Hanife”, Stileymaniye Kiitiphanesi, Ayasofya, 1384, vr. 204b-211b.

19 [nanrr, a.g.m., s. 231.



156 | Yrd. Dog. Dr. Ahmet INANIR

gorlsleri de tercih etmistir.20 Bu sebeple sikintilarla karsilasmis, kadiliktan istifa etmek
zorunda kalmistir. Ayrica ibn Ebi'-izz, edip ve sair ibn Eybek ed-Dimagki (6. 764/1363)'nin
Hz. Peygamber igin yazdi§i kasidesinde yer alan bazi hususlari tenkit etmis, diger alimle-
rin de kigkirtmasiyla dénemin Memluk Sultani Berkuk (6. 1399) bir fermanla ibn Ebi'-izz'in
yargilanmasini istemistir. Yargilama sonucu (784/1382) ibn Ebi'l-izz dért ay hapis yatmak
zorunda kalmistir. Hapisten ¢iktiktan sonra kendisine resmi gérev veriimemesi sebebiyle
uzun yillar sikinti ve ihtiyag iginde yasamistir. Daha sonra Rebiilevvel 791'de (Mart 1389)
eski gbrevine iade edilmis, akabinde de ilk hatipligini dedesinin yaptigi Sélihiyye'deki
Camiu'l-Efrem'e hatip tayin edilmistir. Bir yil sonra da Zilk&de ayinda 792 de (Ekim 1390)
vefat etmistir.2!

Ibn Ebi'l-izz'in yasadi§i dénem Memluk Devleti, dogudaki Mislimanlarin Mogol,
Endlilis'lin ise Hagli istilasina ugradidi bir sirada dlkelerini terk etmek zorunda kalan pek
cok alimin sigindigi yer olmustur. ilmi galismalari destekleyen ve yeni medreseler agan
devlet adamlari, islam ilimlerde yeni bir canlilik meydana gelmesine ortam hazirlamislar-
dir. Agilan medreselerin gogu Stnni dért mezhep (izerine dgretim veren fikih medreseleri
hiviyetinde olup bazilarinda tek, bazilarinda ise birkag mezhebin fikhi okutulmaktaydi.22
ibn Ebi'l-izz, ictihad, taKlit ve ittibd konusundaki farkli gériisleri sebebiyle bir mezhebin
fikhi okutulmak lzere kurulan vakif medreselerinin mezhep taassubunu artirdigini, halkin
maslahat ve hukukunu zayi ettigini iddia etmektedir. O'na gére bu sekilde medrese insa
edip vakfedenlerin gogu cahildir. Bu da vakif sartnamesinde ulema ayirimi yaptirip belli bir
mezhep ve imamini taassup saikiyle tayine sevk etmektedir. Vakiflarin seriat ilmini ihya
etmek olan maksatlari sahihtir. Ancak bu sekilde yapilan vakiflarin seriata uygun olmadi-
gini belirtmektedir.23

ibn Ebi'l-izz'in bu siyasi ve sosyal ortamda miiderris ve kadi oldugu dikkate alin-
diginda onun bitin mezhepleri kusatan bir anlayis i¢inde oldugu anlagiimaktadir. Kendisi-
ni Misir kadisi olarak tayin eden déneminin siyasi iradesinin de bu diisiinceye yakin oldu-
du soylenebilir. Ancak Ekmeleddin el-Baberti'nin “en-Niiketii’z-zarife fi tercih-i mezhebi Ebi
Hanife”24 adli risalesiyle bu gorls ve uygulamaya siddetle karsi ¢iktigi goriimektedir.
Kamuoyunun destegini de arkasina alan Baberti ve kendisini destekleyen Berkuk gibi
emirler, donemin devlet baskanini geri adim atmaya zorlamislar ve bunda da bagarili
olmuslardir.25

20 |bn Ebi'-iz, a.g.e., 5.16; Koca, a.g.m., s. 469.
21 Koca, a.g.m., ¢. XIX, s. 469; Ibn Ebil-iz, a.g.e., s. 15-16; inanrr, a.g.m., s. 231-232.
2 Tekindag, a.g.e., s. 147.

2 |pn Ebi'l-iz, a.g.e., s. 89-90; inanrr, a.g.e., s. 254.
24 Muhammed b. Mahmud b. Ahmed Ekmelliddin el-Baberti, “en-Ntiket(i’z-zarife fi tercih-i mezheb-i Ebf
Hanife”, Stileymaniye Kiitiphanesi, Ayasofya, 1384, vr. 204b-211b.

%5 Baberti, a.g.e., vr. 13a.



Kuzey Afrika’da ictihad Hareketleri | 157

Miellifin tespit edilen birgok eseri vardir: Serhu'l-'Akideti't-Tahaviyye; el-ittib&’
Kitabi't-Tenbh ald miigkilati'l-Hidaye; Kitabii't-Tehzib li-zihnil-mdirib; Kitbd'd-dreri'l-fikh;
el-Manzametii'1-lamiyye fi tarihi'l-hulefd; Risale ve en-Nari'1-lami’ fi ma yucmelii bihi fi’l-
cami adli eserleri bunlardan bazilaridir.26 Simdi ibn Ebi'l-izz'in ictihada dair gértislerine yer
verilecektir.

C. ibn Ebi’l-izz’in ictihad Anlayisi

ibn Ebi'l-izz'in Baberti'nin risalesine kargi yazdi§i “el-lttiba” adli reddiyesi her iki
alim arasindaki miicadelenin ne kadar getin oldugunu apagik ortaya koymaktadir. ibn Ebi’l-
izZin ictihad anlayisi da bu risaleden agikca tespit edilebilmektedir.

”

1. ibn Ebi’l-izz’'in Mezhep imamlari Hakkindaki Goriigleri

ibn Ebi'l-izzin yagadigi XIV. y.y. kadar mezhepler olusmus ve sistemlesmistir. Bu
dénemde Misirda mezhep taassubunun ortaya ¢ikti§i gériimektedir. Ozellikle Babertinin
risalesinden anlasildi§i kadariyla bazi Safifler EbG Hanife’nin Buhari'nin Sahih’inde yer
alan bazi hadisleri bilmedigini iddia etmistir. ion Ebil-izz hicbir mezhep imaminin kendi
istek ve arzusuna gdre hikim vermedigini belirterek Eb( Hanife veya ilim ehlinden her-
hangi bir kimse hakkinda “kasten nassa muhalefet etmistir, Rasdlullah’a muhalefet etmis-
tir.” demek dogru degildir gériisiindedir. Ona gére “Belki nass ona ulagsmamistir ya da bu
hikumde delili gérememistir veya bir bagka delil o delile taaruz etmistir” denilebilir.2”

ibn Ebi'l-izz’e gore Zahiri mezhebinin kiyas delilini kabul etmemesi disinda Ebi
Hanife basta olmak (zere bitlin mezhep imamlari; kitap, siinnet, icma ve kiyas delillerine
bagli olarak hikiim vermektedir. Nitekim imam Safii, Rastlullah’in siinnetine dayali husus-
larda slinnetin disindaki farkli bir gorlise davet etmenin haram oldugu konusunda icma
oldugunu ifade etmektedir.28

ibn Ebi'l-izz, mezhep imamlarina saygili olmakla beraber onlardan birine bagl
olmayi hukuken gerekli bir durum olarak degerlendirmemektedir. O, diger alimlere degil de
yalniz bir alime tabi olunmasi ve sadece onun ictihadinda hatadan mas(n olmasi iddiasini
fitrata uygun bulmadigr gibi akilli bir kimsenin sdyleyecegi bir sdz olarak da kabul etmez.
Ona gore belli bir imama taassup derecesinde siki sikiya baglanmak Rafizilerin yaptigi
cinsten kinanmis bir vasif ve cahiliye donemi tutumudur. Bu iddia kabul edildigi takdirde,
s0z konusu mezhep imami farkinda olmadan peygamber makamina ¢ikarilacaktir.2®

% |bnEbi'l-iz, a.g.e., s. 17; Koca, a.g.m., c. XIX, s. 469-470.

27 !bn Ebi‘I-!z, a.g.e.,s.30.
2 |bn Ebi'l-lz, a.g.e., s. 44.

2 |bn Ebill-izz, a.g.e., s. 24-26.



158 | Yrd. Dog. Dr. Ahmet INANIR

ibn Ebi'l-izz’e gére asil yapilmasi gereken, bir mezhep imamina kdrii kdriine bag-
lanmak yerine delili kuvvetli olan gériise ittiba' etmektir. ibn Ebi'l-izz, Eb{ Hanife érneginde
taklid ve taassubun yanhshigini su sekilde ortaya koymaktadir: Bazi mukallidler Eb( Hani-
fe'yi taklide siki sikiya baglanip, onu adeta peygamber makamina ¢ikarmaktadir ki, bu
kimseler eger ondan nassa muhalif bir gériis varid olmugsa, nassi te'vil ederler. Ya da
mensup olduklari imamin talebelerinin kitabindan bulduklari gorislerden birini alip digerle-
rine iltifat etmezler. Bu imamin gértisleri onlarin yaninda Saritnin nassi gibidir. imamdan
nakledilmis bir géris olmadigi durumlarda gogunlukla bir kisim talebelerin fetvalar bu
nasslari olugturmaktadir. Halbuki Eb( Hanife’nin talebelerinden Eb( Yusuf, Muhammed ve
diger talebeleri hocalarinin goriislerine muhalif bir delil oldugunda agik¢a hocalarina muha-
lefet etmisler, delil ile amel etmislerdir. Fakat bu durum onlari Hanefi mezhebine bagli
olmaktan ¢ikarmamistir.3® Ona gére hig kimse Rasdlullah’in haram, vacip ve mubah kildig
konularda belli bir kiginin gorlisiine baglanmanin gerekli oldugunu iddia edemez.31

Ibn Ebi'l-izz, Baberti'nin Ebl Hanife daha énce yasadig igin taklid edilmeye daha
layik oldugu tezini reddetmektedir. Ona gére bir imamin daha énce yasamis olmasi diger
imamlara tercih sebebi olamaz. Bu kabul edildigi takdirde Malik b. Enes, uyulma konusun-
da Eb{ Hanife’den daha evladir. Ciinkii onun mezhebi Medine ehlinin mezhebidir. Dolay!-
siyla diger fikih havzalarinin mezhebinden daha sahihtir. Buna ragmen Musliman &limler-
den higbiri Medine disindakilerin Medine ehlinin icmaina uymasinin gerekli oldugunu iddia
etmemigtir.32

Fakihlerden birinin digerlerinden Gstlin oldugu konusunda bir nass yoktur. Bu id-
diada bulunanlarin ¢ogu taassup ve hevasindan bulunmaktadir. Ona gore mukallit bir
kimsenin dért imamdan birinin digerlerinden daha faziletli oldugunu tespit edip taklit etmesi
mimkiin degildir.3® Sonug itibariyle ibn Ebi'l-izz mezhep imamlarinin degerli kimseler
oldugunu ancak hi¢ kimsenin onlarin mezhebine uymak zorunda olmadigini, imama degil
delile itibar edilmesi gerektigini diisinmektedir.

2. Ibn Ebi’l-izz’e Gore ictihad Kapisinin Agik veya Kapali Olmasi

ibn Ebi'l-izz’e gére ictihad kapisinin ne zaman kapandigi konusu ihtilafli bir me-
seledir. Kimisi hicretten iki yiiz yil sonra, kimi S&fii’den sonra, kimi Evzai'den (6. 157/774),
kimi de Stfyan'dan (6. 161/778) sonra kapandidini iddia ederler ama ona gére bununla
ilgili her hangi bir delil de yoktur. Bu iddiada bulunanlar yeryizinde Allah’in dinini delile

dayanarak ayakta tutan hi¢ kimsenin olmadigini savunurlar. Onlara gore gergek manada

% [bn Ebi'l-iz, a.g.e.,s. 24,27, 40.

31 ibn Ebi'l-iz, a.g.e., s. 24.

32 ibn Ebi'l-izz, a.g.e., 5. 27; inanir, a.g.m., s. 235.
3 ibn Ebi'l-izz, a.g.e., s. 42.



Kuzey Afrika’da ictihad Hareketleri | 159

ilimle ugrasan, hiikiim ¢ikarmak igin Kur'an ve slinnete miiracaat eden kimse kalmamistir.
Kur'an ve stinnet, onlarin taklit ettikleri imamin gérlstine uygunsa alirlar, uygun degilse
almazlar. Halbuki nassin bulunmadidi durumlarda ve yine selef-i salihinin kendi arasinda
ihtilaf ettigi konularda Kur'an ve stinnete en yakin olani bulmak i¢in ictihad yapmak gerekir.
Ona gore bazi mukallidierin iddia etti§i “Hakkinda icma bulunan meselede ictihad yapila-
maz” kurali ise hem Eb( Hanife déneminde hem de sonraki dénemlerde gegerlidir. Heva
ve taassuba kapilmis kimseler disinda hi¢ kimse bunun aksini iddia edemez.34

Ibn Ebi'l-izz'e gére fikhi hiikiimler Kitab, Siinnet ve icma gibi delillere dayanir. Bu
isi sahabe, tabiin, etbau't-tdbiin ve mictehid imamlar glnimiize kadar ictihad yoluyla
yapmistir.%

ibn Ebi'l-izz, bir Hanefi fakihi olarak mezhep taassubuna kars miisliimanlari icti-
had ve ittibaya davet etmistir. Zekatin kendisine zekat verilebilen kimselerden sadece bir
sinifa verilmesi ve kadina dokundugunda abdestin bozulmasi gibi meselelerde diger mez-
hep imamlarinin goéristine karsi Eb( Hanife'yi tercih etmis,% fakat ihramliyken av hayvani
oldirenin hikmd ve escinsellik (10tilik) gibi meselelerde verilecek ceza ile ilgili hanefilerin
savundugu usul kaideleri disinda farkli bir yaklagim benimsemistir.3” Hanefi mezhebinin,
durgun su kullanildiginda veya buna ¢ok az bir necaset bulastiginda kirlenmesi konusun-
daki gorlsleriyle diger mezheplere gore ¢ok daha kati bir tutum iginde oldugunu bu hik-
mUn de insanlarin hayatini zorlastirdi§ iddia etmigtir.38

Netice itibariyle ibn Ebi'l-izz, ictihad kapisinin kapali oldugu iddiasini reddetmis-
tir. O, sahabe, tabiin, etbau't-tabiin, mictehid imamlar donemindeki gibi hikimlerin ser'
delillerden hareketle istinbat edilmesi gerektigini ifade etmigtir. Simdi Muhammed b. Ali es-
Sendsi'nin hayati ve ictihad anlayisi ortaya konulmaya galigilacaktir.

Il. Muhammed b. Ali es-Sendsi’nin Hayati ve ictihad Anlayisi
A. Muhammed b. Ali es-Sendisi’nin Hayati ve Goriiglerinin Arkaplani

Muhammed b. Ali es-Sendsi, 12 Rebiilevvel 1202'de (22 Aralik 1787) Cezayir'in
Vehrén vildyetine bagli Vasita'da dogdu. Kendisinin birgok nisbesi bulunmaktadir. Hz.
Hasan'a ulasti§! icin Haseni, dogdugu bélgenin idrisi hanedaninin kurucusu Seyyid idris'e
nisbetinden dolayi Idrisi, dedesi Hattab b. Ali b. Yahya'dan dolayi da Hattabi lakablariyla

% lbn Ebi'l-izz, a.g.e., s. 41; Inanir, a.g.m., s. 241.
% |bn Ebi'l-izz, a.g.e., s. 42.
% |bn Ebi'l-izz, a.g.e., s. 66.
¥ ibn Ebi'lizz, a.g.e., s. 39.
% |bnEbi'l-izz, a.g.e., s. 61.



160 | Yrd. Dog. Dr. Ahmet INANIR

taninmaktadir.3 Eserlerinde “Muhammed b. Ali b. es-Sen(isi el-Hattabi el-Haseni el-idrisi”
nisbesini kullanmaktadir.40

Muhammed b. Ali es-Sendsi heniiz iki yasindayken babasini kaybetmistir. 4!
SendsT ilk egitimini dénemin ileri gelen alimlerinden olan akrabalarindan almistir. Bu esna-
da Kur'an-1 Kerim'i ezberlemis, fikih, tefsir, akéid ve kelém konularinda temel bilgileri tahsil
etmistir. Daha sonra egitimini dénemin ileri gelen alimlerinden gevredeki Mlstegénem,
Méz(ine, Muasker ve Tilimsan medreselerinde surdirmistir. Buradaki egitimini tamamla-
diktan sonra Fas'taki tarihi Karaviyyin Medresesi'ne kaydolarak ileri gelen hocalardan dini
ve tabil ilimler 6grenmistir.42 O, dini ilimler arasinda dzellikle fikih iimine blylk dnem ver-
mis, imam Malik'in Muvatta'ini detayli bir sekilde okudugunu bildirmistir. Daha sonra da bu
esere mukaddime yazmistir. Sendsi, ayni zamanda tasavvufla ilgilenmistir.43 O, zahiri
ilimler yaninda batin ilimlerde de uzman iki yonlG alim ve érif bir kimse olarak én plana
clkmistir.

Sen(ist, ilk gorevine muderris ve vaiz olarak Fes Ulu Camii'nde baslamis ve ke-
sintisiz sekiz yil hizmet etmistir. Burada ilmi ve takvasiyla meshur olmus, fakat bir slre
sonra dini ve sosyal hayatla ilgili yenilikgi fikirleri ylziinden yakin takibe alinmistir.44 Bunun
Uzerine 1819 yilinda Fas'tan ayrilarak Kostantiniyye yakinlarindaki Evlad-1 Nail zaviyesin-
de 1239/1823’e kadar irsad faaliyetlerinde bulunmustur.4s Bu tarihlerde Cezayir Fransa
tarafindan isgal edilmistir.46 Bu gelisme (lizerine 1823 yilinda Kahire'ye gitmistir. Burada
Sen(st'nin ittihad-1 islam diistincesi, Osmanl'dan bagimsizli§ini kazanmaya calisan Kava-
lali Mehmed Ali Pasa’nin tepkisini gekmis, Ezher ulemasi ile sert tartismalara girmis, 6zel-
likle ictinad ilgili gorusleri basta olmak Uzere cesitli fikirleri sebebiyle dini bozmak ve mi-
minlerin sapikliga diismesine yol agmakla itham edilmistir.4” Misir'da barinamayarak 1825
yilinda ictihad ve tutindn haramhidi gibi konularda benzer gérislere sahip Vehhébilerin

3% Ahmet Kavas, Muhammed b. Ali es-Sendst, DIA, TDV Yay., istanbul, 2009, c. XXXVI, s. 529; Seyyid
Ahmed es-Serif, el-Envériil-kudsiyye fi mukaddimeti't-tarikati’s-Sendsiyye, Matbaa-i Amire, Istanbul
1342, s. 4-5.

40 Sen(si, kdz, s. 3.

#1 Muhammed Tayyib el-Esheb, es-Sendsi’-Kebir, Kahire 1946, s. 8; Meryem Cemile, Bati Materyalizmi
Karsisinda Islam, (Cev. Kemal Kusgu), Cile yay., Istanbul 1976, s. 223.

42 Sen(s, fkaz, s. 7-8; Esheb, a.g.e., s. 15-16; Ozkdse, a.g.e., s. 58-59.

43 Qzkdse, a.g.e., s. 61; Kavas, a.g.m., s. 529.

#  Kavas, a.g.m., s. 529. Ozkése, a.g.e., s. 61-62; Cemile, a.g.e., s. 223.

4 Ahmed Sidki Deccani, el-Hareketii's-sendsiyye nesetiihd ve niimivviihd fil-kami't-tasi-ager, y.y.,
Kahire, 1967, s. 58; Ozkdse, a.g.e., s. 62.

46 Kavas, a.g.m., s. 530.

47 (zkose, a.g.e., s. 63; Kavas, a.g.m., s. 530.



Kuzey Afrika’da ictihad Hareketleri | 161

etkin oldugu Hicaz'a gidip yerlesmis ve 1828'e kadar burada ikamet etmistir.48 Burada
idrisiyye tarikatinin kurucusu Ahmed b. idris (6. 1837) ile tanismis ve ona intisap etmistir.
Muhammed Alis (6. 1299/1882) Sen(sT'yi Ahmed b. idris'in taraftari olarak nitelendirmek-
tedir.49 ikisi birlikte, ddnemin Vehhabi alimlerine karg!, tasavvuf diistincesinin miidafaasini
yapmiglardir. Fakat Vehhabiler'in artan baskilari sebebiyle seyhi Ahmed b. idris'le birlikte
1244/1828 Mekke'yi terk etmek zorunda kalmis Vehhabilere karsi Osmanlilarla isbirligi
halinde miicadele eden Yemen sinirindaki Asir bolgesindeki Sabya sehrine gitmistir. Bir
miiddet sonra seyhi Ahmed b. idris vefat etmis, 6imeden 6nce de tarikatin seyhligini Mu-
hammed es-Sen(si'ye devretmistir.50

Muhammed b. Ali es-Sendsi, ilk zaviyesini 1253/1837 yilinda Mekke'deki EbQ
Kubeys daginda agmistir. Ug yilini burada irsad faaliyetleriyle gegiren Sendisi, 1256/1840
tarininde Mekke'den ayrilip tekrar Kahire'ye gitmistir. Mekke'den ayrilmasinda Hicaz ve
Necd bdlgesinde etkili Vehhabilerin tasavvufta énemli kabul edilen tevessil, rabita ve
sefaat gibi konularda ortaya koyduklari tutum etkili olabilir. Zira bu dénemde Vehhabiler
kendi anlayislarina gére sirke diigen kimselere karsi cihad ilan ederek onlarin can ve mal-
larinin helal oldugu anlayisindaydi. Onun bu yillarda Muhammed b. Abdtlvehhab'in goris-
lerini benimsedigi iddia edilmis olsa da bir siff olarak onlarla anlagabilmesi miimkiin degil-
dir. Vehhabiler, tasavvufi yonii sebebiyle Senlsi'ye karsi menfi tutum sergileseler’ de,
icthad kapisinin agikhigi gibi konularda ortak fikirleri bulunmaktadir. Bu durum onlarin
diger tarikatlara gére Sendsiyye tarikatini takdir etmesine, onu kendilerine yakin bir hare-
ket olarak gérmesine vesile olustur.52

Muhammed b. Ali es-Sen(si, Kahire’de barinamamis ve ayriimak durumunda
kalmigtir. Bu arada donemin Ezher ulemasindan Maliki mezhebi fetva komisyonunun da
baskani Seyh Muhammed Alis ile ciddi tartismalari bunmaktadir. Seyh Alig'in Maliki mez-
hebine gore verdigi fetvalari icine alan &nemli eseri, Fethi'l-Aliyyi’l-Malik fi'l-fetédva ala
mezhebi’l-imami’-Malik adli eserinde bunun izlerine rastlanmaktadir. Burada Sen(isi,
Ahmed b. idris'in taraftari olarak bilinmektedir. Kendisini ve miiritierini sapkin ve saptiran

48 Kavas, Muhammed b. Ali es-Sen@s7’nin 1830 'lu yillarin baslarindan itibaren Kahire'de ikamet ettigini
ve daha sonra Mekke'ye gidip yerlestigini ifade etmektedir. (Kavas, a.g.m., s. 530)

8 Muhammed b. Ahmed b. Muhammed Alig, Fethii’l-Aliyyi’-Malik fil-fetavé alé mezhebi’l-imami’l-Malik:
Fetava Ibn Alig, (Thk. Eden: Ali b. Nayifis-Suhdd), y.y., y.y., 2007, s. 77.

50 (Ozkdse, a.g.e., s. 63-64; Kavas, Ahmed b. Idris'in Sentist'yi Mekke'deki zaviyesinde halife olarak
biraktigi, Sendsi’nin zaman zaman seyhinin yanina gidip geldigi, bu seyahatlerinin birinde seyhinin
onu Habesistanli miridlerinden Hatice el-Habesiyye ile evlendirdigi kaydediimektedir. (Kavas, a.g.m.,
5.350)

51 Kavas, a.g.m,, s. 530

2 (zkdse, a.g.e., s. 201-202.



162 | Yrd. Dog. Dr. Ahmet INANIR

kimseler olarak nitelendirmektedir. Haksiz yere insanlarin mallarini gasbeden, tarikatten
ayrilmay isteyen kimselerin ise canina kasteden kimseler olarak itham edilmektedir.53

Muhammed b. Ali es-Sendsi bir tarikat seyhi olmanin yaninda hadis ve fikih ala-
ninda dénemin ileri gelen alimleri arasindadir. Cagbdb'da fikih, hadis, tasavvuf, felsefe,
tarih, tefsir, edebiyat, astronomiyle ilgili kitaplari iceren 8000 ciltlik kiitiphanesi onun ilme
olan alakasini ortaya koymaktadir.54

Sendsf'nin eserlerinin toplam sayisi konusunda farkli gérisler vardir. Bunlardan
sekizi matbu, dokuzu yazma halinde on yedi eserin Sen(si'ye ait oldugu bilinmektedir.55
Eserleri kisaca su sekildedir: Kitdbii'l-mesaili’l-Asar/Bugyetii’l-mekasid fi hiilasati’r-rasid,
es-Selsebilii’l-muayyen fi't-taraiki’l-erba’in, Ikézii'l-vesnén fi'l-ameli bi'l-hadisi ve’l-Kur'an®,
el-Menhelii'r-rave’r-réik fi eséanidi’l-ilmi ve usdli’t-tardik, ed-Direrii’'s-seniyye fi ahbari’s-
stilaleti’-ldrisiyye, Riséletiil-miiselselatil-asara fil-ehadisin-nebeviyye, Riséletii mukad-
dimeti Muvattai’l-imami’l-Malik, Sifaii’s-sadr bi-arai’l-mesaili’l-asar.5" es-Stimisi’s-sarika fi
esanidi  silydhine’l-megéribe ve’-mesérika. ibn Sendsi bu eseri icin, Fihristiine’-
kiibré/Bliyiik Bibliyografyamiz adini vermektedir. Bu esere, ayrica, es-Siimisii’s-sérika fi
teracim-i megayihi'l-megéribe ve’'l-mesarika adi verilir. el-Blidarii’s-safira fi ‘avali’l-esanidi’l-
fahira. Fihristine’l-kiibr&nin zetinden olusan kuglk bir fihristtir. el-Bliddri’s-safara fi
ihtiséri’s-stimdsi’s-sérika adiyla da bilinir. Bu eserler diginda daha birgok eser kendisine
isnat edilmektedir.58

5 Burada bizzat Muhammed es-Sen(isi’nin ismi gegmemektedir. Ancak seyhi Ahmed b. idris’e meyle-
den Berka'da zaviye agan kimse olarak zimnen yer almaktadir. Sorulan fetvada Sendsi'nin gérisleri
su sekilde 6zetlenmektedir: “Dort mezhep imamindan birini taklid etmeyi, Kur'an ve siinnetten hiikiim
cikarma iddiastyla terk eden ve fikih kitaplarini birakarak Ahmed b. idris’e meyleden kimsenin gériis-
leri su sekildedir: Fikih kitaplari hatadan korunmus degildir. iglerinde sahih hadise aykiri pekgok hii-
kiim bulunmaktadir. Nasil olur da &yet ve sahih hadisleri terk ederek ictihadlarinda hata ihtimali bulu-
nan imamlar taklid edersiniz. Ayrica imamlarin géruserini savunan ve onlari taklid eden kimseye “ben
size Allah ve raslii s8yle buyuruyor diyorum sizler ise bana Malik, ibn Kasim ve Halil soyle diyor di-
yorsunuz.” Bu kimseler, hata ihtimali bulunan sdzii birakarak hatadan korunmus sérii'nin sézlerini ka-
bul ettigini iddia etmektedirler. Fiillerinden bazilari ise sdyledir: Yarim gunlik mesafede namazi ki-
saltmakta ve Ramazan orucunu tutmamaktadirlar. Abdestsiz bir sekilde tilavet secdesi yapar ve ce-
naze namaz kilarlar. Farz namazlarda besmeleyi cehri okurlar, kunQt dualarini da rilkddan sonra
cehrf bir sekilde okurlar. Namaz kilarken kiyamda elleri baglarlar, sabah namazlarini da hava aydin-
lanincaya kadar te’hir ederler.” Ayrintili bilgi igin bkz. (Muhammed Alis, a.g.e., s. 77-95).

5 Ozkdse, a.g.e., 5.312.

5 Esheb, a.g.e., s. 81-83; Ozkdse, a.g.e., s. 78 vd.

5% Bu eser, Abdiilhadi Timurtas tarafindan “lctihad ve Taklid Cercevesinde Nassin Uygulanisi” adiyla 1995
yilinda Tirkge'ye terciime edilmistir.

5 Esheb, a.g.e., s.81; Deccani, a.g.e., s. 133; Aslinda Sifaii’s-sadr bi-dréi’l-meséilil-agar adli bu eser
“Kitabi'l-mesailil-Asar el-Miisemma: Bugyet(’l-mekasid fi hilasati’r-rasid” adli eserin dgiin bélimii-
dir.

58 Eserlerinin bir listesi igin bkz. Deccani, a.g.e., s. 132, 150; Sends’, Sifau’s-sadr, s. 3-4; Ozkose, a.g.e.,
80-81.



Kuzey Afrika’da ictihad Hareketleri | 163

B. Muhammed b. Ali es-Sendsi’nin ictihad Anlayisi

Sen(isi, “lkazu'l-vesnan fi'l-ameli bi'l-hadisi ve'l-Kur'an” adli eserinde ictihad, taklit
ve ittib4 hakkindaki gorislerini ortaya koymustur. Sen(si, bu eserinde dinin muhafaza ve
tecdidinin ancak ictihad ile mimkiln olacagini iddia etmistir. Bu amagla ictihad kapisinin
acikhgini, sartlarini ve tatbikatiyla ilgili sinirlar belilemeye calismistir. Ozellikle ictihad
kapisinin kapandigini sdyleyenlere karsi gecmisten ginimiize kadar érnekler sunarak
bunun aksini iddia etmis ve kiyamete kadar ictihadin devam edecegini savunmugtur.5

Sendsi,, “Kitdbi'l-mesaili’l-asr el-Miisemma: Bugyeti’l-mekasid fi hiildsati’r-rasid”
adl eserinde ise mezhep, fetva ve kaza kavramlarini tartismaktadir. Bu eserin iglncl
béllimiinde namaz bahsi etrafinda on meselede ictihad érnekleri sunmaktadir. Namazda
ihram tekbiri alirken ve rukdya giderken ellerin kaldirimasi ve kiyamda ellerin baglanmasi
meselesi gibi on meselede Maliki mezhebinin gériislerinden ayrilmakta, daha kuvvetli
buldugu delile ittiba" etmektedir. Bu ydntem kendisini Hanbeli mezhebine yaklastirmakta-
dir. Ona gore bir kimsenin “benim tabi oldugum mezhep imami bu hadisi gérmistir” diye-
rek sahih hadisi reddetmesi dogru degildir. Sendsi, her konuda biitiin hadis rivayetlerini
inceleyerek en sahih rivayeti esas almaya ¢alismaktadir.&

1. Klasik Fukahaya Yonelik Tenkitleri

Sen(si'ye gore yasadigi donemdeki klasik hukuk anlayisa sahip alimler, mezhep
alimlerini menkibe ve kerametlerle ylcelterek &deta Rabb edinmektedir. Kendilerine nasi-
hat eden hadisi esas alan arkadaglarina diisman olurlar. Bir kitapta taklit ettigi mezhep
imamina ait taklidi meneden, sahih hadislere sarilmayi, onlara tabi olmayi tavsiye eden bir
ibareyle karsilagtiklarinda o tavsiyelerden yliz gevirirler. Bir mesele hakkinda yliz sahih
hadis olsa bile bunlar, taklid ettigi mictehid, o hadislerle amel etmedigi takdirde amel
etmezler. Taklid ettikleri imamlarin Kur'an ve stinnete muhalif olan gortislerini savunurlar.
imamlarini hakli gikartmak igin cesitli yontemlerle nassi gergek manasindan ¢ikartmaya
caligirlar. Sendsi'ye gore onlarin bu durumlari irtidad degilse bile ona yakin bir seydir.
Glnki bu kimseler taklid ve taassup batakligina saparak Kur'an ve siinneti terk etmekte-
dir. Sendist bu durumda olan kimselere taklid ettikleri mezhep imamlarinin Kur'an ve hadisi
merkeze almalari gerektigine dair s6zlerine kulak vermelerini tavsiye etmektedir. Ona gére
selef ve gergek ilim sahipleri bu kimselerin yapti§i gibi yapmamis, kendilerine bir hadis
ulastiginda hadise muhalif sahabe gorislerini dahi terk ederek hadisle amel etmislerdir.6!

%  Sen0si, a.g.e., s. 1-131.

80 Muhammed b. Ali es-Sendsi, Kitdbii'l-meséilil-Asar el-Miisemma: Bugyetiil-mekasid fi hiilasati’r-
rasid, Dar-u Libya Yay., Bingazi, 1967, s. 1-179; a.m., Sifau’s-sadr bi-ara’l-mesaili’l-asr min ddreri’l-
fikhr’l-Méliki,s. 6-102, 145-179.

61 Sen(si, a.g.e., 5.101-104; a.mlf., fctihad ve Taklid Cercevesinde Nassin Uygulanigi, s. 135-136.



164 | Yrd. Dog. Dr. Ahmet INANIR

Nitekim Eb( Hanife “Bu benim gdriisiimdUr; bana hadis getireni kabul eder goriisimu
birakinm" demigtir. Bir baska ivayette de Ebu Hanife “Kur'an’a, slinnete ve sahabe gori-
stine muhalif gériisim varsa onu almayiniz’ buyurmaktadir. Sayet Ebu Hanife'nin ictihadi
Allah'in hiikmi olarak kabul edilmis olsaydi, Ebu Yusuf ve Muhammed kendisine asla
muhalefet etmezdi.62

Sendsi yasadigi dénemdeki ulemayi, dért mezhep imamindan sonra ictihadin
olmayacagi konusunda icma bulundugunu ve bunu dinen zaruri olarak bilinmesi gereken
zar(ri bir durum oldugu gérisiinde olan ve ictihada tesebbls eden alimleri de tekfir eden
cahiller olarak nitelemektedir. Ona gére arastirmaci alimlerin kitaplarini biraz inceleyen ve
din imamlarinin konuyla ilgili birkag s6ziini bilen, onlarin bu iddiasinin gergek disi oldugu-
nu anlar. Ayrica meghur dért imamin disinda Siifyan-1 Sevri, Leys b. Sa'd, ibn Uyeyne,
ishak b. Raheveyh, Muhammed b. Cerir ve Dav{id gibi nice miictehid imamlar gikmistir.
Mogollarin Abbasi devletinin sonlarina dogru, Mislimanlara saldirip kitaplarini yaktiklari
ve nehirlere attiklari zamana kadar, bu limlerin miintesipleri islam cografyasinin degisik
bdlgelerinde asirlardir varliklarini devam ettirmislerdir. Ancak Hicri V. asirdan itibaren
alimlerinin 6limu ve talebelerin gevsekligi sebebiyle mintesipleri kalmamistir. Dolayisiyla
hic kimse dort mezhep imamindan sonraki dénemlerde yasamis ve taklid ettikleri mezhep
fakihlerinin kendilerinden ilim alarak istifade etmis olduklari bu kimselerin hak (izere olma-
diklarini iddia edemez.83 Sendisi, Hz. Peygamberin “Asirlarin en hayirlisi benim bulundu-
dum asir, sonra onu takip edenler, sonra onu takip edenlerdir. Sonraki devirlerde ise ya-
lancilik yayilacaktir’s hadisini ilk iki veya (g nesli kapsadigini imamlarinin yasadigi asri
ise kapsamadi§i gerceginden hareketle taklitgilerin bu hadisi delil olarak ileri sirmesine
hayret etmektedir. Ona gére Endiliste Maliki mezhebini yayan kimsenin Evzai mezhebine
mensup bir kimse oldugundan hareketle Maliki mezhebinin daha dnce geldigi iddiasinin
temelsiz oldugunu belirtmektedir.65

Sen(st'nin iddiasina gdre klasik hukuk anlayisa sahip ulema, taklid ettikleri imam
disinda biitiin sahabileri, tabiini ve Islam (immetinin biittin &limlerini yok hiikmiinde kabul
etmisler, onlarin fetva ve gorislerine itibar etmemislerdir. Onlar disinda incelediklerini de
ancak reddetmek icin yararlanmiglardir. Sendsi bu alimleri Allah’in kitabini ve Rasdlinin
stinnetini muhafaza etmeyen neredeyse iman tohumunu kalplerden gikartan, dininin esas-
larini yok eden bid'atcilar toplulugu olarak degerlendirmektedir.6

62 Senlsi, Kitabi'l-mesaili'l-Asr, s.19, 42.

8 Sen(si, a.g.e., s. 74-75.

6 Eb( Abdillah Muhammed b. ismail el-Buhari, Sahihu’l-Buhari, Fedailu Ashabi'n-Nebi, 1; Sehadet, 9.
65 Sen(isi, Mesailii'l-asr, s. 4.

8  Sendsi, fkaz, 5.119.



Kuzey Afrika’da ictihad Hareketleri | 165

Sendsi, yasadigi ddnemin klasik hukuk anlayisina karsi ¢ikarak, Mislimanlarin
birkag mezhep ve fikih kitabi etrafinda sekillenen kendi ifadesine gére “yizeysel hukuk”
anlayisa sahip olduklarini ifade etmistir. O, dogrudan dogruya kitap ve stinnetten hareketle
ictihad edilmesi gerektigini savunmustur. Ona gore son devir Maliki fakihleri, bir gorlis veya
rivayetin sadece Miidevvene kitabinda bulunmasini tercih sebebi olarak yeterli gormekte-
dir. Higbir makul gerekgeleri olmaksizin sahih hadisleri sadece Miidevvene kitabinda bulu-
nan bir rivayet icin reddediyorlar. Omegin namazda elleri salma meselesinde Kitab ve
siinnete muhalif davraniyorlar. Halbuki imam Malik ve talebelerinden elleri baglamay! ifade
eden guvenilir kiilerin rivayetleri naklolunmustur. Senlsi'ye gére kendi déneminde ilimle
ugrasan kimselerin pek cok ilmi 6grendiklerini, ancak hayatta karsilarina ¢ikan namaz ve
imanla ilgili meseleler soruldugunda ise soruyu bile anlamakta zorlandiklarini iddia etmek-
tedir. Senlsi'ye gore fetva veren kimse (mifti) Allah’in hikmind haber veren kimsedir.
Tahrig ehli olmayan kimselerin mezhep imamlarinin ictihadlarindan yeni sorunlara ¢ézim
Uretmeleri Allah’a yalan isnad etmeye yakin bir seydir. Bu ise din ile oyun olup fasikliktir.67

Netice itibariyle Senlsi, ortaya ¢ikan her tlrlli problemin ¢6zimind eskilerin
eserlerinde aramayi ve yeni ictihadin caiz olmadigini goristnl reddetmektedir. O, ¢agdas
gelismeler ve problemler karsisinda fikhi, farkli bir anlayisla yeniden yorumlamayi savun-
maktadir. Ona gére dort mezhebin son devir fakihleri, delillerle ugrasmanin faydasiz bir
ugras oldugu inancina dayanarak delillerden soyutlanmis muhtasar kisa metinlere yonele-
rek delilllerden habersiz bir sekilde bu eserlere gore hikim vermektedirler. Kur'an ve
sinnetten ise bir hilkiim kaynagi olarak istifade etmemektedirler. Onlar kendi mezheplerini
dahi tam olarak bilemeyen, imamlarinin mezhebi diye bildikleri nice hikimlerin stinnet ve
icmaya aykiri oldugundan habersiz cahil kimselerdir. Onlar bu eserlerdeki gorislerin
Kur'an, siinnet ve icmaya muhalif olmadigini kabul ederler. Sendsi’ye gore onlar hadis,
hadis us(l, fikih, fikih usdli ve ilm-i hilaf kitaplarindan tamamen yliz ¢evirmislerdir. Belki
de bu konularda insanlarin en cahilidirler. Bunun en bariz, en carpici kaniti Maliki mezhe-
bine mensup ilk devir fakihlerinin kitaplaridir. Meseld Kadi ismailiin el-Mebsutu, ibn
Abdls'un el-Mecmda'si, ibn Abdilberr'in Temhid'i, Sened b. Anan'in Tiraz'I bunlardandir.
Bu kitaplarin sayfalari delillerle ve “taklid”i kétiileyen ifadelerle doludur.t®

2. ictihad Anlayisi

Sen(si, ictihad anlayisini gesitli mezhep hukukgularindan yaptigi alintilarla orta-
ya koymaya galismaktadir. Bununla donemin taklid taraftari alimlerin iginde bulunduklari
durumun kendi mezhepleri tarafindan dahi dogru bulunmadigini gdstermeyi amaglamakta-
dir. Sen(si, bir mezhebi ya da onun imamini kuru kuruya taklidi, kisiyi dinden ¢ikaracak

67 Sen(sf, a.g.e., s.103; Sendsi, Mesailiil-asr, s.31.
8  Sen(si, kaz, s. 27; Sendsi, Meséiliil-asr, s. 42, 45.



166 | Yrd. Dog. Dr. Ahmet INANIR

kadar tehlikeli gérmektedir. Sen(isi'ye gore alimler Hz. Peygamberin immetine biraktiklari
halifeleridir. Onlar her zaman kitab ve stinnete sariimis, stinnete uymanin gerekliligi husu-
sunda icmé olusturmuslardir. Stinnet onlarla ihya edilmis, kitap onlarla muhafaza edilip
hakim kilnmistir. Kur'an onlarla, onlar Kur'an'in esrariyla konugmaktadir. Ancak bu durum
onlarin istemeden de olsa bazi meselelerde kitap ve stinnete muhalefet ettikleri gercegine
aykir degildir. Butin sahih hadislerin her alime veya bazi alimlere ulastigi kanisinda
olanlar yaniimaktadir. Ciinki stinnet mezheb imamlarinin yasadiklari asirdan sonra tedvin
edildi. Ama bu durum onlarin slinnet bilgisinin az oldugu anlamina gelmez. Zira siinnet
tedvin edilmezden énce yasayan alimlere sahih bir rivayetle ulasmis pek ¢ok hadis, sonra-
kilere ancak meghul ve munkati bir rivayetle ulasmis veya hi¢ ulasmamistir. Siinnet yazil-
madan 6nceki alimlerin kitaplari, elimizdeki kitaplarda mevcut hadislerden kat kat fazlasini
iceren kalbleriydi. Ayrica hadisleri belli bazi kitaplara indirgemek dogru degildir. Kiside gok
kitaplarin bulunmasi, o kitaplardaki butiin bilgilere sahip olmasi da demek degildir.
Sendsi'ye gdre Resulullah'in bitiin hadislerini bilmeyen miictehid olamaz denilmemelidir.
CUnkd ictihad icin Hz. Peygamber'in ahkamla ilgili bitin stnnetine vuk(fiyeti sart kogulur-
sa, bu durumda miictehid derecesine ulasacak kimse bulunamaz. Fakat miictehidin bu ha-
dislerin gogunu bilmesi gereklidir. Bu durumda miictehidin bilemeyecegi bazi hadisler
olacaktir ve kendisine ulasmayan bazi hadislere muhalif gorisii de olacaktir. Fakat dedi-
gimiz gibi, o mazurdur. Ona gdre bir &limin sahih bir hadisle gelisen bir gériisti oldugu
takdirde, drnegin hadisin &lime ulasmamasi, hadisin alime gére zayif olmasi gibi bir gerek-
ceye dayanmaktadir. Ona gére mezhep imamlari igin terki caiz olmayan hadise muhalefet
etmeleri gok fazla sézkonusu degildir. Ama sahih hadis varken, yaninda bu hadisi redde-
cek bir delili olmasi ihtimalini dikkate alarak, bir alimin siradan bir sdzline dayanmak dogru
degildir. Halbuki alimler kitap ve slinnete aykiri diisen gérusleri kargisinda taraftarlarina
Kuran ve slnnete sariimalarini istemistir.89 Sendsi, sahih hadisin bulundugu durumlarda
s0z konusu konuda icma ve kiyas bulundugu iddiasini dogru bulmamaktadr.”

Sen(s'nin alimlerin hadis bilgisiyle ilgili yaklasimlari ibn Teymiyye'nin “Rafu’l-
meldm an eimmeti’l-a'lam” adl eserindeki gorisleriyle paralellik arz etmekte, dogrudan

dogruya bu eserden alinti yaptig1 gorilmektedir.”

Sen(isi, taklid edilmesi gereken mezhepleri sadece dort mezhebe indirgeyenlerin
gérislerini reddetmektedir. Ona gore dinde asil olan ittiba'dir. “Taklid, dinen sdzleri delil
sayllmayan, gorisleri din olarak kabul edilmeyen kimsenin mezhebini, mezhep edinip ona

8 Ayrintili bilgi icin bkz. Sendsi, a.g.e., s. 15-20; a.mlf., ctihad ve Taklid Cergevesinde Nassin Uygulani-
$l,s.18-31.

0 Senlsi, a.g.e., s. 27.

m [bn Teymiyye, Raf’ul melam an eimmeti’l-a’lam, Daru'l-kitubi'l-Imiyye, Beyrut, 1988, s. 3-35; SendsT,
Ik&z, s. 12 vd.; Ictihad ve Taklid Cercevesinde Nassin Uygulanigi, s. 13-39.



Kuzey Afrika’da ictihad Hareketleri | 167

uymaktir. ittiba* ise serT delil olan Kitab ve siinnete uymaktir. Netice olarak dinde ittiba*
caizken, taklid yasaktir.”2

ictihad kapisinin kapali oldugunun kabul edildigi veya imkansiz sartlara baglan-
digi bir ddnemde o, ictihadin her zaman mimkin ve kolay oldugunu, alanla ilgili nitelikli
eserlerin okunmasi sdretiyle gerekli yeterliligin elde edilebilecegini iddia etmektedir. Ona
gore muctehidin usdl, cedel, hilaf ilmi ve istinbat metodlarini bilmesi, kendisini hatadan
uzaklastiracaktir. Ancak hakkinda nassin bulundugu meselede ictihad edilemez. Cenab-i
Allah, sadece Rabbimizden bize inen vahye uymamizi emretmis, baskasina uymaktan ve
onun hakkinda bilmedigimiz seyleri sdylemekten men etmistir. Rabbimizden bize vahiy
olarak inen sadece Kur'an ve onu agiklayan Resulullah'in stinnetidir.”

Sendsi, usdicilerin ictihadin bélinip bolinmemesi konusunda Gteden beri ihtilaf
ettikleri iki gorlisten biri olan ictihadin bolinmesine cevaz veren gorlisti daha isabetli bul-
maktadir.7 Sen(si, ictihadi savunurken yargi gérevini yapan hakimlerin ictihad yapip
yapmayacagi meselesini de degerlendirmistir. Ona gdre bir h&kimin bir mezhebe gore
hikiim vermek sartiyla atanmasi durumunda akit gegerli, sart ise gegersizdir. SenQsi, her
hakimin mictehid olamayacagi ger¢eginden hareketle de sorunu hukuk ve siyaset ayrimi
yaparak ¢ozmeye c¢alismistir. Ona gore hakim yargi gorevini ifa ederken hukuken ictihad
edebilir. Bu kapsamda yoneticinin teorik olarak mictehidi sinirlandiramayacagini savun-
maktadir. Bu konuda izz b. Abdiiselam’in mutlak ve mukayyed miictehid ayrimindan yarar-
lanarak s6z konusu hakimin mutlak mictehid degil de meselede mictehid oldugu gerek-
cesiyle bir mezhebe bagl olacagini iddia etmektedir.”s

Sendsi, herhangi bir asrin mictehidden hali olup olmamasi konusunda ise alim-
lerin iki farkh gorlise ayrildigini belirtmektedir. Bir gorlse gore “alimlerin 6imesiyle ilmin
alindigi” hadisine dayanarak, bir asirda mutlak mictehid ve mintesip mutlak migtehidin
bulunmasi mumkinddr. Hanbelilerin savundugu “Ummetimden bir grup kiyamete kadar
hak Uzere olacaktir’ hadisine dayanarak ileri stirdiigu diger gorlise gore ise her asirda
mictehid bulunmaktadir. Sen(si eserinde pek ¢ok alimden yaptigi alintilarla Hanbelilerin

goruslnd 6n plana gikarmaktadir.7

Sen(si, mictehidi mutlak ve mukayyed seklinde iki kisma ayirir. Ciinki alim ya
mutlak muctehiddir ya da mukayyed miictehiddir. Mutlak miictehid de ya mistakil veya
mintesiptir. Miintesip mictehidin ictihadi ya bazi konularla sinirlidir ya da mezheple mu-

2 Sensi, a.g.e., s. 80, 111.

8 Senisi, a.g.e., s. 72; a.mlf., lctihad ve Taklid Cergevesinde Nassin Uygulanisi, s. 93; Sen(ist, Kitabii’l-
mesaili’l-asr, s. 24, 55-59.

™ Senisi, a.g.e., s. 42; amlf., ictihad ve Taklid Cergevesinde Nassin Uygulanigi, s. 55.
75 Sen(si, Kitabii'l-mesaili’l-agr, s. 37-39.
76 Sen(si, a.g.e., s. 77; a.mlf., lctihad ve Taklid Gergevesinde Nassin Uygulanigi, s. 99-100.



168 | Yrd. Dog. Dr. Ahmet INANIR

kayyeddir. Bazi mezheplerle mukayyed olan miictehid ya delillerden ve imaminin nassla-
rindan hikimleri imaminin usdl ve kaidelerine gore istinbat edebilecek gigte olur ya da
olamaz. O giigte olmayanda ya biitiin konularda mezhebinin bazi gériislerini bazisina
tercih edebilme giiciinde olur ya da olmaz. O gligte olmayan da ya bazi meselelerde tercih
edebilecek glcte olur yahut olmaz. Bazi meselelerde tercih etme giiciinde olamayan kisi,
her ne kadar muteber bir iime sahip olsa da, hiikmen avam derecesinde olanlardan sayilir.
Mustakil mutlak miictehid, usll ve furu'da hicbir miictehidi taklit etmeksizin kendisinin
koydugu prensip ve kaideler gercevesinde ictihad eden fakihtir. Mintesib Mutlak Micte-
hid; mstakil mictehidin sifatlarini haiz fakat kendine 6zgii prensip ve kaideler olusturma-
yan, ancak baska bir miictehidin metodunu izleyen fakihtir. Bu ne mustakil, ne de mukay-
yeddir; buna mintesib mutlak mictehid denilir. Mukayyed miictehid ise bazi ilimler veya
ibadet, nikah ve feraiz gibi fikhi meselelerle mukayyed olan mictehid, ictihad etmek igin
bilinmesi gereken ilimlerden ihtiyag miktarini haiz olan, ser' deliller harig, ictihadin diger
sartlarina sahip bulunan bazi ilim veya meselelerde amel etmek istedigi meseleyi ilgilendi-
ren her seyi kavrayabilecek derecede meleke sahibi olan kimsedir.”

3. Miictehidde Aradigi Ozellikler

Sendsi, mictehid olacak kimsede dncelikle alti 6zellik aramaktadir. Bunlarin (gi;
akil, bllag ve tabif olarak sdziin maksadini anlamasi seklinde yaratilistan getirdigi 6zellik-
lerdir. Diger Ul ise kesbidir. Bunlardan birincisi fikih usdlii alimleri tarafindan akli delil ile
bilinen "beraet-i asliye" ve ehl-i hadise gdre "ma‘fuv anh" olarak bilinen hikmdi belirlenme-
mis meseleleri her iki ekoliin farkli bakis agilariyla bilmesidir. ikincisi de ahkam ayetlerini
ve hadislerini bilmesidir. Sonuncusu ise Kitab ve stinneti anlayabilecek sekilde us(l-u fikih
ilmini ve Arap dili ve bel&datini bilmesidir.

Sendsi, mictehid olacak kimsede yukarida zikredilen temel vasiflar diginda ilave
olarak bazi 6zelliklerin de bulunmasi gerekir:

1) icmanin vuku buldugu konulari bilmek: Senist'ye gore icmaa muhalefet etmek
caiz degildir. icmanin hasil olduju meseleleri ezberlemesi sart degildir. icmanin vuku
buldugu konulari bilmesi icin bu konuda yazilmis kitaplara miracaat etmesi yeterlidir.

2) Ayetlerin niiz(il sebepleri ile hadislerin vur(id sebeplerini bilmek: Ciinki bunlari
bilmek, ayet ve hadisin maksadini anlamay kolaylastiracaktir.

3) Nasih-mens(ihu bilmek.

4) Hadis gesitlerini bilmek: Miictehidin mitevatir, sahih, hasen, zayif ve diger
ahad hadisleri bilmesi gerekir.

5) Cerh ve ta'dil ilmini bilmek.

™ Sen(si, a.g.e., s. 64-67; Sendsi, Mesailiil-agr, s. 53-54.



Kuzey Afrika’da ictihad Hareketleri | 169

6) Nassin muarizlarini arastirmaktir.7

4. ictihadlar

ictihad ve ittiba" taraftari bir fakih ve s(ifi olan Sendis?’nin teorik gérislerini, pratige
yansitmaya calistigi goriilmektedir. Ozellikle namazda ihram tekbirleri ve riik(iya giderken
ve kalkarken elleri kaldirma meselesinde Maliki mezhebinin gérlisinden ayrilarak, Safii ve
Ahmed b. Hanbel'in gdrlisiini tercih ettigi gortilmektedir. Bu tercihinde konuyla ilgili hadis-

lerin etkili oldugu gérilmektedir. Sendsi’nin namazla ilgili on meselede benzer yaklasimla-
ra sahip oldugu anlasiimaktadir.”

Sen(st'nin eserlerinde, diger ictihadlariyla ilgili pek fazla bilgiye rastianmamakta-
dir. Ancak kendisinin Kahire'deyken fikri miicadelelerde bulundugu dénemin Misir Maliki
fetva komisyonu baskani Muhammed Alis eserinde onun ictihatlariyla ilgili bazi 6rnekler
vemektedir: “Dort mezhep imamindan birini taklid etmeyi, Kuran ve slnnetten hikim
¢clkarma iddiasiyla terk eden ve fikih kitaplarini birakarak Ahmed b. idris’e meyleden kim-
senin gorisleri su sekildedir: Fikih kitaplari hatadan korunmus degildir. iclerinde sahih
hadise aykiri pekgok hiikim bulunmaktadir. Nasil olur da ayet ve sahih hadisleri terk ede-
rek ictihadlarinda hata ihtimali bulunan imamlari taklid edersiniz. Ayrica imamlarin gorise-
rini savunan ve onlari taklid eden kimseye “ben size Allah ve Rasdli séyle buyuruyor
diyorum sizler ise bana Malik, ibn Kasim ve Halil séyle sdyliiyor diyorsunuz.” Alis'e gére bu
kimseler, hata ihtimali bulunan sdzl birakarak hatadan korunmus $arit'nin sozlerini kabul
ettigini iddia etmektedir. Yaptiklari fiillerinden bazilari ise su sekildedir; “Onlar yarim giinliik
mesafede farz namazlar kisaltarak kilar ve Ramazan orucunu tutmazlar. Abdestsiz bir
sekilde cenaze namazi kilar ve tilavet secdesi yaparlar. Farz namazlarda besmeleyi cehri
okurlar, kun(t dualarini ise riik(idan sonra cehri bir sekilde okurlar. Namaz kilarken kiyam-
da ellerini baglarlar, sabah namazlarini da hava aydinlanincaya kadar te'hir ederler.”®

Yukarida da gérilecedi izere Senlsi'nin tespit edilebilen ictihadlari daha gok
ibadetler alaniyla ilgilidir. Sahih hadislere tabi olma gabasinin diger alanlardaki ictihadinda
belirleyici oldugu distiniimektedir.

Buraya kadar ibn Ebi’l-izz ve Muhammed b. Ali es-Sends?'nin ictihad anlayiglarini
kisaca ortaya koymaya galistik. Simdi ise bu gorisleri karsilastirmaya galisacagiz.

8 Senisi, a.g.e., s. 64-69; a.mlf., ictihad ve Taklid Cergevesinde Nassin Uygulanis, s. 84-90.
9 Sen(si, Mesailu'l-asr, s. 14-15.
80 Muhammed Alis, a.g.e., s. 77-95



170 | Yrd. Dog. Dr. Ahmet INANIR

ibn Ebi’l-izz ve Muhammed b. Ali es-Seniisi’nin ictihad
Anlayiglarinin Karsilastiriimasi

Her iki mictehid farkli asirlarda Kuzey Afrika fikih havzasinda yagsamis ve arala-
rinda bes asirlik bir fark bulunmaktadir. Dolayisiyla karsilastirmayi deg@erlendirirken bu
zaman dilimi g6z 6ninde bulundurulmalidir. Simdi genelden dzele her iki &limin ictihad
anlayisini maddeler halinde karsilastirabiliriz.

1)
2)

3)

4)

Her iki &limde Kuzey Afrika fikih havzasinda yagamigtir.

Gerek ibn Ebi'l-izz'in gerekse Sendsi’nin yasadigi dénemde Kuzey Afrika
fikih havzasi farkli devlet isimleri altinda olsa da TUrklerin hakimiyeti altin-
dadir. ibn Ebi'l-izz XIV. asir Memluk Tiirk hakimiyetinde, Sendisi ise XIX.
asir Osmanl hakimiyeti altinda yasamistir. Burada yasayan halklarla Turki-
ye halkinin gok kuvvetli tarihi baglari ve ortak kader birligi bulundugu séyle-
nebilir.

Her iki &limin yasadi§ déneme kadar islam hukuku her yoniiyle gelismis ve
uygulanmakta olan bir hukuk sistemidir.

ibn Ebi’l-izz'in yasadigi ddnemde Islam diinyasi siyasi ve sosyal agidan bii-
yik bir karmasa igindedir. Dogu'da Mogollarin, batida ise Endiiliis izerin-
den Avrupalilarin baskisi altindadir. Turklerin hakim oldugu Memluk Devleti
ise, bu dénemde biitiin islam alimlerinin sigindigi bir merkez konumunda-
dir.

Muhammed b. Ali es-Sen(si'nin yasadigi donemde ise Kuzey Afrika ve Hicaz
bélgesi Osmanli hakimiyeti altindadir. Ancak Osmanli Devleti, bu dénemde yenilgiyle
sonuglanan savaglar, basta Misir Valisi Kavalali Mehmet Ali Pasa'nin ve Vahhabilerin
ortaya gikardidi i¢ isyanlarla bas etmeye ¢alismaktadir.

5)

ibn Ebi'l-izz’in yetigti§i iimi muhit ve ders aldigi hocalar bakimindan her ne
kadar Hanefi mezhebine bagli iimiyeye mensup bir aileye bagli olsa da ibn
Teymiyye'nin talebelerinden ibn Kayyim el-Cevziyye ile ibn Kesirden
onemli 6lgiide faydalandigi anlasiimaktadir.

Sen(si’nin yasadigi dénem Vahhabiler tarafindan siyasi hareketlerinin ideolojik

onderi olarak ibn Teymiyye ve ibn Kayyim el-Cevziyye'nin gériiglerinin n
plana gikarildigi bir zamana rastlamaktadir. Eserlerinde bu fakihlerden yap-
ti§1 alintilar, onun bu fakihlerin gdrislerini bildigini ve istifade ettigini agikga

JA LY

gostermektedir. Onun “Ikaziil-vesnén fil-ameli bil-hadisi ve’l-Kur'an” adli

eseriyle Ibn Teymiyye'nin “Rafu’l-Melam” risalesi karsilastirildiginda dogru-



Kuzey Afrika’da ictihad Hareketleri | 171

dan yararlandidi anlagilmaktadir.8 Ayrica Sen(s?’nin, hayatinin gogunu Hi-
caz ve Yemen'de gegirdigi ve oralarda Vehhabilerle siki temas sagladigi
dugtnildiginde bu anlasilir bir durumdur. Bu anlamda Sendsi'nin ictihad
konusunda ibn Teymiyye, ibn Kayyim el-Cevziyye, izz b. Abdusselam ve
ibn Ebi'l-izz el-Hanefi geleneginin bir devami oldugu anlagiimaktadir. Kisa-

ca her iki alimin ibn Teymiyye ekoliinden etkilendigi sdylenebilir.

7)  ibn Ebi'l-izz, Hanefi mezhebine mensup olmakla beraber bazi meselelerde
Ebu Hanife’'nin géruslerini tenkit etmis, delile tabi olma diistincesi kendisini
Hanbeli mezhebine yakinlastirmistir.82 Yine ayni sekilde Muhammed b. Ali
es-Senlsi de mezhep taklidine karsi gikarak delile tabi olma iddiasiyla
Maliki mezhebine mensupken Hanbeli mezhebine yaklasmistir. Bu agidan
her iki &limin ayni metodla benzer sonuca ulasti§i séylenebilir.

8) ibn Ebi'l-izz ittiba' ve ictihad anlayisi sebebiyle kadiliktan alinmis, daha son-
ra gorevli oldugu imamiiktan da azledilerek hapsedilmistir. Dénemin ileri ge-
len Hanefi ulemasiyla tartismis ve ittiba* adli eserini Ekmeleddin Baberti'nin
“en-Niiketli’z-zarifet fi tercih-i mezhebi Ebi Hanife” adli eserine reddiye ola-
rak yazmigtir. Sendsi de Muhammed Alis ile ciddi gbriis ayrihgi yasamis ve
Kahire'yi terketmek zorunda kalmistir. Netice itibariyle her iki &lim ictihada
dair gorlgleri sebebiyle yasadiklari dénemde bazi sikintilarla kargilagmig-
lardir.

9)  ibn Ebi'l-izz ve Muhammed b. Ali es-Sendsi fikih alimleri taklid ve taassup-
tan uzak delillere tabi olma yolunu ve ictihad yapilmasi gerektigini iddia
edegelmiglerdir. Fikih mezheplerin dért mezheple sinirlandiriimasina kars!
cikmiglardir. SenGsi’de bu vurgu daha belirgin olarak én plana ¢ikmaktadir.

10) Her iki &lim Kitab ve slinnetten uzaklagiimasina sebep oldugunu iddia ettik-
leri taklidi reddetmiglerdir. ictihad kapisinin kapandigini séyleyenlere karsi
gegmisten glinlimiize kadar ictihad érnekleri sergileyerek bunun aksini iddia
ederek kiyamete kadar ictihadin devam edecegini savunmuslardir.

11) Her iki alim de ictihada tesebbiis etmistir. ibn Ebi'l-izz'in mezhepler arasin-
da bazi tercihler yaptigi goriilmektedir. Bazi konularda Eb{ Hanife'yi isabetli
bulurken bazi konularda ise diger mezhepleri isabetli bulmaktadir.
Sen(st'nin ictihadlari ise daha gok ibadetler alaninda oldugu gériilmektedir.

81
82

Sendsi, Kitabi’l-mesaili'l-asr, s. 4-19.

Bu doneme kadar Zahirflik Dogu'da Hanbeli ekol iginde varligini kaybetmeye yiz tuttugundan ibn
Ebi'l-lzz'in Zahirilige yonelmesi sdz konusu degildir. (Zahirilikle ilgili ayrintili bilgi icin bkz. Kilig,
a.g.m., s. 364)



172 | Yrd. Dog. Dr. Ahmet INANIR

Sonug

Sonug itibariyle ibn Ebi’l-izz ve Muhammed b. Ali es-Sen(ist'nin yasadi§i dénem-
lerde Memldk ve Osmanli devletleri Dogu’dan ve Batr'dan gelen saldirilar altindadr. iceri-
de ise farkli dini akimlarin ortaya ¢ikardigi karisikliklarla ugragsmiglardir. Din ve devlet
adamlar da siyasi ve sosyal bitlinligl muhafaza etmek amaciyla hukuk ekollerinin yapila-
rini muhafaza etmeye, bunlar vasitasiyla hukuki emniyet ve istikrari saglamaya galismis-
lardir. Dolayisiyla ictihad kapisinin kapanmasi, islam diinyasinin hukuki emniyet ve istikrar
arayisinin bir sonucudur. Yani ictihad kapisi Gyle tek basina ulemanin insiyatifiyle kendili-
ginden kapanmamis, kamu maslahati geregince ulema-yonetici isbirligi sonucu engellen-
mistir. Bu kimseler yeni ictihad tesebbislerini mevcut hukuk sistemini islevsiz kilacak,
birli§i ortadan kaldiracak, ayriigi artiracak tehlikeli bir yonelis olarak degerlendirmislerdir.
ibn Ebi'l-izz ve Ekmeleddin Baberti arasindaki miicadele buna érek verilebilir. iste bdyle
bir ortamda Ibn Ebi'l-izz ve Muhammed b. Ali es-Sendsi, s6z konusu siyasi, hukuki ve
sosyal sartlari dikkate almadan ilmi séiklerle ictihad tesebbistinde bulunduklari gorliimek-
tedir.

Arastirmada sonucunda ibn Ebi'l-izz ve Muhammed b. Ali es-Sendst'nin ictihad
anlayislarinin birbirine oldukga yakindir. Bu sonucta her iki alimin de ibn Teymiyye ekoliin-
den etkilenmesinin etkili oldugu goériimektedir. Onlar dort fikih mezhebine dayali hukuk
sistemini tenkid etmis, delil aragtirmadan her hangi bir mezhebi taklid etmeyi dogru bul-
mamistir. Bir mezhebi veya bir imami degil, delilin esas alinmasi gerektigini iddia etmisler-
dir. Onlar immetin, Kitap ve slinnetten uzaklasmasindaki en biiyiik sebep olarak taklidi
goérmuslerdir. Taklidin dinle hig bagdasmadigini ve ilmen de bir kargihi§i bulunmadigini ileri
siirmiislerdir. ictihad kapisinin kapandigini sdyleyenlere karsi ise ictihadin kiyamete kadar
devam edecegini iddia etmislerdir. Donemlerinde ortaya ¢ikan sorunlara, Kur'an ve stinnet
Isiginda ¢ozimler sunmaya galismiglardir. Yaptiklari ictihadlar, ok sinirli bir alanda mev-
cut mezhepler arasinda bir gérist digerine tercih seklinde ortaya gikmistir. Daha kuvvetli
delile tabi olma seklindeki ictihad anlayislari kendilerini diger mezheplere gére daha nassg!
Hanbeli mezhebine yaklastirmistir. Ancak o dénemlerde klasik ekol sistematigine dayali
mevcut hukuki birikimin karsilagilan hukuki sorunlari ¢dzebilecek yeterlilikte oldugu anla-
silmaktadir.

Netice itibariyle ictihadi bir zorunluluk olarak dayatacak siyasi, iktisadi ve sosyal
sartlar henlz olgunlasmadigindan her iki alimin gayretleri tarihi slirecin yonini degistir-
mede yeterli olmamistir. Ama onlar, XIX. asrin sonlarinda ve XX. asrin baslarinda islam
duinyasinda pek yogun bir sekilde yapilan islah ve tecdid tartismalarinin dnciist olmuglar-
dir.



Kuzey Afrika’da ictihad Hareketleri | 173

Gunimizde ise gegmise gobre gok hizli degisen ve gelisen yeni durumlar nede-
niyle ictihad konusu, tartisma konusu olmaktan ¢ikmis ferdi ve toplu tesebbislerle yapilir
hale gelmigtir.

Kaynakga

Apaydin, H. Yunus, “Karéfi, Sehabeddin”, DIA, istanbul, 2001, c. XXIV, ss. 394-401.
Atar, Fahrettin, islam Adliye Teskilati, TDV Yay., Ankara, 1991.

Baberti, Muhammed b. Mahmud b. Ahmed Ekmellddin “en-Niiketii’z-zarife fi tercih-i mez-
heb-i Ebi Hanife”, Stileymaniye Kitlphanesi, Ayasofya, 1384, vr. 204b-211b.

Beser, Faruk, Herkes igin Kolay Usulii Fikih, Bin Yay., istanbul, 2014

Cemile, Meryem, Bati Materyalizmi Karsisinda islam, cev. Kemal Kuscu, Cile yay., Istan-
bul 1976.

Deccéani, Ahmed Sidki, el-Hareketii's-sendsiyye nesetiihd ve nimiivviiha fil-karni't-tasi*
ager, v.y., Kahire, 1967.

Esheb, Muhammed Tayyib, es-Sendsi’l-Kebir, Kahire 1946.
Heffening, W., “Safii, Muhammed b. idris”, islém Ansiklopedisi, MEB, istanbul, 1979.

el-Humeydi, Eb( Abdullah Muhammed b. Fiitdh b. Abdullah Cezvetiil-Muktebis fi Térihi
Uleméai’l-Endeliis, thk. brahim el-Ebyari, Dar{’l-Kutlbi'l-Misriyye, Kahire, 1989.

ibn Ebi'l-iz el-Hanefi, el-ittiba’, Tahkik Eden: Muhammed Ataullah Hanif-Ebu Suheyb Ab-
dullah b. Asim el-Kary(ti, 2. Baski, Mektebetl's-Selefiyye Yay., Lahor, 1985.

inanir, Ahmet Ibn Ebi’l-izz'in “ittib&™ Adli Risalesi Baglaminda Ebu Hanife ve Hanefi Mez-
hebi Orneginde Taklide Dair Gorisleri”, Gaziosmanpaga Universitesi llahiyat Fa-
kiiltesi Dergisi, Cilt: I, Sayr: 2, Yil: 2013/1l, ss. 225-260.

Karaman, Hayrettin, isldm Hukuk Tarihi, Nesil Yay., Istanbul,1989.

Kavak, Ozgiir, “Tecdid mi, Yeniden Insa mi? Sah Veliyyullah Dihlevi'den Muhammed
ikbal'e Hind Alt-Kitasinda ictihad ve Taklide Farkli Yaklasimlar’, [slam Hukuku
Aragtirmalari Dergisi, sy.17, 2011, ss. 193-206.

----------- “Diinyevi Bir “Fikih” ingasina Dogru: Resid Riza’nin Fikih Usulii Elestirisi ve
Modern Fikih Dugtincesi”, M.U., ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, sy. 37, 2009/2, ss. 35-
72.

Kavas, Ahmet, “Muhammed b. Ali es-Sendisi”, DiA, TDV Yay., istanbul, 2009.
Kaya, Eyyiip Said, “Muhtasar” Md. (Fikih), DIA, TDV Yay., istanbul, 2006.
“Maliki Mezhebi”, DIA, TDV Yay., Ankara, 2003.



174 | Yrd. Dog. Dr. Ahmet INANIR

Kilig, Muharrem, “ibn Hazm ve Zahirilik’, ibn Hazm: Uluslararasi Katiliml ibn Hazm Sem-
pozyumu, 27-28 Ekim 2007, Bursa, -Bildiri ve Miizakere Metinleri-, Ensar Yay.,
istanbul, 2010.

Koca, Ferhat, “ibn Ebi'l-iz”, DiA, TDV Yay., istanbul, 1991.
“Istinbat”, DIA, TDV Yay., istanbul, 2001.
Kopraman, Kazim Yagar, ‘Baybars I, DiA, TDV Yay., istanbul, 1992.
Ozel, Ahmet, “Malik b. Enes”, DIA, TDV Yay., Ankara, 2003.
Ozkdse, Kadir, Libya'da Tasavvufi Hayat, 2. Baski, Ensar Yay., Konya, 2008.

es-Sendisi, Muhammed b. Ali, lkazii’l-vesnan fil-ameli bi'l-hadisi ve’l-Kur'an, Dar-u Libya,
Bingazi, 1967.

----------- Sifau’s-sadr bi-aréi’l-mesaili'l-agr min ddreri’l-fikhr’l-Maliki, (Thk. Eden, Muham-
med Eb0 Usame el-Cezairi), Daru’l-imam Malik, Cezair, 2001/1402.

ctihad ve Taklid Cergevesinde Nassin Uygulanisi, (Cev. Abdiilhadi Timurtas), Insan Yay.,
istanbul, 1995.

Kitabii'l-mesailil-Asar el-Misemma: Bugyetii'l-mekasid fi hiildsati'r-rasid, Dar-u
Libya Yay., Bingazi, 1967.

es-Serif, Seyyid Ahmed, el-Envariil-kudsiyye fi mukaddimeti't-tarikati’'s-Sendsiyye, Mat-
baa-i Amire, istanbul, 1342.

Sesen, Ramazan, “Eyytbiler”, DIA, istanbul, 1995.

“Maliki Mezhebi”, DA, TDV Yay., Ankara, 2003.

Taskoprizade, Mevzdatu’l-Uldm, ngr. Ahmed Cevdet, istanbul, lkdam Matbaasi, 1313.
Tekindag, M. - C. Sehabeddin, Berkuk Devrinde Memlik Sultanhdi, istanbul
Universitesi Edebiyat Fakiltesi Yay., istanbul, 1961.

Telkenaroglu, Merter Rahmi, “M. Hamdi Yazirda (1878-1942) ‘Reforma Karsi Tecdit” ya
da “Bagkalasmadan Yenilesme’' Tasavvuru”, Recep Tayyip Erdogan Universitesi
llahiyat Fakiiltesi Dergisi, 3 (2013), ss. 143-168.

Yavuz, Yisuf Sevki, “Halku'l-Kur'an”, DIA, TDV Yay., istanbul, 2007.
Yigit, ismail, “Memldkler”, DIA, TDV Yay., Ankara, 2004.



The ljtihad Movements in North Africa: On The Example of Ibn Ebi'l-lzz
al-Hanafi and Mohammed b. Ali Al-Sanusi

Citation/©- inanir, A. (2015). The ljtihad Movements in North Africa: On
The Example of Ibn Ebi'l-lzz al-Hanafi and Mohammed b. Ali Al-Sanusi,
Cukurova University Journal of Faculty of Divinity, 15 (1), 149-175.

Abstract- This research aims to contribute to the debate of ijtihad by
comparing the views of ijtihad between two scholars that lived in the
North Africa in different centuries. One of the fugaha who is the subject
of our research is Ibn Ebi'l-Izz el-Hanefi and the other is Mohammad b.
Al al-Sanusi. Both scholars tended towards ittibd’ and ijtihad rather
than imitation (taqlid) and bigotry by opposing the predominant law con-
ception during their periods. However, it seems that these fuqaha at-
tempted to ijtihad regardless of the political, legal and social conditions
of their periods. but the religious and dignitaries of their period thought
that these fuqaha wanted to make the legal system a dysfunctional one,
to eliminate the legal entity and consequently this would increase the
separation of the ummah further. As a result, since the conditions have
yet to take root for an ijtihad, the attempts of these two scholars were
not sufficient to  change the tack of the historical process. But they
became pioneers of the debates of reformation and tajdid made at the
end of the 19th and at the begining of the 20th centuries.

Keywords- Ibn Ebi’l-1zz al-Hanafi, Mohammed b. Ali al-Sandsi, ijtihad,
ittiba’, taglid



