| SBAD | Sosyal Bilimler Arastirmalar1 Dergisi
| JSRR | Social Sciences Researches Journal
(Yaz 2019) 14/1: 111-126 / (Summer 2019) 14/1: 111-126

Makale Gelis Tarihi: 10.03.2019 Yayin Kabul Tarihi: 29.05.2019

HALK DINDARLIGINDAN TURK MUSLUMANLIGINA SOSYOLOJIK

BIR BAKIS
Hasan COSKUN *

Son yillarda Tiirkiye’de “Halk Dindarligi” ve Tirk Miisliimanligi kavramlar
etrafinda yogun bir tartisma yasanmaktadir. Tarklerin Islam dini anlayislar1 ve
uygulamalar1 ile ilgili olan bu konu kimilerince “Tiirk Islam’1”, kimilerince
“Turkiye Dindarlig1”, “Tirk Halk Islam’1”, “Tiirk Halk Dindarlig1”, “Halk Islam’1”
olarak tanmimlansa da konuyu en iyi tamimlayan “Ttirk Mislimanhgl” veya “Tiirk
Halk Misltimanlig1” kavramlaridir. Halk dindarlig1 denilince ilk olarak aklimiza
dogum, evlilik ve 6ltim gibi hayatin énemli déntim noktalari ile ilgili uygulama ve
inanislar gelmektedir. Ziyaret fenomeni de halk dindarlig: icinde degerlendirilen
onemli inan¢ ve uygulamalar: icermektedir. Bu calismada halk dindarhgmndan
Turk Misltimanligina uzanan stireci stibjektif anlayislardan uzak durarak sosyal
bir olgu olarak ele alip tarihi, sosyal, kiiltiirel ve dini verilerin yardimiyla objektif
sosyolojik yontem ile degerlendirmeye ¢alisilmstir.

Anahtar Kelimeler: Dindarlik, Halk dindarligi, Halk [slam’1, Tirk Miisltimanligy,
Ziyaret Fenomeni.

A SOCIOLOGICAL VIEW of POPULAR RELIGIOSITY and TURKISH MUSLIM

Abstract

In recent years, there has been intense debate around the concepts of ‘Turkish
Muslimism” and “popular religiosity’. While some scholars described the subject,
which is related to Turkish people’s Islamic religious understandings and practices,
as ‘Turkish Islam’, “Turkey religiosity’, “Turkish popular Islam’, “Turkish popular
religiosity’, ‘Popular Islam’, however, we believe that ‘“Turkish Muslimism’ or
‘Turkish popular Muslimism’ are the concepts that best describe the subject.
Popular religiosity means the practices and beliefs which cover birth, marriage and
death which are the important milestones in life. The practice of social visits, or for
the purpose of this paper, the ‘visitation phenomenon’ includes important beliefs
and practices that are evaluated in popular religiosity. We have tried to evaluate
the religiosity to Turkish Muslimism process from as a social phenomenon by
using objective sociological method with the help of historical, social, cultural and
religious data, away from subjective perspective.

Key Words: Religiosity, Popular religiosity, Popular Islam, Turkish Muslimism,
Visitation phenomena.

* Dr. Ogretim Uyesi, Tokat Gaziosmanpasa Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi, Felsefe ve Din
Bilimleri Boliimii, hasan.hcoskun@gop.edu.tr, ORCID:0000-0002-4778-1073.

111


mailto:hasan.hcoskun@gop.edu.tr

Hasan COSKUN

GIRIS

Son birkag yildan bu yana Tiirkiye’de islam dini ile ilgili yogun bir tartisma
yasanmaktadir. Tiirklerin islam dini anlayislar1 ve uygulamalarr ile ilgili olan bu konu
kimilerince “Tiirk Islam’1”, kimilerince “Turkiye Dindarhgr”, “Ttrk Halk Islam’1”,
“Turk Halk Dindarhig1” bazen “Volk Islam”, “folk Islam”, “Halk Islam’1” olarak
tanimlansa da kanaatimizce konuyu en iyi tamimlayan “Tiirk islam’1” ya da baslhikta da
kullandigimiz gibi “Turk Miuslimanhg” olsa gerektir. Tartismalarin “Turk
Miisliimanlig” “Tirk Islam’1” kavramsallastirmalart ile yirtildigtini biliyoruz.
Dinsel kavram diinyasma asina olan bazi arastirmacilar, hakli olarak Tiirk Islam’1
ifadesinin bilimsellikten yoksun oldugunu diistinmektedirler. Burada fark edilmesi
gereken gercek, Islam ve Miisliimanlik arasindaki ayrismadir. Bilindigi gibi, Islam bir
din olarak temel ilkeleri ve degismezligiyle ilahi hitabin orijinal hiiktimlerini ifade
etmektedir. Miislimanlik ise daha ¢ok, tarih boyunca insanlarin o dinden anladiklarin:
yorumlayarak, yasamlarinda cesitli bigimde somutlastirma bicimlerini ifade eder.
Islam bir toplumun hayatina girmekte ve bu toplumlarin kiiltiirel yapilarina isleyerek
onlar1 degistirmekte, ayn1 zamanda var olan yapilarin bir kismin1 benimseyerek o
yapilarda kendini ifade etmektedir (Y1lmaz, 2002: 57). Belki bu nokta da “islam” ve
“Mislimanlik” arasinda bir ayirim yapmak analitik olarak daha uygun olacaktir.
Islam kelimesi, soyut anlamda bir din olarak temel kaynaklardaki yazili bigimiyle
Islam dinini, onun inang, ibadet, ahlak vb. esaslarmna isaret ederken, Miisliimanlik
kelimesi bu dinin tarihsel siire¢ icinde, kendilerine “Miisliiman” denilen toplumlarca
yorumlanarak pratige aktarilmis, yasanmis, son tahlilde “kiltiirlesmis”, dolayisiyla
birbirine ¢ok benzeyen yahut taban tabana zit denilecek kadar farkli olan sekillerinin
adidir. Bu bakis ve yaklasim bazi itirazlarda dile getirildigi gibi, “Islam’1 irk veya ulus
temeline indirgemek” degildir. Aksine, Islam diinyasinda fiilen mevcut durumu
anlamamiza, ¢oztimlememize ve agiklayabilmemize yardimci olacak bir yaklasimdir.
Kosullar degisince dogal olarak din yorumlari, anlayislar1 ve yasayislar: da degisebilir.
Dolayisiyla sosyolojik olarak tek degil, bircok Miisliimanliklar vardir. $oyle de
soyleyebiliriz. Islam tek ve semavi, Mislimanlik veya Miisliimanliklar ise begeri ve
cesitlidir (Canatan, 2005: 96). Bir Tiirkiye dindarhigindan sz edilebilir mi? Tiirkiye
dindarhig1 6ncelikli olarak Turkiye’de var olan farkl kiiltiir ve buna bagh aidiyetlerin
altini1 gizen bir kavramsallastirmaya isaret etmektedir. Tiirkiye s6z konusu oldugunda
tek tip bir dindarliktan soz etmek miimkiin degildir. Gergi Islam o6nceligiyle
bakildiginda niifusun Misliman oldugu genellikle teslim edilir. Ancak dindarligin
yansima bicimleri pek ¢ok agidan ozellikle kiiltiirel baglamlar dikkate alindiginda agik
farkliliklara sahiptir. Dinsellik, mezhep farklilasmalardan etnik cesitlilige, cografi
dagilimlardan siyasi tercihlere kadar belli diizeydeki ayrismalara imkan veren gevsek
bir oruintiiler toplamidir. Ttirk Miuisliimanligl, kavramsallastirmasinda ickin olan niyet,
Turkiye dindarlig1 ekseninde daha da hassaslasmaktadir. Gerek Turk Miislimanlig:
gerek Tirkiye Mislimanlig1 kavramlar: tasidiklar: anlam ve sahiplendikleri sdylem
acgisindan oldukga islevsel gondermelere ve zihinsel tasavvur zenginligine sahiptir.
Turk Mislimanligina vurgu yapilirken Turkiye'nin cesitliliginden dogan bir ortak

| 112

| Social Sciences Researches Journal



Halk Dindarhgindan Tiirk Miisliimanhgima Sosyolojik Bir Bakis

goriinttiye atifta bulunulmaktadir. Boylece evrensellik iddias1 tasiyan bir dinin “milli-
yerli” ve “6zgtn” bir yansimasi hatirlanmaktadir (Subasi, 2002: 18).

1. Halk Dindarligiyla Ilgili Kavramlar

Halk dindarlig1 denince aklimiza ilk olarak genellikle “orf”, “adet”, “gelenek-
gorenek”, “halk inanc1”, tore” gibi kavramlari gelmektedir. Orf adet ve halk inamiglart
birbirinin anlamin1 tamamlar. Bunlarda halk icinde terbiye hususunda buytiklerin
yolunu kutsallastirma, yerli ve milli izleri takip etme kurali vardir (Polat, 2008: 53).
Toplumlarin iclerine yerlesmis, halk arasinda inanilan sosyal degerler vardir. Bunlarin
bir kismi orf ve adetlerdir. Bu 6rf ve adetler toplumlar1 birbirinden ayiran ve milletleri
olusturan temellerden ibaretler. Tiirk halkini diger halklardan ayiran kendine ait orf
ve adetleri vardir. Halk inanclariin insan hayati ve yasayis: tizerindeki tesirleri biittiin
cemiyetler icin s6z konusudur. Eski dinlerin ve inanclarmn tesiri ve kismi de olsa
hayatiyeti, semavi dinler icindeki her toplumda devam etmistir diyebiliriz (Kalafat,
2006: 14).

Orf Arapga kokenli bir sozciiktiir. Adet, hiikiim, gelenek anlamlarina gelir
(Develioglu, 1971: 1018). Orfler toplumun biinyesini olusturan temel yap: taglarini
temsil eder. Bu degerler sistemi toplumsal yapmin durumuna gore giderek 6zel bir
hukuk sistemine ya da o sistemdeki bir yasa maddesine gerekgce olur. Orflere kars
¢ikma kimi toplumlarda yasaya karsi ¢ikmayla bir tutulur. Hatta bazen yasalardan bile
onemli hale gelir. Yasalar ile orf arasinda siki bir iliski vardir. Yasalarda bir bakima
ayiklanmis, diizenlenmis, islerligi ve uygunlugu denenmis 6rflerin toplamidir(Ornek,
1977: 124). Orflerin toplumsal ve psikolojik yaptirimlari vardir. Orfiilne uygun
davranmayan ayiplanir, kinanir, insanlarin soylentilerine maruz kalir. Modernlesme
ve sehirlesme ile birlikte orflere bakis acis1 farklilasmistir. Modern ¢agin teknolojisi ve
gerecleri ile yetisen nesillere 6rfleri anlatmak ve orfe gore hareket etmelerini istemek
zor bir durumdur.

Adet dilimize Arapcadan geg¢mis bir sozciiktiir. Alsilmis sey, olagelmis,
gorenek, usul, tabiat, aliskanlik, tore gibi anlamlara gelmektedir (Ozén, 1971: 9-11).
Adetler tipki orfler gibi bircok sosyal icerikli iliskiyi diizenler. Toplumsal yasamin
diizeninde, kurallarin uygulanmasinda adetler 6nemli bir yere sahiptir. Karsilamalar,
ugurlamalar, yemek ve sofra diizeni, dogumda yapilan ritiieller, evlilikte yapilanlar,
oliimde yapilacaklar, soylenecek sozler, davranislar ve tutumlar adetlerin alanmna
girer. Adetler bazen bitiin toplumu ilgilendirirken bazen sadece belli bir grubu
ilgilendirir (Ornek, 1977: 124-125). Orf-adetler manevi kiiltiiriin unsurlarini meydana
getirir. Her toplumun kiltiirel hayatinin olusmasinda, orf, adet ve geleneklerinde
dinin belli bir etkisi olmustur. Bu dini inaniglar zaman igerisinde temel
kaynaklarindan uzaklasarak kiltiir ve gelenekler igerisinde sonraki nesillere
aktarilmistir (Erdem, 2005: 188).

Gelenek terimi Turkce “gelmek” ten tiiretilmistir. Genellikle anane terimi ile
ayni tutulmaktadir. Bir toplumda kusaktan kusaga gecen kiiltlir miraslari,
aligkanliklari, bilgiler, beceriler, davranislar gelenekler arasinda yer almaktadir.

| 113
| Sosyal Bilimler Aragtirmalar1 Dergisi



Hasan COSKUN

Geleneklerin tipk1 orfler gibi yasalarla belirlenmis tiirleri vardir. Yasa gelenekleri ve
onlara aykir1 davranslart icin verilecek olan cezalar1 bir ¢lctiye sokmaya calisir.
Gelenekler ise yasalardan daha genis bir alani yonetir. Gelismeyi onleyici, gelismeye
kapali gelenekler oldugu gibi dayanismay1 ve yardimlasmay: destekleyen gelenekler
de vardir (Ornek, 1977: 126). Ornegin Anadolu Tiirklerinde oldugu gibi Kirgiz
Ttirklerinde de cenazenin defni icin gerekli islemler ve yardimlar komsular tarafindan
geleneklere uygun olarak yapilir. Bir kisi 6ldigiinde, gelenek geregi defin islemleri ve
gelenlerin agirlanma gorevi akrabalara, komsulara ve tiim koyliilere aittir (Polat, 2008:
54). Gelenekler bir milletin gecmisidir, tarihidir, kilturtidiir hatta bir milletin
hafizasidir. Modern donemde ozellikle de geng nesiller arasinda gelenek ve
goreneklere karsi bir ilgisizlik gozlemlenmektedir. Hatta baz1 toplumlarda bu orf,
adet, gelenek goreneklere muhalefetin de oOtesine gegerek diismanlik seviyesine
ulasmaktadir.  Kanaatimizce bu durum yasadigimiz ytizyildaki kiiresellesme,
modernlesme ve sekiilerlesme stireclerinin olumsuz sonuglarinin yansimalar: olsa
gerek.

Halk inanisi, halkin diinya hayatinda dogatistii ya da doga dis1 diinyaya iliskin
seyleri gercekmis veya dogruymuscasina kabul etmesidir (Ornek, 1977: 125). Genel bir
ifade ile toplumlarin hayatinda 6nemli bir yeri olan ve ¢ogu zaman kaynag: belli
olmayan dini degerlere halk inamisi demek miumkiindiir. Bunlar ya gelenekler ile
nesilden nesile ge¢mis veya bazi efsanevi, mitolojik, menkibevi ve destani unsurlar
arasinda guntmiize tasinmistir (Erdem, 2000: 149). Diger bir tanimla halk inanisi, belli
bir toplumun eski dinlerden miras alip kendi ¢agmin sartlarina uygulayarak yasattigs;
yeni dinin de hayat sartlarinin gerektirdigince yeni bicimler, yeni igerikler ve
anlatislarla olusturdugu inanislardir. Fakat burada bir hususa dikkat cekmek
gerekmektedir. Polat “Halk inanc1” kavraminin yerine “halk inams1” kavraminmn
kullanilmas1 gerektigini ifade etmektedir. Ciinkii inan¢ denilince genelde ilahi
dinlerde saglam bir nassa dayanan dini dogmalar ve inang esaslar1 akla gelir. Oysa
inanis ve halk inamisi derken halkin kendisinin sonradan ortaya g¢ikardigi genelde
kaynag1 belli olmayan, herhangi bir dini referansa dayanmayan kabullenmeler
anlagilir (Polat, 2008: 60). Kanaatimizce bu ytizden “Halk inanc1” yerine “Halk inanis1”
kavramini kullanmak daha isabetli olacaktir.

Halk dindarlig ile alakali kavramlara bakildiginda hepsinin toplumun asirlarca
sureg icerisindeki zamanla sosyal, kiiltiirel ve dini degerlerimizden olustugunu
gormekteyiz. Orf, Adet, geleneklerimiz ve goreneklerimiz bizi biz yapan asli
degerlerimizden dogmustur diyebiliriz. Aslinda gelenek ve inamslarimiz bizim
astrlardir birikmis tecriibelerimizin tirtintidiir. Tarihi ve toplumsal tecriibemiz, sosyal
hafizamizi insa ve ihya etmektedir. Bu tecriibemizi toptanci bir zihniyetle yok saymak
dogru ve saglikli bir yaklasim olarak goziikmemektedir.

2. Halk Dindarliginin Toplumsal Arka Plam1

Halk dindarliginin Tarihsel arka plami incelendiginde halk dindarligini
olusturan bircok etken karsimiza ¢ikmaktadir. Bu etkenlerin basinda insan vardir.

| 114

| Social Sciences Researches Journal



Halk Dindarhgindan Tiirk Miisliimanhgima Sosyolojik Bir Bakis

Insan ilk caglardan itibaren yasaminda tutunacak, giivenecek gizli bir giic aramustir.
Diinyanin dort bir yaninda insanlar farkli sekillerde inan¢ sembollerini dile
getirmislerdir (Artun, 2005: 83).

Bilindigi tizere orf ve adetler ve onlarin degerleri o6zellikle tarihin gegis
donemlerinde 6zel anlam kazanmaktadirlar. Bu donemde orf ve adetler toplumun
devletin ve ferdin ilerideki gelismeleri icin gticlti manevi bir destek olusturmaktalar.
Orf ve adetler sadece toplumun hayat sekillerini korumakla kalmiyor, ayni1 zamanda
kendi varliklarinin otantik sekillerini de korumaktadirlar (Navruzova, 2012: 89).

Dinin toplumsal hayatta yasanmas: olgusuna baktigimizda din ve toplumsal
hayatin i¢ ige bir gortintti sergiledigini gormekteyiz. Toplum ¢ok karmasik iliskileri
icerisinde barindiran bir olgu oldugundan, sosyal bir olgu olarak dini hayat ya da
dindarlik da toplumsal ortam igerisinde farkli sekiller altinda karsimiza ¢ikmaktadir
(Arslan, 2004, : 201). Insanlar giindelik hayatta karsilastiklar1 bireysel ve toplumsal
glcliklere karsin halk dindarligmma basvurmaktadirlar. Buna o©rnek olarak
cevremizdeki yiiksek egitim seviyesine sahip bircok insanin saglik veya baska
ihtiyaclari nedeni ile halk inanislarina basvurduklarmni biliyoruz. Dolayisiyla,
modernlesme siireci ile birtakim degisikliklere ugrasa bile halkin gtinltik yasaminda
halk dindarlig1 hala gegerliligini korumaktadir (Navruzova, 2012: 88-89).

Insan hayat1 belli gecis donemlerinden olusmaktadir. Bu gegis donemlerinde
kiimelenen adetler, gelenekler, toreler ve torenlerle bunlarin icerisinde yer alan
islemler ve uygulamalar bir tilkenin ya da belirli bir yorenin geleneksel kiiltiirtintin
ana boltimlerinden birini olusturur. Adet ve inanmalarin hayatin her déneminde halk
tizerinde biiyuk etkisi vardir. Adetler eski kusaklarla yeni kusaklar arasinda kurulan
bir baglant1 zinciri gibidir. Bugiin uyulan bir¢ok adet ve inanma kaliplar1 eski Turk
inanclarinin giinimiize gelmis sekilleridir. Halk bu adet ve inanma ve bunlara bagh
pratiklerin eski geleneklerden geldigini bilmektedir. Bu da bize bircok rittielin islevini
kaybetmis Turk inang kalintilarmin adet adi altinda yasadigini gostermektedir. Eski
inancglara dayanan adet, inanma ve bunlara bagli pratiklerin bazilarinin halk arasinda
[slamiyet'in geregindenmis gibi kabul edilip yasatildigini gorebiliriz (Artun, 2005:
133). Ogzellikle de adetler insanin hayatinda énemli yere sahip belli olaylar tizerinde
etkisini zaman zaman artirmistir. Insanin dogumu, evliligi ve olimi gibi hayatin
cesitli safhalarinda bu adet ve inanislara gokga rastlamaktayiz. Tarihi kaynaklardan
gelen bilgilerin 15181 altinda yapilan degerlendirmelerde, Tiirklerin, hayat tarzlarina
bagl olarak tarihi stirecte muhtelif dini inanclar iginde yasayislarmi stirdtirdiikleri
anlasilmaktadir. Farkli zamanlarda olusan bu inanglar tarihin bilinmeyen
devrelerinden itibaren Orta Asya Tiirklerinin (atalarimizin) hayatinda goriilmeye
baslamistir. Bu inanglarin bazilar1 gitintimiize kadar varliklarim1 korumaktadirlar
(Kalafat, 2006: 11). Baz1 inanislar ise mesken tutulan cografya, inanilan inanca gore
kismi degisiklere ugramus, bir kismi1 ise zamanla kaybolmaya ytiiz tutmustur.

Toplumsal hayatin 6énemli bir tezahiir bicimi olan din, Tirk topluluklarmm
tarihlerinin hemen her doneminde ve her yerde bulunmaktadir. Cok genis bir
cografyada, oldukca dinamik bir millet olarak, ¢ok gesitli dini ve kiilttirel hayat tarzlar:
ve oldukga degisik olusum stiregleri yasamis olan Tiirk topluluklarinin dini yasantilar:

| 115
| Sosyal Bilimler Aragtirmalar1 Dergisi



Hasan COSKUN

da son derece renkli bir manzara arz etmektedir (Gtinay, 2002: 515). Ttrkler Islam
dinini kabul etmeden 6nce Budizm, Zerdistliik, Hiristiyanlik, Yahudilik ve Manilik
gibi dinleri yasamuslar. islam’t kabul ettikten sonra Kuranin farzlarmi istenildigi
sekilde yerine getirmeye gayret gostermisler. Ancak hakkinda kesin hiikmiin
bulunmadig1 diger dinlerde uygulamalarmn bir kisminm1 kendi anlayis ve yorumlarma
gore yerine getirmeye devam etmiglerdir (Unal, 1998: 4).

Din sosyolojisi ve Kkiiltiir sosyolojisi literatiiriinde halk dindarlig:i olarak
kavramlastirilan halk katindaki dindarlik bicimlerinin, Tiirk toplumunun dini yapisini
anlama acisindan biiyiik bir oneme sahiptir. Egitimin yayginlasmasina, bilgi ve
iletisim caginda yasamamaiza ve halki bilgilendirmede eski donemlere oranla oldukga
fazla vasitaya sahip olmamiza ragmen; daha cok modernlik ©ncesi geleneksel
toplumlara has nitelikte ve hatta akil, mantik dis1 sayilacak bazi hayatin bazi yonlerine
ait inanislar modern toplumlarda hala canliligimni muhafaza etmektedirler (Arslan,
2004: 17).

Guintimtiz Turkiye’sinde ister kirsal koy toplumlarinda, ister modern kentlerde,
egitim seviyesi diistik olanlarin yani sira tahsilli olanlarin arasinda da halk inang ve
uygulamalar1 6nemli bir hayatiyete sahip bulunmaktadir. “Gelenekgilik ve geleneksel
degerlere baglilik, modern yapiya yonelen ve bunu bir tiirlii basaramayan ve hizh
degisim ortaminda bocalayan bir toplumun hayati ve kiilttirtinde gok gesitli bicimlerde
damgasin1 vuruyor ve bu durum onlarin cgesitli tutum ve davranislarinda tipik
sekillerde yansiyor. Gegis stirecindeki Tiirk toplumunda, 6zellikle halk kiiltiirti ve
dindarhigr diizeyinde kisilerin, ziyaret ve adak dindarligina, sihri-mistik pratiklere,
karizmatik otorite ve telkinler ve nihayet kor bir kadercilige olan gticli egilimleri her
halde buradan kaynaklaniyordur.” (Guinay, 2002: 540).

Toplumlarin gecmisten getirdikleri sosyal miras da halk inanislarmin
olusmasinda onemli bir faktordiir. Halk tabakalarinin, eski dinlerinin toren ve
geleneklerinden ayrilmadiklarini hemen hemen biitiin dinlerde gormek miimkiindiir
(inan, 1972: 3).

Tiirkler, Islam’t kabul ettikten sonra eski gelenek, gorenek ve dinlerinden
edindikleri inanclardan pek cogunu yeni dinleri icinde stirdiirtirler. Gelenek ve
gorenek olarak yasatirlar. Bu inanislar bazen totemcilik kalintilarin bir eseri olurken,
bazen de daha ¢nce ki halklarin inanci olarak devam edip gelen bir inams sekli
olabilir. Halk inanisinin olusmasinda grup tecriibesi de onemlidir. Bu inanislar,
insanlardan insanlara aktarilarak, kulaktan kulaga aktarilarak gelmektedir. Bazilar1 da
anonim olarak ortaya ¢ikmaktadir. Anonim olarak dogan inanislarda belli bir telkin ve
propaganda s6z konusu degildir. Bilinmeyen bir zaman iginde, keyfiyeti kesin olarak
bilinmeyen bir olayin ortaya ¢itkmasmdan sonra dogan bir inanis 6gesi, belli bir zaman
gectikten sonra toplumun genelinde kabul gorerek ortak bir inamis haline gelir. Artik
o, toplumun biinyesinde sosyal hayati sekillendiren degerler ve normlar haline
gelmistir. Halk inanislarm biiytik bir kismu bu tiir inanislardir (Polat, 2008: 62).

Halk inamislarmin 6nemli kaynagimi teskil eden efsanelerin temel ozelligi,
kisinin gevresini tanimasina, maddi dlemi ve giinliik yasantida cereyan eden olaylar:

| 116

| Social Sciences Researches Journal



Halk Dindarhgindan Tiirk Miisliimanhgima Sosyolojik Bir Bakis

algilayip, bunlarin kokeninin neden ve nasilliginin bilinmesine yardimci olmaktir.
[nanci yalmizca bir metafizik ya da askin varliklarm mevcudiyetini kabullenmeye
sinirlandirmak  dogru degildir. (Giindiiz, 1998: 13). Inang bir kimsenin giinliik
yasamini, davramslarimi etkileyen biittin hayatina etki eden bir diistince varligidir.
Insanlarin ve toplumlarin kimlik olusumuna katki saglayan en nemli bir etkendir.
Halk inaniglarinin kahir ekseriyeti Tiirklerde islam’t kabul etmeden 6nceki Atalar
kiiltiine ve Samanizm’e ait inang, orf ve adetlerin kalintilarindan olusmaktadir.

3. Halk Dindarlig:

Halk dindarligi toplumlarin hayatlarinda teknik gelismelerden baslayarak
dogumdan 6ltime kadar hemen hemen hayatin her tiirlii faaliyetlerinde yer almaktadir
(Artun, 2008: 271). Tiirk diinyasinda, toplumsal bir olgu olarak ziyaret dindarlig1 halk
dindarhiginda onemli bir yer teskil etmektedir. Ziyaret kiiltti, belli bir amag¢ veya
dilekte ziyaret yerlerini ziyaret eden kimseler acisindan tahlil edildiginde cinsiyet
faktortt onemli bir toplumsal degisken olarak karsimiza ¢ikmaktadir. Boylece
ziyaretciler arasinda kadin erkek kategorileri ayirt edildiginde ziyaret fenomeninin
cogunlukla kadinlar1 cezbetmekte olusu dikkati cekmektedir. Bununla birlikte, aslinda
olay bu sekliyle Tiirkiye, Tiirk diinyasi ve hatta Islam diinyasinin &tesinde diinya
capinda ayni sekildedir diyebiliriz (Giinay, 2002: 22).

Turk halk dindarliginin 6nemli bir unsurunu teskil eden ziyaret olgusu halk
arasinda cok onemli bir yer almaktadir. Bu sebeple, tiirbe yatir ziyareti dini bir
fenomen olarak toplumlarin hayatinda biitiin canliligryla varligini stirdiirmeye devam
etmektedir (Arslan, 2004: 311). Bu tiir ziyaret yerlerinde insanlar sifa, feyiz, bereket,
bolluk ve gare aramaktadirlar. Ayrica ziyaret yerlerinin toplumsal ahlakin ve diizenin
saglanmasi ve korunmasinda etkili oldugu bilinmektedir (Tathilioglu, 2002: 134). Genis
toplum kesimlerindeki halk dindarlig1 olgusundan bahsettigimizde, halk arasindaki
bir takim geleneksel kiiltiir ya da dinlere ait inanislar yaninda, resmi, kitabi dinin baz1
unsurlarmin varligindan bahsetmis oluyoruz. Her toplumda ve grupta bireylerin
yasayislarinda paylastiklar1 ve tekrarladiklar1 ve baskalarinin da yapmasini
bekledikleri bir takim sosyal davranislar vardir (Giinay&Celik, 2006: 183). Turk
toplumunun dini kiiltiirti ve dindarlig: icerisinde daha ¢ok sozlii kiiltiire dayal bir tiir
geleneksel halk dindarliginin giicli bir sekilde var oldugu goriilmektedir. Bu
dindarligin icinde sufilik ve tarikat etkilerinin yaninda ¢ok gesitli halk inanglarinin ve
uygulamalarinin, veli inancinin, ziyaret ve adak dindarligmin, tiirlti 6rf ve adetlerin,
dini ve sihri unsurlarmn yerlerini aldiklar1 gortilmektedir (Ak, 2018:108). Bu davranis
kaliplar1 zamanla nesilden nesile stirekli olarak aktarilmaktadir. Zamanla aktarilan bu
inanislar halk arasinda dindarligin bir gereksinimi veya dinin bir parcasi olarak
algilanmaktadir.

I[slam toplumlarindaki halk dindarligi olgusuna bakarsak o, kendinde
koklesmis ve kaliplasmis unsurlar, sekilcilik, geleneksellik, rittializm ve derin teolojik
konulardan uzak olmak gibi ozellikleri barindirir. Insanlar modern diinyanm
problemlerine yonelik olarak birtakim popiiler inang¢ ve uygulamalara
basvurmuslardir. Dolayisiyla bu problemleri gidermek ve kaygilarini yenmek icin

| 117
| Sosyal Bilimler Aragtirmalar1 Dergisi



Hasan COSKUN

manevi arayislara girmislerdir. Kisi i¢in 6nemli olan farkli kaynaklardan o anki
sorununa, sikintisina ya da ihtiyacina bir ¢oztim bulabilmektir. Bu 6zellik popitiler
dinin faydaci yontinii acik bir sekilde ortaya koymaktadir (Arslan, 2004: 57).

Toplum hayatinda 6rf ve adetlerin, inanislarin, gelenek ve goreneklerin
yerlesmis ve kurumlagmis din ile ¢ok yakindan iligkileri bulunmaktadir. Orf ve
adetlerin en onemli ozellikleri arasinda: stireklilik, istikrar, hiyerarsi, otorite,
biiyiiklere ve gecmise saygi, itaat ve kutsiyet gibi nitelikler yer almaktadir. Orf ve
adetler genelde diger toplum kurallar: ile bir buttinliik gosterirler. Hepsi birlikte
toplumsal ve kiilttirel yapiy1 olustururlar (Giinay, 2002: 21).

[nsan hayatinin dogum, evlilik ve 6lim gibi belli bash gegis donemlerinde cok
zengin birtakim popiiler dini inanis, uygulama ve merasimler ortaya ¢ikmaktadir. Bir
insanin hayatinda ¢ok onemli olan bu donemlerde, halk arasinda bircok merasim
yapilmakta ve bunlar, halk dindarliginin ¢ok 6nemli formlarii olusturmaktadir.
Bunun yaninda, dogal afetler ve sosyal ya da bireysel yasamda karsilasan felaketler
gibi beklenmedik olaylar ve krizlerde ortaya ¢ikan dini davranis kaliplar1 da Islam
toplumlarinda bazi halk dini inaris ve uygulamalara sebep olmaktadir (Arslan, 2004:
69-70).

Giintimtizde Tirkiye'de hizli degisen bir topluma halk dini, bir diinya gortist
ve bir kisisel denge yontemi saglamaktadir. Halk tabakasindaki kisi, yontem yolu
olarak halk kiltiirtintin ve dininin verdigi imkanlar1 kullaniyorsa bunun pratik bir
nedeni vardir. Toplumun sorunlari, hicbir yerde soyut problemler olarak ortaya
citkmaz. Halk bu problemleri ihtiyaclarmin tatmini olarak goriir (Mardin, 2007: 122).
Ctinkti insan cemiyetinin, kendini belirli bir istikamete yonlendiren bir i¢ kuvveti
vardir. Bu i¢c kuvvet belli basl ifadesini 6rf ve adetlerde bulmaktadir. Orf ve adetlerin
her cemiyette dinin etkisi ile sekillendigini herkes kabul eder (Er, 1998: 266).

Cunki bu kurallar icinde 6teden beri koklesmis ve kaliplasmis unsurlar hakim
durumundadir. Sekilcilik, geleneksellik, taklitcilik, rittializm ve derin dini ve felsefi
konulara fazla yer vermemek, bu tip bir dindarligin standart 6zelligidir (Giinay, 1999:
263). Her insan iginde dogdugu toplumun kiiltiiriinti maddi ve manevi boyutlariyla
ogrenmekte ve benimsemektedir. Bu da toplum agisindan kiiltiirtin kusaklar arasinda
aktarilmasini ve stireklilik kazanmasini saglamaktadir (Dogan, 1996: 85).

Orfler ve adetler ayni toplum iginde farkli gruplara, farkli etnik topluluklara
gore degisiklikler gosterir. Toplumlar degistikce orf ve adetler de degisir. Orf ve
adetler, toplumun temel gereksinmelerinin, giinltik yasaminin {irtinti olarak ortaya
cikarlar. Gorenekler ve adetler, toplulugun genel ¢ikarlar1 dogrultusunda ortaya
cikmis ve biiytik bir cogunluk tarafindan kabul gormiis normlardir (Sayin, 1994: 156).
Yapilan biitiin uygulamalara ragmen sosyolojide sosyal degerler olarak bilinen 6rf ve
adetler tarihi temelden kopmadan, gesitli kurumlar yoluyla sosyal hayatimizin bir
parcasi olarak varligini stirdtirmeye devam etmektedirler.

Her halkin kendine has inan¢ ve uygulamalari bulunmaktadir. Bu inang ve
uygulamalar halk arasmnda yaygin bir sekilde yasatilarak bir sonraki nesle
aktarilmaktadir. Ayrica inanglar topluluklara millet olma 6zelligi kazandiran ve kiiltiir

| 118

| Social Sciences Researches Journal



Halk Dindarhgindan Tiirk Miisliimanhgima Sosyolojik Bir Bakis

kavrammi meydana getiren onemli bir unsurdur (Artun, 2005, : 84). Gelenek ve
geleneksel degerler her seyden 6nce toplumun, devletin ve ferdin gelisimi icin manevi
destek olarak ©6zel bir anlam kazanmaktadir. Gelenekler ve inarnislar sadece sosyal
yasam ve diizenleyici fonksiyonlarda onlar1 doguran toplumun somut tarihsel
formlarin temelini korudugu icin degil, aym1 zamanda kendi varhgmin ozgiil
bicimlerini de korudugu icin 6nemlidirler. Kusaktan kusaga gecen gelenekler sadece
kisileraras1 ve gruplar aras iligkileri degil, zaman ve dénemlerin baglantisini, kiilttirler
ve medeniyetler arasindaki iliskileri de dtizenlemektedirler (Navruzova, 2012: 92).
Kanaatimizce Tiirk Halk dindarligi olarak nitelendirebilecegimiz bu dindarlik tipi
Anadolu’da yasayan Misliman Tiirklerin Orta Asya’dan bu topraklara getirdikleri
kutsal esik, al karisi, saya bayrami, nevruz, dag, su ve agag kiilttine bagh orf, adet ve
inanclarmn kalintilarini hala devam ettiriyor olmalaridir. Anadolu’da hemen her koy
ve kasabada ziyaret kiiltiine bagli kutsal caputlu cali, kaya, tas ve tiirbe, yatir ve ocak
ile karsilasmak miimkiindiir.

4. Tirk Miisliitmanlig:

Turk Mislimanhgl deyimi, Osmanli'nin son yillarindan itibaren giintimiize
kadar gelen bir evveliyat1 olsa da ©zellikle 90’larin ikinci yarisindan itibaren, ¢ok sik
kullanilmaya baslad1. Bu kullanimin akademik bir ilginin konusu oldugunu séylemek
miimkiin miidiir? Tiirkiye'ye 6zgii bir Islami pratigin mevcudiyetini kabul etmemek
mimkiin degildir. [slam’m Arabistan’da farkli, Osmanl’da farkli, Misir’da farkli,
uygulandig gibi, Tiirkiye'de de farkh tezahtir etmis oldugu bir gergektir. (Aktay, 2002:
41). “Tirkiye Mislimanhg”, ‘fran Misliimanhigr’, ‘Suud Miislimanhg’’, ‘Sudan
Musliimanhigl’ ve sozgelimi ‘Malezya Miisliimanhigl’ gibi ifadeler dinin sabiteler
alaninda s6z konusu edilmedik¢e dogru ve olmasi gereken kavramlardir. Burada
I[slam ile Miisliimanlik kavramlari ayristirmakta fayda var. Islam Allah'in aziz,
Miiberra dini; Musliimanlik ise onun insan tarafindan pratize edilmis halidir (hlan,
1993: 113). Orta Asya’dan Balkanlar’a kadar uzanan ¢ok genis bir mekan igerisinde
Turklerin anlayis ve goriintiileyisini aksettiren bir Misliimanlik tarzinin kabul
edebiliriz. Bizce Tiirk Muslimanlig1 olarak kastedilen de bundan baska bir sey
degildir. Bu anlamiyla Tiirk Mislimanligl, baska din ve inan¢g mensuplarma karsi
takindig1 tavirdan, kisisel hayata, ibadetlerin icrasindan, dini bayramlara toplumsala
ahlaktan ferdi ahlaka, hatta temel Islami inanglarin yorumlarina varincaya kadar
tiretilen bir takim kiiltiir unsurlar1 ve zihniyet bicimiyle Arap ve Fars
Miisliimanligindan belli 6lctide ayrilir (Ocak, 1996: 79).

Ttirklerin, Islam’la olan iliskileri diinden bu giine ortaya ¢ikmis yeni bir durum
degildir. Bu stireg Tiirklerin kitlesel diizeyde Misliman olmaya basladiklar1 7.
yiizylldan giiniimiize kadar devam etmektedir. VII. Yiizyildan itibaren Islamiyet'le
karsilasan Tiirkler, 6zellikle dervislerin, gezgin tacirlerin, vaizlerin telkinleri altinda bu
dinin bir sekilde gogebe Ttirklerin arasmna niifuzu sonucu, X. Yiizyildan itibaren biiyiik
kitleler Miisliimanlikta karar kilmaya yoéneldiler. Yine Tiirklerin Islamlasmasi olgusu,
yiizyillarca siiren ok uzun siirecte gerceklesti. Oyle ki baz1 Kazak Tiirklerinin ihtidast
olayinda goriildiigti tizere, XIX. Yiizyilda bile Islamiyet'e yeni giren bazi Tiirk

| 119
| Sosyal Bilimler Aragtirmalar1 Dergisi



Hasan COSKUN

topluluklarma rastlandi. Tirklerin evrensel biiytik dini sistemlerle karsilasmalar1 ve
[slamlagmalar1 olgusu, Tiirk tarihi igerisinde, yalnizca bir inang degistirme olgusu
olarak kalmamus, ¢ok 6nemli ve koklua toplumsal ve kiiltiirel degismeleri beraberinde
getirmistir. Boylece Islamlagsma Tirkler icin ayni zamanda bir medeniyet degisimi
olgusu seklinde kendini gostermistir. Sosyolojik olarak Tiirklerin Uzak Dogu
medeniyetinden Orta Dogu Islam medeniyetine gecisi veya gocebe bir hayattan
yerlesik bir hayata ve hatta sehir hayatina yahut sozlu kilttirden yazih kiiltiire intikal
stiregleri Tiirklerin Islamlagmast olgusu ile siki sikiya iligkili bulunmaktadir (Giinay,
1998, : 518-519). Sonugta Tiirklerin neredeyse tamamina yakii Miisltiman olmustur.
Turklerin Misltimanhigmin farkli bir kategori olarak degerlendirilmesi ve Tiirkliik
baglaminda dine yaklasim, batililasma stirecinde ortaya ¢ikmistir. Osmanlinin son
donemlerindeki Tirkgiiliik, Osmanlicilik ve Islamcilik tartismalariyla giindeme
gelmistir. Cumhuriyet doneminde ise bu tartisma, daha ¢ok dinde reform, Tiirk-islam
sentezi ve Tirk Miusliimanhig gibi devlet kaynakli projeler iginde stirdiirtilmektedir.
Cumbhuriyetle birlikte konu, modernlige uygun bir din anlayis1 olusturma
cercevesinde giindeme gelmistir (Yilmaz, 2002: 58-59).

Bugiin Tiirkiye Miisliimanhg, Bati Turklerinin tarih icinde stirekli degisen
cografyasi sebebiyle, tarihsel kokleri bakimimdan Asya’dan Dogu Avrupa’ya uzanan
cok giticlii ve ¢ok cesitli bir geleneksel kiltiirler yumaginin trtntdur. Belki dinya
tizerinde hicbir Musltiman tilke, sirf bu degisen cografya faktorii ytiztinden bu kadar
genis ve renkli etkiler tasiyan bir tarihsel koke sahip degildir. Bu 6zelligin Tiirkiye
Musliimanhgina kazandirdigi esneklik, daha XIII. Yiizyildan itibaren kendisini
gostermis, Tirkiye Muslimanligi, degisik kiltiirler ve dinlerle, degisik hayat
tarzlariyla bir arada yasama konusunda, belki 6teki Islam tilkelerinde bu kadar yogun
goriilmeyen ¢ok zengin bir tarihi tecrtibeye sahiptir (Ocak, 1995: 90).

Oncelikle Tiirk Miisliimanliginin hangi unsurlarinin 6éne gikarildigina bakmak
gerekir. Tirk Misliimanhiginin hosgoriiye, tasavvufi derinlige ve akla uygun bir
yapiya sahip olduguna vurgu yapilmaktadir. Bu yapilarin ise tarihi olarak ¢ biiytik
kisiyle ozdeslestirilerek yansitildigini gortiyoruz. Maturidi, Yesevi ve Ebt Hanife.
Turk Misltimanligi, cok derinlikli, samimi ve toleransli bir Islam anlayisinin hayat
bulmasidir. Tiirk Mislimanhg bir agidan, ileri diizeyde ve derinlikli bir peygamber
sevgisine dayanmaktadir. Turk Miusliimanligi kavrami homojen bir dindarlik
anlayisini ifade etmek aksine, belirli bir zamanda tezahiir etmis ve hala stirmekte olan
heterojen bir yapiy1 kapsamaktadir. Tiirkiye’de heterojen dindarligin arka planindaki
zihniyeti olusturan kaynaklardan biri de hadis edebiyatidir. Hadisler bu giin oldugu
gibi Islam tarihi boyunca da, dini séylemlerin olusmasinda gok biiyiik bir etkiye sahip
olmustur (Keles, 2002: 126). Turk Mislimanhg: bir yontiyle de rasyonel diisiinceye
dayanmaktadir. Bununla birlikte, halk dindarhiginin gesitli unsurlarmmin da Tiirk
Misliimanlig1 agisindan belirleyici olduguna dikkat ¢ekilmistir. Biiytik halk sufilerinin
etkisiyle kuvvetli bir evliya kiiltii ve bunun etrafinda kurumlasarak bu kult merkezli
bir Muslimanhgin, Tiirklerin yasadigi her yerde bulundugu goriilmektedir. Bu
yapimnin gerek Siinni, gerek Stinni olmayan gevrelerde karsimiza gikmasi ise, Ornegin

| 120

| Social Sciences Researches Journal



Halk Dindarhgindan Tiirk Miisliimanhgima Sosyolojik Bir Bakis

bu baglamda Aleviligin de Tiirk Misltiimanlig: icerisinde basat bir unsur olarak 6ne
c¢itkmasma imkan vermektedir (Yilmaz, 2002: 59). Devletin en tist diizey yetkilileri
tarafindan Turk Musliimanhigl kavraminin telaffuz edilmesi, hatta Arap ve Fars
Misliimanhgina karsi tercih edilmesi gereken bir din anlayis1 olarak da sunulmasi
dikkat cekicidir. Alevi-Bektasi anlayisinin da Tirk Mislimanligini en iyi yansitan
anlayislardan oldugu dile getirilmektedir. Buna bagh olarak da, Turk Mislimanhg:
anlayismin, gesitli fundamentalist Islam yonelimlerine karsi olmasimin yani sira siyasal
[slamc1 soylemlere karsi olan, hoggoriilii ve akilcl bir anlayis temsil ettiginin altt
cizilmektedir. Aktay’a ( 1999: 52) gore; Tiirk Miisliimanlig1 olarak halk Islam’inmn &n
plana cikarilmasina, genellikle gesitli bilimsel, entelektiiel, rasyonel, hatta medeni
degerlerin kiicimsendigi, ilging bir popiiler kiiltiir eslik eder. Siyasal Islam’a karst
mevhum bir kiiltiirel islam’t konumlandiran bu yaklagimlarda kiiltiirel Islam’in her
turlti entelekttiel, bilissel aktiviteyi kiictimseyen bir cesit “cehaletin kiilttirel ve
antropolojik promosyonu” {izerine kuruldugunu gérmek de miimkundiir. Bir diger
acidan bakildigin da, Tirk Mislimanhgiyla olusturulmak istenen dini anlayis,
Turklerin yasadig1 engin Islam deneyiminin belirginlesen unsurlarinin ortaya
cikarilarak c¢agmmiza ozgti bir dindarlik modeliyle halkin manevi dinyasmi
zenginlestirmek gibi amaglar gtidiilmemektedir. Gortinen odur ki bu projeyle
amaclanan sey, daha ¢ok diinyadaki ve tilkemizdeki gesitli dini hareketlere karss,
onlarin zararlh oldugu diistiniilen etkilerinden Tiirk insani koruyacak islevsel bir
dini perspektif olusturmaktir. Yine toplumda geleneksel olarak yasayan farkli dinsel
mezhep ve anlayislarin canlanmasinin yaratabilecegi kargasa ve mezhep catismasinin
onlenebilmesi, ancak biitin bu gruplar1 ortak milli bir dindarlik cercevesinde
biittinlestirebilecek bir Miisliimanlik anlayisinin yerlestirilmesiyle mumkiin olacag:
dusuntlmistur (Yilmaz, 2002: 61).

Turk Miisltimanlig1 konusu son yillarda tizerinde ¢ok sik durulan konulardan
biridir. Kanaatimizce Ttirk Misliimanlig1 konusunu iki acidan ele almak gerekir. Tuirk
Mislimanliginin tarihi, sosyolojik ve siyasi boyutlar1 var diye diistiniiyorum. Tarihi
boyutu Turklerin Misliman olmasi ile baslayip Orta Asya’daki Tirk kultiirtintin
Islam inanclar ile karisarak farkli bir toplumsal doku yaratmasi ile ilgilidir. Turk
Miislimanlig1 aslinda Tiirklerin 6rf, adet ve inanglari ile sekillenen bir sosyal vakiadir.
Tiirk Misliimanhigimi, bir acidan Tiirklerin Islam’1 anlayis ve algilayis bicimi olarak
gorebiliriz. Iranlilarin da “Fars Miisliimanhig1” diyebilecegimiz kendilerine has Fars
kiiltiirtinden beslenen bir kendilerine 6zgii bir islam ve din anlayslar1 varsa, Tiirklerin
de Ttrklerin tarih ve kultiir anlayisindan beslenen bir Miislimanlik anlayislarmin
olmasi kaginilmazdir. Tiirk Miislimanlig anlayisinda Islam dini kadar Tiirk kiiltiira
de dominant bir unsurdur. Ve hatta bu gin bircoguna hurafe dedigimiz inang ve
distincelerin  bircogunun arastirdigimiz zaman Eski Turk inanclar1 ve kiltiirel
degerlerinden beslendigini sdyleyebiliriz. Sozli kiiltiire dayal1 yerel adetler, mistik ve
biiytisel vgelerle Islami 6gelerin ic ice girdigi bir tiir halk dindarligi, popiiler dindarlik
Turk Misliimanhigmm en karakteristik unsurlarindan oldugu bilinmektedir. Tiirk
toplumunun dini kiltiirii ve dindarhigr icerisinde kitabi dindarlik muhtelif
boyutlardan sadece birisi olup, kirsal alana dogru gidildikge, halk dindarlig: gticlii bir

| 121
| Sosyal Bilimler Aragtirmalar1 Dergisi



Hasan COSKUN

bicimde kendisini hissettirmektedir. Halkin geleneksel dini yasantisinda eski Turk
kilttirtine, bunun yaninda diger kiiltiir ve medeniyetlere ait inanislar da mevcut olup,
[slami inanglarla bir arada hayatiyetini devam ettirmektedir (Aslan, 2003: 26-27).

“Islam dinine girmek, yani Miisliimanlasmak, Tiirk tarihinin en biiyiik
devrimidir.” Diyen Hocaoglu'na gore; "Ttirk Miisliimanlig1", hem sosyolojik bir terim
olarak dogrudur, hem dini bir terim olarak. Bir "Ttirk [slam1" kavramindan soz
edilemez, yanhstir, kavramin kendine mubhalif (mefhtim-u muhalif) bir yanlistir; ama
bir "Turk Misltimanhigl" kavramindan s6z edilebilir, caizdir, bu bir sosyal, sosyolojik
ve tarihi olgudur. "Turk Miisltimanlig1" terimi bir yandan ¢ok genis bir zamani, diger
yandan da ¢ok genis bir cografyay: ihata etmekle, cok biiytik bir genelleme anlamina
gelmektedir. So6z gelimi, Anadolu (Bat1) Tuirklerinin Miisltiimanliklar: ile Asya (Dogu)
Turklerinin Misliumanlklar1 da kendi iclerinde farklilasmaktadir. Ve yine, mesela
Anadolu (Bat1) Tiirk Miisltimanhigr da tarih icerisinde homojen ve izotrop kalmamais
oldugu gibi giintimtizde de degildir. O halde, "Ttrk Misliimanlig1" terimi dogru
olmakla beraber asir1 bir genelleme oldugu icin yetersiz kalmaktadir. Ancak, herseye
ragmen, diyebiliriz ki, bir "Ortalama Tiirk Misliimanhg" vardir ve bunun da
emarelerini birka¢ maddede hulasaten cem edebiliriz.

1: Turk Misltimanligy, bir 'devrim' neticesidir.

2: Turk Misltimanhigy, cok derinlikli, samimi ve toleransl bir dini hayat demektir.

3: Turk Misltimanligy, ileri diizeyde ve dengeli bir peygamber sevgisidir.

3: Turk Misltimanligi, Cihad demektir.

4: Turk Mislimanhgi'min bir baska alameti farikas1 da, Rasyonel Diistince'dir.”
Diyerek adeta Tiirk Misliimanhgin sistemlestirerek ideolojik bir cerceveye
oturtmaktadir (Hocaoglu, 1999:8-23).

Bir diger bakis acisiyla Turk Miisliimanhigimn bir proje dindarlik tipolojisi
oldugu iddia edilmektedir. Sosyolog Yasin Aktay'in tizerinde durdugu ve hatta konu
ile ilgili bash bagina “Tirk Dininin Sosyolojik Imkam” isimli bir kitap yazdig
bilinmektedir. Aktay’a gore, modernlesen Tiirkiye’de siyasal bedenle iliskisi icerisinde,
I[slam hem modernlesmeyle olan kendi hikayesi igerisinde hem de 6zellikle toplumsal
ve siyasal mithendisligin konusu olmasiyla ele alinir. Bazen modern Islam, bazen
aydinlanmis Islam, bazen de Protestan Islam olarak algilanip siyasal bir prim goren
sonucta her seferinde Tiirkler icin “hususi” bir Tiirk Islam’1 6zlemini yansitan bir vaka
vardir (Aktay, 1999: 26). Degisik zamanlarda bir proje olarak sikca telaffuz edilen Ttirk
I[slam’t veya Protestan Islam idealleri de, bir yandan dinin siyasal iradesine karst
miicadele iginde bulunan siyasetin promosyonu olarak ortaya ¢ikarken diger yandan
soz konusu olan Islami hareketlerin modernlik tecriibelerinin toplamma dahil
olmaktadirlar. Tiirkiye’de Cumhuriyet’in ilk kuruldugu yillardan itibaren devletin din
politikasin1 belirlemis olan temel motif, Hiristiyanligin Avrupa’daki misyonunu
gerceklestirecek bir Islam arayist olmustur. Ciinkii istenilen 6zellikte bir dini saglamak
acgisindan dinin Avrupali olmasi, hayata karismamasi, politik ve toplumsal gelismeleri
mesrulastirict ve uyumcu bir rol takmarak ayak uydurmas: yetiyordu. Hatta bu din
icin malzeme sikintis1 gekilmeyecek kadar genis bir fizibilite alani bulunuyordu.

| 122

| Social Sciences Researches Journal



Halk Dindarhgindan Tiirk Miisliimanhgima Sosyolojik Bir Bakis

Malzemeler kah eski Saman dininin kalintilarindan, kah Hiristiyanliktan, kah Anadolu
Aleviliginden derlenip teklif ediliyordu. Boylesi bir din, yani insana siyasal toplumsal
eylemlerinde smirsiz bir serbestlik alani birakan varlig ile yoklugu bir olan, milli
kimligin tesekkiiltinti engelledigi diistintilen baz1 rakip kimlik sembollerini, toplumsal
ve siyasal hayattan kaldirabilmek acisindan 6zellikle Tiirkiye’de gerekli ve elverisli tek
care olarak gortiliiyordu (Aktay, 1999: 169-170). Tirk Mislimanhigr hakkindaki
onemli bir diger vurgunun kuskusuz, uluslararas1 bir boyutu vardir. Bu da, evveliyati
[slam tilkeleriyle kolonyalist iliskiler baglaminda iligkiler baglaminda her zaman
gecerli olmus bir soruna {retilen ¢oztime gonderme yapar. Ancak, Tiirk
Mislimanhgmin postkolonyalist donemlerde bir model olarak o6ne ¢ikmasi,
genellikle, somiirgecilik sonras: toplumlarda toplumlar da bir cesit neo-kolonyalizmin
yeniden tiretilmesindeki islevselligini yoklayan bir durum olmustur. 11 Eylul 2001
saldirilarindan sonra kiiresel bir kampanyayla ¢izilen bir tiir Islam’m veya 1slamc1hgm
karsisinda bir Tirk Mislimanhgl modeline sikca gondermede bulunuldu. Baska
Islamlar gozden duiserken, Turk Misliimanliginin zaman zaman ad1 konularak, iltifata
mazhar olmasi bunun gostergelerindendir (Aktay, 1999: 53). Kanaatimizce son
glinlerde sikca tartisilan ve zaman zaman Tiirkiye’de sonu rejim tartismalarina kadar
dayanan “Iliml Islam” kavramini da bu kapsam da degerlendirebiliriz. “Iliml1 Islam”
radikal ya da fundamentalist diye tanimlanan koktenci hareketlere karsi Islam dinini
bir hosgorii ve sevgi anlayisi temeline oturtma gayreti gibi goziikmektedir. Fakat bu
tiir proje ve yaklasimlar her birisi kendi igerisinde ¢ok farkli ve ciddi problemleri de
barindirmaktadir. Tiirk Miisltimanlig; ile kastedilen aslinda siyasallasma egilimindeki
dinsel anlayisin temsilcilerince one siiriilen ve Islamiyet'in nasil yasanmasi gerektigine
iliskin kuralc1 ve oldukga kat1 yorumlara karsin, daha hosgoriilii ve esnek, 1limh bir
Islam anlayisini temsil eden Anadolu Musliimanlig1 olarak kavramlastirilabilir (Celik,
2005: 87).

Ocak’a gore, Ttirk Miisliimanhiginin bir¢ok agidan ciddi sorunlarla kars: karsiya
oldugu bir gercektir. Bugiin Islam diinyasinmn en biiyiik derdi Tiirk Misliimanhigmm
da en biiyiik derdidir. Yani kendinin ve Islam’m tarihi gecmisinin suurlu ve rasyonel
bilgisine sahip olmadigindan, o gecmisiyle saghkli bir hesaplasmay1 hentiz
becerememis, bu ytizden de onun esiri olmus, gelecekten korktugu igin efsanevi tiiller
icine sarip sarmaladigi bu gec¢misin kucagma siginmak suretiyle yeniden yasama
Ozlemini ¢ektigi Asr-1saadet hayalinde teselli aramaktadir. Bat'nin emperyalist yanina
kars1 duydugu hakli tepkinin besledigi, onun teknolojik ve sosyal refah {iistunlugu
karsisinda kapildigr kompleks ve gizli kiskanglik duygularmin yonlendirmesiyle
patolojik bir Bati diismanhgma saplanmistir. Bu iki tavirdan birincisi onu {itopyact
yapmakta, ikincisi ise, yaraticiligini engellemektedir (1995: 94). Oysa Tiirkiye
Miislimanlig1 bu iki biiylik kompleksten kurtuldugu takdir de, gerek zengin tarihi
gecmisinin, gerekse cografi konumunun kendine sagladigi avantajlar1 devreye
sokmasini becerebilir. Bunu becerdigi takdirde ise, bugiiniin diinyasma cok saglikl,
hosgoriilii, yaratict bir Islam imajin1 sunabilir. Islam’1 islam yerine gecmis geleneksel
mabhalli telakki ve inanglarin, toplumsal kurallarin insanlari bogan héakimiyetinden
kurtarip, gercek mahiyetine ulastirabilir. Hem kendisine hem insanliga problemlerinin

| 123
| Sosyal Bilimler Aragtirmalar1 Dergisi



Hasan COSKUN

icinden gikmaya yarayacak ¢oziimler sunabilir. Ancak bunun icin Islam’m ayn1 zaman
da maddi bir diinyada yasanmak tizere gonderilmis bir din, bir dinya nizam
oldugunu, Kuran'in Misltimanlar: sik sik akla dayanmaya tesvik ettigini hatirlayarak
rasyonel bir diinya gorusii olusturmak zorunda oldugunu kabul etmelidir.

SONUC

Son yillarda Tiirkiye’de “Halk Dindarlig” ve Tirk Mislimanhigi/islam’
kavramlari etrafinda yogun bir tartigma yasanmaktadir. Kanaatimizce Tiirklerin Islam
dini anlayislar1 ve uygulamalari ile ilgili olan bu konu kimilerince “Tiirk Islam’”
kimilerince “Tiirkiye Dindarhig1”, “Tiirk Halk Islam’1”, “Ttirk Halk Dindarlig1” bazen
“Volk Islam”, “folk islam”, “Halk Islam’1” olarak tanimlansa da kanaatimizce konuyu
en iyi tanimlayan “Tiirk Miusltimanlig1” veya “Turk Halk Miusliimanlig1” olsa
gerekir. Bu kavramlar etrafinda yapilan tartismalar gerek gorsel gerek yazili basinda
ciddi kafa karisikliklarin1 da beraberinde getirmis gibi goziikmektedir. “Halk
Dindarlig1” genis toplum kesimlerindeki yaygin dini inan¢ ve uygulamalar: ifade
etmesinin yaninda, bir toplumun sahip oldugu dogum, siinnet, nisan, evlenme, 6rf ve
adetler, olim gibi hayatin gesitli safhalar1 ile ilgili biittin inanglarin1 da kapsayan o
toplumun sahip oldugu kiiltiirel degerlerinden olusmus biiyiik bir sistemi ifade
etmektedir. Bu manada “Halk Dindarlig1” ilmi ve akademik cevrelerin yanisira genis
toplum kesimlerinde de biiytik kabul gormiis ve gin gectikge ciddi calismalarmn
sayisinin arttig1 rahatlikla gozlemlenebilmektedir. Anadolu’da yasayan Miusliiman
Turkmen topluluklarinin 6rf, adet, inang ve geleneklerle ilgili sosyolojik bir arastirma
yapanlar her koyde eski Tiirk inanglarmin izlerine rahatlikla rastlamaktadir. Ttirk
diinyasinda belli usul, adap ve rittielleri de kapsayan tiirbe, adak ve ziyaret fenomeni
de halk dindarligmmin 6nemli bir boyutunu olusturmaktadir. Evlilik doéneminde
yapilan orf, adet ve torenler, 6lim esnasinda yapilan inanislar belli donemlerde
yapilan kurallardan bazilaridir. Bunlar halk dindarligi arastirmalarmin yogunlastig
alanlardir.

Turk Muslimanhiginin sevgi, merhamet ve hosgoriiye, tasavvufi derinlige ve
akla uygun bir yapiya sahip olduguna vurgu yapilmaktadir. Bu yapilarin ise tarihi
olarak  Imam-1 Maturidi, Hoca Ahmet Yesevi ve Yunus Emre gibi Anadolu ve
Horasan Erenlerine dayandirildigy rahathkla goriilebilir. Tiirk Misltimanhigi, cok
derinlikli, samimi ve toleransh bir Islam anlayisinin hayat bulmasidir.  Tiirk
Miisltimanlig1 bir diger acidan, ileri diizeyde ve derinlikli bir Hz. Muhammed ve Ehl-i
Beyt sevgisine dayanmaktadir. Ttirk Misliimanligr kavrami homojen bir dindarlik
anlayisini ifade etmek yerine Anadolu’da yasayan Alevi- Bektasileri de semsiyesinin
altina alan heterojen bir yapiy1 kapsamaktadir.

Turk Miusltimanliginin bir¢ok acgidan ciddi sorunlarla kars: karsiya oldugu bir
gercektir. Turk Musliimanlig1 konusunda yapilan tartismalar kisa stirede bitecek gibi
gozukmiyor. Tirk Musltimanlig1” veya “Tiirk Halk Mislumanligi” hem tarihi hem
de sosyolojik bir gerceklik olmasmin yaninda Tiirk Miislimanliginin post kolonyalist
donemlerde bir model olarak 6ne ¢iktigini diistinenler oldugu gibi selefi, radikal ya da

| 124

| Social Sciences Researches Journal



Halk Dindarhgindan Tiirk Miisliimanhgima Sosyolojik Bir Bakis

fundamentalist diye tanimlanan koktenci hareketlere karsi islam dinini bir hosgorii ve
sevgi anlayisi temeline oturtma gayreti olarak gorme egilimi icerisinde olanlarda
mevcuttur. Kanaatimizce Tiirk Miusliimanhig1 konusunu tarihi, kiiltiirel, sosyolojik ve
siyasi boyutlar1 acisindan ele almak gerekir. Ttirk Miislumanligini siyasi ve dini bir
ideoloji haline getirmek isteyenler ile sosyal gercekligini inkar eden anlayislardan uzak
durarak sosyal bir olgu olarak ele alip tarihi, sosyal, kiilttirel ve dini perspektiflerden
objektif calismalara ihtiya¢ var diye diistintiyoruz. Turk Misltimanliginin etrafinda
devam eden tartismalar uzun siire devam edecek gibi goziikmektedir.

KAYNAKCA

Akgitil, M.(2012). “Modernlik-Modernlesme, Postmodernlik, Sekiilerlesme ve
Din”, Din Sosyolojisi El Kitabi, Der: N. Akytiz- I. Capcioglu, Grafiker Yay., Ankara.,
181-210.

Aktay, Y.(1999). Tiirk Dininin Sosyolojik Imkani, Istanbul.

Aktay, Y.(2002). “Farkli Politikalar ve Tirkiye Miisliimanligl”, Islamiyat
Dergisi, say1:4, 41-55.

Ak, M.(2018). “Tiirk Halk Dindarlig1 ve Evliya Inanct: Sosyolojik Bir Yaklagim”
Turk Kultiirti ve Hac1 Bektas Veli Arastirma Dergisi, Say1:86, ss.95-110.

Arpagus, Hatice K.(2006). Osmanli Halkinin Geleneksel Islam anlayisi ve
Kaynaklari, Ensar Nesriyat, [stanbul.

Arslan, M. (2003). “Turk Toplumunda Geleneksel Dini Yasam ve Halk
Inanclar;; Tasrada Yasayan Insanlar Arasinda Uygulamali Bir Calisma” Degerler
Egitimi Dergisi C.I., say1: 2, 23-46.

Arslan, M. (2004). Tiirk Popiiler Dindarligi, Dem Yay., Istanbul.

Artun, E. (2005). Ttirk Halkbilimi, Kitabevi, Istanbul.

Bodur, Hiisnti Ezber. (2012). “Kiiresellesme ve Din”, Din Sosyolojisi El Kitabi,
Der: N. Akytiz- I. Capcioglu, Grafiker Yay., Ankara., 211-219.

Coskun, A. (2005). Sosyal Degisme ve Dini Normlar, DEM Yay., [stanbul.

Celik, C. (2002). Sehirlesme ve Din, Cizgi Kitabevi, Konya.

Celik, C. (2005). “Dindarlik Tipolojilerine Metodolojik Bir Yaklasim”, islamiyat
Dergisi, C. 8., say1:2, 71-90.

Develioglu, F. (1971). Osmanlica-Ttirkce Ansiklopedik liigat, Dogus Matbaasi,
Ankara.

Dogan, 1. (1996).Sosyoloji Kavramlar ve Sorunlar, Sistem Yay., Istanbul.

Er, L. (1998). Din Sosyolojisi, Akcag Yay., Ankara.

Erdem, M. (2000). Kirgiz Tiirkleri, sosyal Antropoloji Arastirmalari, Avrasya
Stratejik Arastirma Merkezi Yay., Ankara.

Erdem, M. (2005). Kirgiz Tiirkleri Dini ve Sosyal Hayat, TDV Yay., Ankara.

Giileg, Melda M. (2012). Espiye’de Halk Dindarligi, Uludag Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisti (Doktora Tezi), Bursa.

Giinay, U. (1999). Erzurum ve Cevre Koylerinde Dini Hayat, Erzurum
Kitaplig1 Yayinlari, Istanbul.

Ginay, U, (2002), Din Sosyolojisi, Insan Yay., Istanbul.

125
| Sosyal Bilimler Aragtirmalar1 Dergisi



Hasan COSKUN

Gtinay, U. (2003). “Tiirk Halk Dindarliginin Onemli Cekim Merkezleri Olarak
Dini Ziyaret Yerleri”, Erciyes Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisti Dergisi, S:15,
Kayseri.

Giinay, U.; Celik, C. (2006). Dindarligin Sosyo-Psikolojisi, Karahan kitabevi,
Adana.

Giinay, U. ; Giingor, H. ve digerleri, (2001), Ziyaret Fenomeni Bir Din Bilimi
Aragtirmasi-Kayseri Ornegi, Erciyes Universitesi Yay., Kayseri.

Giuinduz, $. (1998). Mitoloji ile inang arasinda, Etiit Yay., Samsun.

Inan, A. (1972). Hurafeler ve Menseleri, Nur Matbaasi, Ankara.

Inan, A. (1999). “Baz1 Giincel Meselelere Kisa Bakislar”, Islamiyat Dergisi, c.2,
say1 2, 110-113.

Hocaoglu, D. (1999). “Tirk Miislimanligi Uzerine Bazi Notlar”, Say1: 66.,
Bahar (Nisan-Mayis-Haziran)., [stanbul., ss.08-23.

Kalafat, Y. (2006). Dogu Anadolu’da Eski Tiirk Inanglarinin izleri, Atatiirk
Kulttir Merkezi Yay., Ankara.

Keles, A. (2002). “Tirkiye’de Cemaat Dindarliginin Olusumunda Hadislerin
Roli”, islamiyat Dergisi, say1:4, 125-140.

Kurt, A. (2016). Din Sosyolojisi, Sentez Yay., Istanbul.

Mardin, Serif. (2007). Din ve ideoloji, Tletisim Yay., [stanbul.

Navruzova, G. (2012). Halk Dindarlig1 Uzerine Bir Din Sosyolojisi Arastirmasi-
Derbent (Dagistan Ornegi), (Doktora Tezi), Erciyes Universitesi Sosyal Bilimler
Enstitiisii, Kayseri.

Ocak, A.Y. (1996). Turk Sufiligine Bakislar, Istanbul.

Ocak, A. Y. (1995). “Glintimtiz Turkiye Muslimanligina genel Bir Bakis”,
Turkiye Gunluigii Dergisi, 35. 89-94.

Ornek, Sedat V. (1971). Etnoloji Sozltigii, Ankara Universitesi Dil ve Tarih-
cografya Fakiiltesi Yay., Ankara.

Ornek, Sedat V. (1977). Tiirk Halk Bilimi, Is Bankasi Kiiltiir Yay. Ankara.

Oz6n, M. N. (1971). Osmanlica-Tiirkce Sozliuk, Ankara.

Polat, K. (2008). Besikten Mezara Kirgiz Ttirklerinde Gelenek ve inanislar, TDV
Yay., Ankara.

Saym, O. (1994). Sosyolojiye Giris, Universite Kitaplari, Izmir.

Tanyu, H. (2007). “Dini Folklor veya Dini-Manevi Halk Inanglarinin Cesit ve
Mahiyeti Uzerine Bir Arastirma”, Ankara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi,
C.XXI, Ankara, 123-142.

Tanyu, H. (2007). Ttirkiye’de Adak Yerleri, Elips Yay., Ankara.

Tatlilioglu, D. (2002). Tiirkmenistan’da Dini ve Tarihi Ziyaret Yerleri, Dilek
Matbaasi, Sivas:

Unal, Mustafa. (1998). Tiirk Halk Dini, Dinler Tarihi dernegi ve Selguk
Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Is birligi ile Konya.

Yilmaz, H. (2002). Tiirk Miislimanhigi, Dindarlik ve Modernlik, Islamiyat
Dergisi, say1:4, 57-66.

| 126

| Social Sciences Researches Journal



