
│SBAD │Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi 

                                          │ JSRR │Social Sciences Researches Journal 

 (Yaz 2019) 14/1: 111-126 / (Summer 2019) 14/1: 111-126 

Makale Geliş Tarihi: 10.03.2019  Yayın Kabul Tarihi: 29.05.2019 

111 

 

HALK DİNDARLIĞINDAN TÜRK MÜSLÜMANLIĞINA SOSYOLOJİK 
BİR BAKIŞ 

Hasan COŞKUN * 

                                  
Öz 

Son yıllarda Türkiye’de “Halk Dindarlığı” ve Türk Müslümanlığı kavramları 
etrafında yoğun bir tartışma yaşanmaktadır. Türklerin İslam dini anlayışları ve 
uygulamaları ile ilgili olan bu konu kimilerince “Türk İslam’ı”, kimilerince 
“Türkiye Dindarlığı”, “Türk Halk İslam’ı”, “Türk Halk Dindarlığı”, “Halk İslam’ı” 
olarak tanımlansa da konuyu en iyi tanımlayan “Türk Müslümanlığı” veya “Türk 
Halk Müslümanlığı”  kavramlarıdır.  Halk dindarlığı denilince ilk olarak aklımıza 
doğum, evlilik ve ölüm gibi hayatın önemli dönüm noktaları ile ilgili uygulama ve 
inanışlar gelmektedir.  Ziyaret fenomeni de halk dindarlığı içinde değerlendirilen 
önemli inanç ve uygulamaları içermektedir. Bu çalışmada halk dindarlığından 
Türk Müslümanlığına uzanan süreci sübjektif anlayışlardan uzak durarak sosyal 
bir olgu olarak ele alıp tarihi, sosyal, kültürel ve dini verilerin yardımıyla objektif 
sosyolojik yöntem ile değerlendirmeye çalışılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Dindarlık, Halk dindarlığı, Halk İslam’ı, Türk Müslümanlığı, 
Ziyaret Fenomeni. 

A SOCIOLOGICAL VIEW of POPULAR RELIGIOSITY and TURKISH MUSLIM 

Abstract 
 

In recent years, there has been intense debate around the concepts of ‘Turkish 
Muslimism’ and ‘popular religiosity’. While some scholars described the subject, 
which is related to Turkish people`s Islamic religious understandings and practices, 
as ‘Turkish Islam’, ‘Turkey religiosity’, ‘Turkish popular Islam’, ‘Turkish popular 
religiosity’, ‘Popular Islam’, however, we believe that ‘Turkish Muslimism’ or 
‘Turkish popular Muslimism’ are the concepts that  best describe the subject. 
Popular religiosity means the practices and beliefs which cover birth, marriage and 
death which are the important milestones in life. The practice of social visits, or for 
the purpose of this paper, the ‘visitation phenomenon’ includes important beliefs 
and practices that are evaluated in popular religiosity. We have tried to evaluate 
the religiosity to Turkish Muslimism process from as a social phenomenon by 
using objective sociological method with the help of historical, social, cultural and 
religious data, away from subjective perspective. 

Key Words: Religiosity, Popular religiosity, Popular Islam, Turkish Muslimism, 
Visitation phenomena. 

                                                           
* Dr. Öğretim Üyesi, Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Felsefe ve Din 
Bilimleri Bölümü, hasan.hcoskun@gop.edu.tr, ORCID:0000-0002-4778-1073. 

mailto:hasan.hcoskun@gop.edu.tr


Hasan COŞKUN 
 

│112 

│Social Sciences Researches Journal 

GİRİŞ 

Son birkaç yıldan bu yana Türkiye’de İslam dini ile ilgili yoğun bir tartışma 
yaşanmaktadır. Türklerin İslam dini anlayışları ve uygulamaları ile ilgili olan bu konu 
kimilerince “Türk İslam’ı”, kimilerince “Türkiye Dindarlığı”, “Türk Halk İslam’ı”, 
“Türk Halk Dindarlığı” bazen “Volk İslam”, “folk İslam”, “Halk İslam’ı” olarak 
tanımlansa da kanaatimizce konuyu en iyi tanımlayan “Türk İslam’ı” ya da başlıkta da 
kullandığımız gibi “Türk Müslümanlığı” olsa gerektir. Tartışmaların “Türk 
Müslümanlığı” “Türk İslam’ı”  kavramsallaştırmaları ile yürütüldüğünü biliyoruz.  
Dinsel kavram dünyasına aşina olan bazı araştırmacılar, haklı olarak Türk İslam’ı 
ifadesinin bilimsellikten yoksun olduğunu düşünmektedirler.  Burada fark edilmesi 
gereken gerçek, İslam ve Müslümanlık arasındaki ayrışmadır. Bilindiği gibi, İslam bir 
din olarak temel ilkeleri ve değişmezliğiyle ilahi hitabın orijinal hükümlerini ifade 
etmektedir. Müslümanlık ise daha çok, tarih boyunca insanların o dinden anladıklarını 
yorumlayarak, yaşamlarında çeşitli biçimde somutlaştırma biçimlerini ifade eder. 
İslam bir toplumun hayatına girmekte ve bu toplumların kültürel yapılarına işleyerek 
onları değiştirmekte, aynı zamanda var olan yapıların bir kısmını benimseyerek o 
yapılarda kendini ifade etmektedir (Yılmaz, 2002: 57). Belki bu nokta da “İslam” ve 
“Müslümanlık” arasında bir ayırım yapmak analitik olarak daha uygun olacaktır. 
İslam kelimesi, soyut anlamda bir din olarak temel kaynaklardaki yazılı biçimiyle 
İslam dinini, onun inanç, ibadet, ahlak vb. esaslarına işaret ederken, Müslümanlık 
kelimesi bu dinin tarihsel süreç içinde, kendilerine “Müslüman” denilen toplumlarca 
yorumlanarak pratiğe aktarılmış, yaşanmış, son tahlilde “kültürleşmiş”, dolayısıyla 
birbirine çok benzeyen yahut taban tabana zıt denilecek kadar farklı olan şekillerinin 
adıdır.  Bu bakış ve yaklaşım bazı itirazlarda dile getirildiği gibi, “İslam’ı ırk veya ulus 
temeline indirgemek” değildir. Aksine, İslam dünyasında fiilen mevcut durumu 
anlamamıza, çözümlememize ve açıklayabilmemize yardımcı olacak bir yaklaşımdır. 
Koşullar değişince doğal olarak din yorumları, anlayışları ve yaşayışları da değişebilir.  
Dolayısıyla sosyolojik olarak tek değil, birçok Müslümanlıklar vardır. Şöyle de 
söyleyebiliriz. İslam tek ve semavi, Müslümanlık veya Müslümanlıklar ise beşeri ve 
çeşitlidir (Canatan, 2005: 96).  Bir Türkiye dindarlığından söz edilebilir mi?  Türkiye 
dindarlığı öncelikli olarak Türkiye’de var olan farklı kültür ve buna bağlı aidiyetlerin 
altını çizen bir kavramsallaştırmaya işaret etmektedir. Türkiye söz konusu olduğunda 
tek tip bir dindarlıktan söz etmek mümkün değildir. Gerçi İslam önceliğiyle 
bakıldığında nüfusun Müslüman olduğu genellikle teslim edilir. Ancak dindarlığın 
yansıma biçimleri pek çok açıdan özellikle  kültürel bağlamlar dikkate alındığında açık 
farklılıklara sahiptir. Dinsellik, mezhep farklılaşmalardan etnik çeşitliliğe, coğrafî 
dağılımlardan siyasi tercihlere kadar belli düzeydeki ayrışmalara imkân veren gevşek 
bir örüntüler toplamıdır. Türk Müslümanlığı, kavramsallaştırmasında içkin olan niyet, 
Türkiye dindarlığı ekseninde daha da hassaslaşmaktadır. Gerek Türk Müslümanlığı 
gerek Türkiye Müslümanlığı kavramları taşıdıkları anlam ve sahiplendikleri söylem 
açısından oldukça işlevsel göndermelere ve zihinsel tasavvur zenginliğine sahiptir. 
Türk Müslümanlığına vurgu yapılırken Türkiye’nin çeşitliliğinden doğan bir ortak 



Halk Dindarlığından Türk Müslümanlığına Sosyolojik Bir Bakış 

 

│113 

│Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi 

görüntüye atıfta bulunulmaktadır. Böylece evrensellik iddiası taşıyan bir dinin “milli-
yerli” ve  “özgün” bir yansıması hatırlanmaktadır (Subaşı, 2002: 18). 

1. Halk Dindarlığıyla İlgili Kavramlar 

Halk dindarlığı denince aklımıza ilk olarak genellikle “örf”, “adet”,  “gelenek- 
görenek”, “halk inancı”, töre” gibi kavramları gelmektedir. Örf adet ve halk inanışları 
birbirinin anlamını tamamlar.  Bunlarda halk içinde terbiye hususunda büyüklerin 
yolunu kutsallaştırma, yerli ve milli izleri takip etme kuralı vardır (Polat, 2008: 53). 
Toplumların içlerine yerleşmiş, halk arasında inanılan sosyal değerler vardır. Bunların 
bir kısmı örf ve adetlerdir. Bu örf ve adetler toplumları birbirinden ayıran ve milletleri 
oluşturan temellerden ibaretler. Türk halkını diğer halklardan ayıran kendine ait örf 
ve adetleri vardır. Halk inançlarının insan hayatı ve yaşayışı üzerindeki tesirleri bütün 
cemiyetler için söz konusudur. Eski dinlerin ve inançların tesiri ve kısmi de olsa 
hayatiyeti, semavi dinler içindeki her toplumda devam etmiştir diyebiliriz (Kalafat, 
2006: 14). 

 
Örf Arapça kökenli bir sözcüktür. Adet, hüküm, gelenek anlamlarına gelir 

(Develioğlu, 1971: 1018). Örfler toplumun bünyesini oluşturan temel yapı taşlarını 
temsil eder. Bu değerler sistemi toplumsal yapının durumuna göre giderek özel bir 
hukuk sistemine ya da o sistemdeki bir yasa maddesine gerekçe olur. Örflere karşı 
çıkma kimi toplumlarda yasaya karşı çıkmayla bir tutulur. Hatta bazen yasalardan bile 
önemli hale gelir. Yasalar ile örf arasında sıkı bir ilişki vardır. Yasalarda bir bakıma 
ayıklanmış, düzenlenmiş, işlerliği ve uygunluğu denenmiş örflerin toplamıdır(Örnek, 
1977: 124). Örflerin toplumsal ve psikolojik yaptırımları vardır. Örfüne uygun 
davranmayan ayıplanır, kınanır, insanların söylentilerine maruz kalır. Modernleşme 
ve şehirleşme ile birlikte örflere bakış açısı farklılaşmıştır. Modern çağın teknolojisi ve 
gereçleri ile yetişen nesillere örfleri anlatmak ve örfe göre hareket etmelerini istemek 
zor bir durumdur.  

Adet dilimize Arapçadan geçmiş bir sözcüktür. Alışılmış şey, olagelmiş, 
görenek, usul, tabiat, alışkanlık, töre gibi anlamlara gelmektedir (Özön, 1971: 9-11). 
Adetler tıpkı örfler gibi birçok sosyal içerikli ilişkiyi düzenler. Toplumsal yaşamın 
düzeninde, kuralların uygulanmasında adetler önemli bir yere sahiptir. Karşılamalar, 
uğurlamalar, yemek ve sofra düzeni, doğumda yapılan ritüeller, evlilikte yapılanlar, 
ölümde yapılacaklar, söylenecek sözler, davranışlar ve tutumlar adetlerin alanına 
girer. Adetler bazen bütün toplumu ilgilendirirken bazen sadece belli bir grubu 
ilgilendirir (Örnek, 1977: 124-125). Örf-adetler manevi kültürün unsurlarını meydana 
getirir. Her toplumun kültürel hayatının oluşmasında, örf, adet ve geleneklerinde 
dinin belli bir etkisi olmuştur. Bu dini inanışlar zaman içerisinde temel 
kaynaklarından uzaklaşarak kültür ve gelenekler içerisinde sonraki nesillere 
aktarılmıştır (Erdem, 2005: 188). 

Gelenek terimi Türkçe “gelmek” ten türetilmiştir. Genellikle anane terimi ile 
aynı tutulmaktadır.  Bir toplumda kuşaktan kuşağa geçen kültür mirasları, 
alışkanlıkları, bilgiler, beceriler, davranışlar gelenekler arasında yer almaktadır. 



Hasan COŞKUN 
 

│114 

│Social Sciences Researches Journal 

Geleneklerin tıpkı örfler gibi yasalarla belirlenmiş türleri vardır. Yasa gelenekleri ve 
onlara aykırı davranışları için verilecek olan cezaları bir ölçüye sokmaya çalışır. 
Gelenekler ise yasalardan daha geniş bir alanı yönetir. Gelişmeyi önleyici, gelişmeye 
kapalı gelenekler olduğu gibi dayanışmayı ve yardımlaşmayı destekleyen gelenekler 
de vardır (Örnek, 1977: 126). Örneğin Anadolu Türklerinde olduğu gibi Kırgız 
Türklerinde de cenazenin defni için gerekli işlemler ve yardımlar komşular tarafından 
geleneklere uygun olarak yapılır. Bir kişi öldüğünde, gelenek gereği defin işlemleri ve 
gelenlerin ağırlanma görevi akrabalara, komşulara ve tüm köylülere aittir (Polat, 2008: 
54). Gelenekler bir milletin geçmişidir, tarihidir, kültürüdür hatta bir milletin 
hafızasıdır. Modern dönemde özellikle de genç nesiller arasında gelenek ve 
göreneklere karşı bir ilgisizlik gözlemlenmektedir. Hatta bazı toplumlarda bu örf, 
adet, gelenek göreneklere muhalefetin de ötesine geçerek düşmanlık seviyesine 
ulaşmaktadır.  Kanaatimizce bu durum yaşadığımız yüzyıldaki küreselleşme, 
modernleşme ve sekülerleşme süreçlerinin olumsuz sonuçlarının yansımaları olsa 
gerek.   

Halk inanışı, halkın dünya hayatında doğaüstü ya da doğa dışı dünyaya ilişkin 
şeyleri gerçekmiş veya doğruymuşçasına kabul etmesidir (Örnek, 1977: 125). Genel bir 
ifade ile toplumların hayatında önemli bir yeri olan ve çoğu zaman kaynağı belli 
olmayan dini değerlere halk inanışı demek mümkündür. Bunlar ya gelenekler ile 
nesilden nesile geçmiş veya bazı efsanevi, mitolojik, menkıbevi ve destani unsurlar 
arasında günümüze taşınmıştır (Erdem, 2000: 149). Diğer bir tanımla halk inanışı, belli 
bir toplumun eski dinlerden miras alıp kendi çağının şartlarına uygulayarak yaşattığı; 
yeni dinin de hayat şartlarının gerektirdiğince yeni biçimler, yeni içerikler ve 
anlatışlarla oluşturduğu inanışlardır. Fakat burada bir hususa dikkat çekmek 
gerekmektedir.  Polat “Halk inancı” kavramının yerine “halk inanışı” kavramının 
kullanılması gerektiğini ifade etmektedir. Çünkü inanç denilince genelde ilahi 
dinlerde sağlam bir nassa dayanan dini dogmalar ve inanç esasları akla gelir. Oysa 
inanış ve halk inanışı derken halkın kendisinin sonradan ortaya çıkardığı genelde 
kaynağı belli olmayan, herhangi bir dini referansa dayanmayan kabullenmeler 
anlaşılır (Polat, 2008: 60). Kanaatimizce bu yüzden “Halk inancı” yerine “Halk inanışı” 
kavramını kullanmak daha isabetli olacaktır. 

Halk dindarlığı ile alakalı kavramlara bakıldığında hepsinin toplumun asırlarca 
süreç içerisindeki zamanla sosyal, kültürel ve dini değerlerimizden oluştuğunu 
görmekteyiz. Örf, Adet, geleneklerimiz ve göreneklerimiz bizi biz yapan asli 
değerlerimizden doğmuştur diyebiliriz. Aslında gelenek ve inanışlarımız bizim 
asırlardır birikmiş tecrübelerimizin ürünüdür. Tarihi ve toplumsal tecrübemiz,  sosyal 
hafızamızı inşa ve ihya etmektedir.  Bu tecrübemizi toptancı bir zihniyetle yok saymak 
doğru ve sağlıklı bir yaklaşım olarak gözükmemektedir. 

2. Halk Dindarlığının Toplumsal Arka Planı  

Halk dindarlığının Tarihsel arka planı incelendiğinde halk dindarlığını 
oluşturan birçok etken karşımıza çıkmaktadır. Bu etkenlerin başında insan vardır. 



Halk Dindarlığından Türk Müslümanlığına Sosyolojik Bir Bakış 

 

│115 

│Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi 

İnsan ilk çağlardan itibaren yaşamında tutunacak, güvenecek gizli bir güç aramıştır. 
Dünyanın dört bir yanında insanlar farklı şekillerde inanç sembollerini dile 
getirmişlerdir (Artun, 2005: 83). 

Bilindiği üzere örf ve adetler ve onların değerleri özellikle tarihin geçiş 
dönemlerinde özel anlam kazanmaktadırlar. Bu dönemde örf ve adetler toplumun 
devletin ve ferdin ilerideki gelişmeleri için güçlü manevi bir destek oluşturmaktalar. 
Örf ve adetler sadece toplumun hayat şekillerini korumakla kalmıyor, aynı zamanda 
kendi varlıklarının otantik şekillerini de korumaktadırlar (Navruzova, 2012: 89). 

Dinin toplumsal hayatta yaşanması olgusuna baktığımızda din ve toplumsal 
hayatın iç içe bir görüntü sergilediğini görmekteyiz. Toplum çok karmaşık ilişkileri 
içerisinde barındıran bir olgu olduğundan, sosyal bir olgu olarak dini hayat ya da 
dindarlık da toplumsal ortam içerisinde farklı şekiller altında karşımıza çıkmaktadır 
(Arslan, 2004, : 201).  İnsanlar gündelik hayatta karşılaştıkları bireysel ve toplumsal 
güçlüklere karşın halk dindarlığına başvurmaktadırlar. Buna örnek olarak 
çevremizdeki yüksek eğitim seviyesine sahip birçok insanın sağlık veya başka 
ihtiyaçları nedeni ile halk inanışlarına başvurduklarını biliyoruz. Dolayısıyla, 
modernleşme süreci ile birtakım değişikliklere uğrasa bile halkın günlük yaşamında 
halk dindarlığı hala geçerliliğini korumaktadır (Navruzova, 2012: 88-89). 

İnsan hayatı belli geçiş dönemlerinden oluşmaktadır. Bu geçiş dönemlerinde 
kümelenen adetler, gelenekler, töreler ve törenlerle bunların içerisinde yer alan 
işlemler ve uygulamalar bir ülkenin ya da belirli bir yörenin geleneksel kültürünün 
ana bölümlerinden birini oluşturur. Adet ve inanmaların hayatın her döneminde halk 
üzerinde büyük etkisi vardır. Adetler eski kuşaklarla yeni kuşaklar arasında kurulan 
bir bağlantı zinciri gibidir. Bugün uyulan birçok adet ve inanma kalıpları eski Türk 
inançlarının günümüze gelmiş şekilleridir. Halk bu adet ve inanma ve bunlara bağlı 
pratiklerin eski geleneklerden geldiğini bilmektedir. Bu da bize birçok ritüelin işlevini 
kaybetmiş Türk inanç kalıntılarının adet adı altında yaşadığını göstermektedir. Eski 
inançlara dayanan adet, inanma ve bunlara bağlı pratiklerin bazılarının halk arasında 
İslamiyet’in gereğindenmiş gibi kabul edilip yaşatıldığını görebiliriz (Artun, 2005: 
133).  Özellikle de adetler insanın hayatında önemli yere sahip belli olaylar üzerinde 
etkisini zaman zaman artırmıştır. İnsanın doğumu, evliliği ve ölümü gibi hayatın 
çeşitli safhalarında bu adet ve inanışlara çokça rastlamaktayız. Tarihi kaynaklardan 
gelen bilgilerin ışığı altında yapılan değerlendirmelerde, Türklerin, hayat tarzlarına 
bağlı olarak tarihi süreçte muhtelif dini inançlar içinde yaşayışlarını sürdürdükleri 
anlaşılmaktadır. Farklı zamanlarda oluşan bu inançlar tarihin bilinmeyen 
devrelerinden itibaren Orta Asya Türklerinin (atalarımızın) hayatında görülmeye 
başlamıştır. Bu inançların bazıları günümüze kadar varlıklarını korumaktadırlar 
(Kalafat, 2006: 11). Bazı inanışlar ise mesken tutulan coğrafya, inanılan inanca göre 
kısmı değişiklere uğramış, bir kısmı ise zamanla kaybolmaya yüz tutmuştur.  

Toplumsal hayatın önemli bir tezahür biçimi olan din, Türk topluluklarının 
tarihlerinin hemen her döneminde ve her yerde bulunmaktadır. Çok geniş bir 
coğrafyada, oldukça dinamik bir millet olarak, çok çeşitli dini ve kültürel hayat tarzları 
ve oldukça değişik oluşum süreçleri yaşamış olan Türk topluluklarının dini yaşantıları 



Hasan COŞKUN 
 

│116 

│Social Sciences Researches Journal 

da son derece renkli bir manzara arz etmektedir (Günay, 2002: 515). Türkler İslam 
dinini kabul etmeden önce Budizm, Zerdüştlük, Hıristiyanlık, Yahudilik ve Manilik 
gibi dinleri yaşamışlar. İslam’ı kabul ettikten sonra Kuran’ın farzlarını istenildiği 
şekilde yerine getirmeye gayret göstermişler. Ancak hakkında kesin hükmün 
bulunmadığı diğer dinlerde uygulamaların bir kısmını kendi anlayış ve yorumlarına 
göre yerine getirmeye devam etmişlerdir (Ünal, 1998: 4).  

Din sosyolojisi ve kültür sosyolojisi literatüründe halk dindarlığı olarak 
kavramlaştırılan halk katındaki dindarlık biçimlerinin, Türk toplumunun dini yapısını 
anlama açısından büyük bir öneme sahiptir. Eğitimin yaygınlaşmasına, bilgi ve 
iletişim çağında yaşamamıza ve halkı bilgilendirmede eski dönemlere oranla oldukça 
fazla vasıtaya sahip olmamıza rağmen; daha çok modernlik öncesi geleneksel 
toplumlara has nitelikte ve hatta akıl, mantık dışı sayılacak bazı hayatın bazı yönlerine 
ait inanışlar modern toplumlarda hala canlılığını muhafaza etmektedirler (Arslan, 
2004: 17).  

Günümüz Türkiye’sinde ister kırsal köy toplumlarında, ister modern kentlerde, 
eğitim seviyesi düşük olanların yanı sıra tahsilli olanların arasında da halk inanç ve 
uygulamaları önemli bir hayatiyete sahip bulunmaktadır. “Gelenekçilik ve geleneksel 
değerlere bağlılık, modern yapıya yönelen ve bunu bir türlü başaramayan ve hızlı 
değişim ortamında bocalayan bir toplumun hayatı ve kültüründe çok çeşitli biçimlerde 
damgasını vuruyor ve bu durum onların çeşitli tutum ve davranışlarında tipik 
şekillerde yansıyor. Geçiş sürecindeki Türk toplumunda, özellikle halk kültürü ve 
dindarlığı düzeyinde kişilerin, ziyaret ve adak dindarlığına, sihri-mistik pratiklere, 
karizmatik otorite ve telkinler ve nihayet kör bir kaderciliğe olan güçlü eğilimleri her 
halde buradan kaynaklanıyordur.” (Günay, 2002: 540). 

Toplumların geçmişten getirdikleri sosyal miras da halk inanışlarının 
oluşmasında önemli bir faktördür.  Halk tabakalarının, eski dinlerinin tören ve 
geleneklerinden ayrılmadıklarını hemen hemen bütün dinlerde görmek mümkündür 
(İnan, 1972: 3). 

Türkler, İslam’ı kabul ettikten sonra eski gelenek, görenek ve dinlerinden 
edindikleri inançlardan pek çoğunu yeni dinleri içinde sürdürürler. Gelenek ve 
görenek olarak yaşatırlar. Bu inanışlar bazen totemcilik kalıntıların bir eseri olurken, 
bazen de daha önce ki halkların inancı olarak devam edip gelen bir inanış şekli 
olabilir. Halk inanışının oluşmasında grup tecrübesi de önemlidir. Bu inanışlar, 
insanlardan insanlara aktarılarak, kulaktan kulağa aktarılarak gelmektedir. Bazıları da 
anonim olarak ortaya çıkmaktadır. Anonim olarak doğan inanışlarda belli bir telkin ve 
propaganda söz konusu değildir. Bilinmeyen bir zaman içinde, keyfiyeti kesin olarak 
bilinmeyen bir olayın ortaya çıkmasından sonra doğan bir inanış öğesi, belli bir zaman 
geçtikten sonra toplumun genelinde kabul görerek ortak bir inanış haline gelir. Artık 
o, toplumun bünyesinde sosyal hayatı şekillendiren değerler ve normlar haline 
gelmiştir. Halk inanışların büyük bir kısmı bu tür inanışlardır (Polat, 2008: 62). 

Halk inanışlarının önemli kaynağını teşkil eden efsanelerin temel özelliği, 
kişinin çevresini tanımasına, maddi âlemi ve günlük yaşantıda cereyan eden olayları 



Halk Dindarlığından Türk Müslümanlığına Sosyolojik Bir Bakış 

 

│117 

│Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi 

algılayıp, bunların kökeninin neden ve nasıllığının bilinmesine yardımcı olmaktır. 
İnancı yalnızca bir metafizik ya da aşkın varlıkların mevcudiyetini kabullenmeye 
sınırlandırmak doğru değildir. (Gündüz, 1998: 13). İnanç bir kimsenin günlük 
yaşamını, davranışlarını etkileyen bütün hayatına etki eden bir düşünce varlığıdır. 
İnsanların ve toplumların kimlik oluşumuna katkı sağlayan en önemli bir etkendir. 
Halk inanışlarının kahir ekseriyeti Türklerde İslam’ı kabul etmeden önceki Atalar 
kültüne ve Şamanizm’e  ait inanç, örf ve adetlerin kalıntılarından oluşmaktadır. 

3. Halk Dindarlığı  

Halk dindarlığı toplumların hayatlarında teknik gelişmelerden başlayarak 
doğumdan ölüme kadar hemen hemen hayatın her türlü faaliyetlerinde yer almaktadır 
(Artun, 2008: 271).  Türk dünyasında, toplumsal bir olgu olarak ziyaret dindarlığı halk 
dindarlığında önemli bir yer teşkil etmektedir. Ziyaret kültü, belli bir amaç veya 
dilekte ziyaret yerlerini ziyaret eden kimseler açısından tahlil edildiğinde cinsiyet 
faktörü önemli bir toplumsal değişken olarak karşımıza çıkmaktadır. Böylece 
ziyaretçiler arasında kadın erkek kategorileri ayırt edildiğinde ziyaret fenomeninin 
çoğunlukla kadınları cezbetmekte oluşu dikkati çekmektedir. Bununla birlikte, aslında 
olay bu şekliyle Türkiye, Türk dünyası ve hatta İslam dünyasının ötesinde dünya 
çapında aynı şekildedir diyebiliriz  (Günay, 2002: 22). 

 Türk halk dindarlığının önemli bir unsurunu teşkil eden ziyaret olgusu halk 
arasında çok önemli bir yer almaktadır. Bu sebeple, türbe yatır ziyareti dini bir 
fenomen olarak toplumların hayatında bütün canlılığıyla varlığını sürdürmeye devam 
etmektedir (Arslan, 2004: 311).  Bu tür ziyaret yerlerinde insanlar şifa, feyiz, bereket, 
bolluk ve çare aramaktadırlar. Ayrıca ziyaret yerlerinin toplumsal ahlakın ve düzenin 
sağlanması ve korunmasında etkili olduğu bilinmektedir (Tatlılıoğlu, 2002: 134). Geniş 
toplum kesimlerindeki halk dindarlığı olgusundan bahsettiğimizde, halk arasındaki 
bir takım geleneksel kültür ya da dinlere ait inanışlar yanında, resmi, kitabi dinin bazı 
unsurlarının varlığından bahsetmiş oluyoruz. Her toplumda ve grupta bireylerin 
yaşayışlarında paylaştıkları ve tekrarladıkları ve başkalarının da yapmasını 
bekledikleri bir takım sosyal davranışlar vardır (Günay&Çelik, 2006: 183). Türk 
toplumunun dini kültürü ve dindarlığı içerisinde daha çok sözlü kültüre dayalı bir tür 
geleneksel halk dindarlığının güçlü bir şekilde var olduğu görülmektedir. Bu 
dindarlığın içinde sufilik ve tarikat etkilerinin yanında çok çeşitli halk inançlarının ve 
uygulamalarının, veli inancının, ziyaret ve adak dindarlığının, türlü örf ve adetlerin, 
dini ve sihri unsurların yerlerini aldıkları görülmektedir (Ak, 2018:108).  Bu davranış 
kalıpları zamanla nesilden nesile sürekli olarak aktarılmaktadır. Zamanla aktarılan bu 
inanışlar halk arasında dindarlığın bir gereksinimi veya dinin bir parçası olarak 
algılanmaktadır. 

İslam toplumlarındaki halk dindarlığı olgusuna bakarsak o, kendinde 
kökleşmiş ve kalıplaşmış unsurlar, şekilcilik, geleneksellik, ritüalizm ve derin teolojik 
konulardan uzak olmak gibi özellikleri barındırır. İnsanlar modern dünyanın 
problemlerine yönelik olarak birtakım popüler inanç ve uygulamalara 
başvurmuşlardır. Dolayısıyla bu problemleri gidermek ve kaygılarını yenmek için 



Hasan COŞKUN 
 

│118 

│Social Sciences Researches Journal 

manevi arayışlara girmişlerdir. Kişi için önemli olan farklı kaynaklardan o anki 
sorununa, sıkıntısına ya da ihtiyacına bir çözüm bulabilmektir. Bu özellik popüler 
dinin faydacı yönünü açık bir şekilde ortaya koymaktadır (Arslan, 2004: 57).  

Toplum hayatında örf ve adetlerin, inanışların, gelenek ve göreneklerin 
yerleşmiş ve kurumlaşmış din ile çok yakından ilişkileri bulunmaktadır. Örf ve 
adetlerin en önemli özellikleri arasında: süreklilik, istikrar, hiyerarşi, otorite, 
büyüklere ve geçmişe saygı, itaat ve kutsiyet gibi nitelikler yer almaktadır. Örf ve 
adetler genelde diğer toplum kuralları ile bir bütünlük gösterirler. Hepsi birlikte 
toplumsal ve kültürel yapıyı oluştururlar (Günay, 2002: 21).  

İnsan hayatının doğum, evlilik ve ölüm gibi belli başlı geçiş dönemlerinde çok 
zengin birtakım popüler dini inanış, uygulama ve merasimler ortaya çıkmaktadır. Bir 
insanın hayatında çok önemli olan bu dönemlerde, halk arasında birçok merasim 
yapılmakta ve bunlar, halk dindarlığının çok önemli formlarını oluşturmaktadır. 
Bunun yanında, doğal afetler ve sosyal ya da bireysel yaşamda karşılaşan felaketler 
gibi beklenmedik olaylar ve krizlerde ortaya çıkan dini davranış kalıpları da İslam 
toplumlarında bazı halk dini inanış ve uygulamalara sebep olmaktadır (Arslan, 2004: 
69-70). 

Günümüzde Türkiye'de hızlı değişen bir topluma halk dini, bir dünya görüşü 
ve bir kişisel denge yöntemi sağlamaktadır. Halk tabakasındaki kişi, yöntem yolu 
olarak halk kültürünün ve dininin verdiği imkânları kullanıyorsa bunun pratik bir 
nedeni vardır. Toplumun sorunları, hiçbir yerde soyut problemler olarak ortaya 
çıkmaz. Halk bu problemleri ihtiyaçlarının tatmini olarak görür (Mardin, 2007: 122). 
Çünkü insan cemiyetinin, kendini belirli bir istikamete yönlendiren bir iç kuvveti 
vardır. Bu iç kuvvet belli başlı ifadesini örf ve adetlerde bulmaktadır. Örf ve adetlerin 
her cemiyette dinin etkisi ile şekillendiğini herkes kabul eder  (Er, 1998: 266). 

Çünkü bu kurallar içinde öteden beri kökleşmiş ve kalıplaşmış unsurlar hâkim 
durumundadır. Şekilcilik, geleneksellik, taklitçilik, ritüalizm ve derin dini ve felsefi 
konulara fazla yer vermemek, bu tip bir dindarlığın standart özelliğidir (Günay, 1999: 
263).  Her insan içinde doğduğu toplumun kültürünü maddi ve manevi boyutlarıyla 
öğrenmekte ve benimsemektedir. Bu da toplum açısından kültürün kuşaklar arasında 
aktarılmasını ve süreklilik kazanmasını sağlamaktadır (Doğan, 1996: 85). 

Örfler ve adetler aynı toplum içinde farklı gruplara, farklı etnik topluluklara 
göre değişiklikler gösterir. Toplumlar değiştikçe örf ve adetler de değişir. Örf ve 
adetler, toplumun temel gereksinmelerinin, günlük yaşamının ürünü olarak ortaya 
çıkarlar. Görenekler ve adetler, topluluğun genel çıkarları doğrultusunda ortaya 
çıkmış ve büyük bir çoğunluk tarafından kabul görmüş normlardır (Sayın, 1994: 156). 
Yapılan bütün uygulamalara rağmen sosyolojide sosyal değerler olarak bilinen örf ve 
adetler tarihi temelden kopmadan, çeşitli kurumlar yoluyla sosyal hayatımızın bir 
parçası olarak varlığını sürdürmeye devam etmektedirler. 

Her halkın kendine has inanç ve uygulamaları bulunmaktadır. Bu inanç ve 
uygulamalar halk arasında yaygın bir şekilde yaşatılarak bir sonraki nesle 
aktarılmaktadır. Ayrıca inançlar topluluklara millet olma özelliği kazandıran ve kültür 



Halk Dindarlığından Türk Müslümanlığına Sosyolojik Bir Bakış 

 

│119 

│Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi 

kavramını meydana getiren önemli bir unsurdur (Artun, 2005, : 84). Gelenek ve 
geleneksel değerler her şeyden önce toplumun, devletin ve ferdin gelişimi için manevi 
destek olarak özel bir anlam kazanmaktadır. Gelenekler ve inanışlar sadece sosyal 
yaşam ve düzenleyici fonksiyonlarda onları doğuran toplumun somut tarihsel 
formların temelini koruduğu için değil, aynı zamanda kendi varlığının özgül 
biçimlerini de koruduğu için önemlidirler. Kuşaktan kuşağa geçen gelenekler sadece 
kişilerarası ve gruplar arası ilişkileri değil, zaman ve dönemlerin bağlantısını, kültürler 
ve medeniyetler arasındaki ilişkileri de düzenlemektedirler (Navruzova, 2012: 92).  
Kanaatimizce Türk Halk dindarlığı olarak nitelendirebileceğimiz bu dindarlık tipi 
Anadolu’da yaşayan Müslüman Türklerin Orta Asya’dan bu topraklara getirdikleri 
kutsal eşik, al karısı, saya bayramı, nevruz, dağ, su ve ağaç kültüne bağlı örf, adet ve 
inançlarının kalıntılarını hala devam ettiriyor olmalarıdır. Anadolu’da hemen her köy 
ve kasabada ziyaret kültüne bağlı kutsal çaputlu çalı, kaya, taş ve türbe, yatır ve ocak 
ile karşılaşmak mümkündür.  

4. Türk Müslümanlığı 

Türk Müslümanlığı deyimi, Osmanlı’nın son yıllarından itibaren günümüze 
kadar gelen bir evveliyatı olsa da özellikle 90’ların ikinci yarısından itibaren, çok sık 
kullanılmaya başladı. Bu kullanımın akademik bir ilginin konusu olduğunu söylemek 
mümkün müdür? Türkiye’ye özgü bir İslami pratiğin mevcudiyetini kabul etmemek 
mümkün değildir. İslam’ın Arabistan’da farklı, Osmanlı’da farklı, Mısır’da farklı, 
uygulandığı gibi, Türkiye’de de farklı tezahür etmiş olduğu bir gerçektir. (Aktay, 2002: 
41). “Türkiye Müslümanlığı”, ‘İran Müslümanlığı’, ‘Suud Müslümanlığı’, ‘Sudan 
Müslümanlığı’ ve sözgelimi ‘Malezya Müslümanlığı’ gibi ifadeler dinin sabiteler 
alanında söz konusu edilmedikçe doğru ve olması gereken kavramlardır. Burada 
İslam ile Müslümanlık kavramları ayrıştırmakta fayda var. İslam Allah’ın aziz, 
Müberra dini; Müslümanlık ise onun insan tarafından pratize edilmiş halidir (İnan, 
1993: 113).  Orta Asya’dan Balkanlar’a kadar uzanan çok geniş bir mekân içerisinde 
Türklerin anlayış ve görüntüleyişini aksettiren bir Müslümanlık tarzının kabul 
edebiliriz. Bizce Türk Müslümanlığı olarak kastedilen de bundan başka bir şey 
değildir. Bu anlamıyla Türk Müslümanlığı, başka din ve inanç mensuplarına karşı 
takındığı tavırdan, kişisel hayata, ibadetlerin icrasından, dinî bayramlara toplumsala 
ahlaktan ferdi ahlaka, hatta temel İslamî inançların yorumlarına varıncaya kadar 
üretilen bir takım kültür unsurları ve zihniyet biçimiyle Arap ve Fars 
Müslümanlığından belli ölçüde ayrılır (Ocak, 1996: 79).  

Türklerin, İslam’la olan ilişkileri dünden bu güne ortaya çıkmış yeni bir durum 
değildir. Bu süreç Türklerin kitlesel düzeyde Müslüman olmaya başladıkları 7. 
yüzyıldan günümüze kadar devam etmektedir. VII. Yüzyıldan itibaren İslamiyet’le 
karşılaşan Türkler, özellikle dervişlerin, gezgin tacirlerin, vaizlerin telkinleri altında bu 
dinin bir şekilde göçebe Türklerin arasına nüfuzu sonucu, X. Yüzyıldan itibaren büyük 
kitleler Müslümanlıkta karar kılmaya yöneldiler. Yine Türklerin İslamlaşması olgusu, 
yüzyıllarca süren çok uzun süreçte gerçekleşti. Öyle ki bazı Kazak Türklerinin ihtidası 
olayında görüldüğü üzere, XIX. Yüzyılda bile İslamiyet’e yeni giren bazı Türk 



Hasan COŞKUN 
 

│120 

│Social Sciences Researches Journal 

topluluklarına rastlandı. Türklerin evrensel büyük dini sistemlerle karşılaşmaları ve 
İslamlaşmaları olgusu, Türk tarihi içerisinde, yalnızca bir inanç değiştirme olgusu 
olarak kalmamış, çok önemli ve köklü toplumsal ve kültürel değişmeleri beraberinde 
getirmiştir. Böylece İslamlaşma Türkler için aynı zamanda bir medeniyet değişimi 
olgusu şeklinde kendini göstermiştir. Sosyolojik olarak Türklerin Uzak Doğu 
medeniyetinden Orta Doğu İslam medeniyetine geçişi veya göçebe bir hayattan 
yerleşik bir hayata ve hatta şehir hayatına yahut sözlü kültürden yazılı kültüre intikal 
süreçleri Türklerin İslamlaşması olgusu ile sıkı sıkıya ilişkili bulunmaktadır (Günay, 
1998, : 518-519). Sonuçta Türklerin neredeyse tamamına yakını Müslüman olmuştur. 
Türklerin Müslümanlığının farklı bir kategori olarak değerlendirilmesi ve Türklük 
bağlamında dine yaklaşım, batılılaşma sürecinde ortaya çıkmıştır. Osmanlının son 
dönemlerindeki Türkçülük, Osmanlıcılık ve İslamcılık tartışmalarıyla gündeme 
gelmiştir. Cumhuriyet döneminde ise bu tartışma, daha çok dinde reform, Türk-İslam 
sentezi ve Türk Müslümanlığı gibi devlet kaynaklı projeler içinde sürdürülmektedir. 
Cumhuriyetle birlikte konu, modernliğe uygun bir din anlayışı oluşturma 
çerçevesinde gündeme gelmiştir (Yılmaz, 2002: 58-59). 

Bugün Türkiye Müslümanlığı, Batı Türklerinin tarih içinde sürekli değişen 
coğrafyası sebebiyle, tarihsel kökleri bakımından Asya’dan Doğu Avrupa’ya uzanan 
çok güçlü ve çok çeşitli bir geleneksel kültürler yumağının ürünüdür. Belki dünya 
üzerinde hiçbir Müslüman ülke, sırf bu değişen coğrafya faktörü yüzünden bu kadar 
geniş ve renkli etkiler taşıyan bir tarihsel köke sahip değildir. Bu özelliğin Türkiye 
Müslümanlığına kazandırdığı esneklik, daha XIII. Yüzyıldan itibaren kendisini 
göstermiş,  Türkiye Müslümanlığı, değişik kültürler ve dinlerle, değişik hayat 
tarzlarıyla bir arada yaşama konusunda, belki öteki İslam ülkelerinde bu kadar yoğun 
görülmeyen çok zengin bir tarihi tecrübeye sahiptir (Ocak, 1995: 90). 

Öncelikle Türk Müslümanlığının hangi unsurlarının öne çıkarıldığına bakmak 
gerekir. Türk Müslümanlığının hoşgörüye, tasavvufi derinliğe ve akla uygun bir 
yapıya sahip olduğuna vurgu yapılmaktadır. Bu yapıların ise tarihi olarak üç büyük 
kişiyle özdeşleştirilerek yansıtıldığını görüyoruz. Maturîdî, Yesevî ve Ebû Hanîfe. 
Türk Müslümanlığı, çok derinlikli, samimi ve toleranslı bir İslam anlayışının hayat 
bulmasıdır.  Türk Müslümanlığı bir açıdan, ileri düzeyde ve derinlikli bir peygamber 
sevgisine dayanmaktadır. Türk Müslümanlığı kavramı homojen bir dindarlık 
anlayışını ifade etmek aksine, belirli bir zamanda tezahür etmiş ve hala sürmekte olan 
heterojen bir yapıyı kapsamaktadır. Türkiye’de heterojen dindarlığın arka planındaki 
zihniyeti oluşturan kaynaklardan biri de hadis edebiyatıdır. Hadisler bu gün olduğu 
gibi İslam tarihi boyunca da, dinî söylemlerin oluşmasında çok büyük bir etkiye sahip 
olmuştur (Keleş, 2002: 126). Türk Müslümanlığı bir yönüyle de rasyonel düşünceye 
dayanmaktadır. Bununla birlikte, halk dindarlığının çeşitli unsurlarının da Türk 
Müslümanlığı açısından belirleyici olduğuna dikkat çekilmiştir. Büyük halk sufilerinin 
etkisiyle kuvvetli bir evliya kültü ve bunun etrafında kurumlaşarak bu kült merkezli 
bir Müslümanlığın, Türklerin yaşadığı her yerde bulunduğu görülmektedir. Bu 
yapının gerek Sünni, gerek Sünni olmayan çevrelerde karşımıza çıkması ise, Örneğin 



Halk Dindarlığından Türk Müslümanlığına Sosyolojik Bir Bakış 

 

│121 

│Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi 

bu bağlamda Aleviliğin de Türk Müslümanlığı içerisinde başat bir unsur olarak öne 
çıkmasına imkân vermektedir (Yılmaz, 2002: 59). Devletin en üst düzey yetkilileri 
tarafından Türk Müslümanlığı kavramının telaffuz edilmesi, hatta Arap ve Fars 
Müslümanlığına karşı tercih edilmesi gereken bir din anlayışı olarak da sunulması 
dikkat çekicidir. Alevi-Bektaşi anlayışının da Türk Müslümanlığını en iyi yansıtan 
anlayışlardan olduğu dile getirilmektedir. Buna bağlı olarak da, Türk Müslümanlığı 
anlayışının, çeşitli fundamentalist İslam yönelimlerine karşı olmasının yanı sıra siyasal 
İslamcı söylemlere karşı olan, hoşgörülü ve akılcı bir anlayış temsil ettiğinin altı 
çizilmektedir. Aktay’a ( 1999: 52) göre;  Türk Müslümanlığı olarak halk İslam’ının ön 
plana çıkarılmasına, genellikle çeşitli bilimsel, entelektüel, rasyonel, hatta medeni 
değerlerin küçümsendiği, ilginç bir popüler kültür eşlik eder. Siyasal İslam’a karşı 
mevhum bir kültürel İslam’ı konumlandıran bu yaklaşımlarda kültürel İslam’ın her 
türlü entelektüel, bilişsel aktiviteyi küçümseyen bir çeşit “cehaletin kültürel ve 
antropolojik promosyonu”  üzerine kurulduğunu görmek de mümkündür.  Bir diğer 
açıdan bakıldığın da,  Türk Müslümanlığıyla oluşturulmak istenen dini anlayış, 
Türklerin yaşadığı engin İslam deneyiminin belirginleşen unsurlarının ortaya 
çıkarılarak çağımıza özgü bir dindarlık modeliyle halkın manevi dünyasını 
zenginleştirmek gibi amaçlar güdülmemektedir. Görünen odur ki bu projeyle 
amaçlanan şey, daha çok dünyadaki ve ülkemizdeki çeşitli dini hareketlere karşı, 
onların zararlı olduğu düşünülen etkilerinden Türk insanını koruyacak işlevsel bir 
dini perspektif oluşturmaktır. Yine toplumda geleneksel olarak yaşayan farklı dinsel 
mezhep ve anlayışların canlanmasının yaratabileceği kargaşa ve mezhep çatışmasının 
önlenebilmesi, ancak bütün bu grupları ortak milli bir dindarlık çerçevesinde 
bütünleştirebilecek bir Müslümanlık anlayışının yerleştirilmesiyle mümkün olacağı 
düşünülmüştür (Yılmaz, 2002: 61). 

Türk Müslümanlığı konusu son yıllarda üzerinde çok sık durulan konulardan 
biridir. Kanaatimizce Türk Müslümanlığı konusunu iki açıdan ele almak gerekir. Türk 
Müslümanlığının tarihî, sosyolojik ve siyasi boyutları var diye düşünüyorum. Tarihi 
boyutu Türklerin Müslüman olması ile başlayıp Orta Asya’daki Türk kültürünün 
İslam inançları ile karışarak farklı bir toplumsal doku yaratması ile ilgilidir. Türk 
Müslümanlığı aslında Türklerin örf, adet ve inançları ile şekillenen bir sosyal vakıadır. 
Türk Müslümanlığını, bir açıdan Türklerin İslam’ı anlayış ve algılayış biçimi olarak 
görebiliriz. İranlıların da “Fars Müslümanlığı” diyebileceğimiz kendilerine has Fars 
kültüründen beslenen bir kendilerine özgü bir İslam ve din anlayışları varsa, Türklerin 
de Türklerin tarih ve kültür anlayışından beslenen bir Müslümanlık anlayışlarının 
olması kaçınılmazdır.  Türk Müslümanlığı anlayışında İslam dini kadar Türk kültürü 
de dominant bir unsurdur. Ve hatta bu gün birçoğuna hurafe dediğimiz inanç ve 
düşüncelerin birçoğunun araştırdığımız zaman Eski Türk inançları ve kültürel 
değerlerinden beslendiğini söyleyebiliriz.  Sözlü kültüre dayalı yerel adetler, mistik ve 
büyüsel öğelerle İslamî öğelerin iç içe girdiği bir tür halk dindarlığı, popüler dindarlık 
Türk Müslümanlığının en karakteristik unsurlarından olduğu bilinmektedir. Türk 
toplumunun dinî kültürü ve dindarlığı içerisinde kitabî dindarlık muhtelif 
boyutlardan sadece birisi olup, kırsal alana doğru gidildikçe, halk dindarlığı güçlü bir 



Hasan COŞKUN 
 

│122 

│Social Sciences Researches Journal 

biçimde kendisini hissettirmektedir. Halkın geleneksel dini yaşantısında eski Türk 
kültürüne, bunun yanında diğer kültür ve medeniyetlere ait inanışlar da mevcut olup, 
İslamî inançlarla bir arada hayatiyetini devam ettirmektedir (Aslan, 2003: 26-27). 

“İslâm dinine girmek, yani Müslümanlaşmak, Türk tarihinin en büyük 
devrimidir.” Diyen Hocaoğlu’na göre; "Türk Müslümanlığı", hem sosyolojik bir terim 
olarak doğrudur, hem dinî bir terim olarak. Bir "Türk İslâmı" kavramından söz 
edilemez, yanlıştır, kavramın kendine muhalif (mefhûm-u muhâlif) bir yanlıştır; ama 
bir "Türk Müslümanlığı" kavramından söz edilebilir, caizdir, bu bir sosyal, sosyolojik 
ve tarihî olgudur. "Türk Müslümanlığı" terimi bir yandan çok geniş bir zamanı, diğer 
yandan da çok geniş bir coğrafyayı ihata etmekle, çok büyük bir genelleme anlamına 
gelmektedir. Söz gelimi, Anadolu (Batı) Türklerinin Müslümanlıkları ile Asya (Doğu) 
Türklerinin Müslümanlıkları da kendi içlerinde farklılaşmaktadır. Ve yine, meselâ 
Anadolu (Batı) Türk Müslümanlığı da tarih içerisinde homojen ve izotrop kalmamış 
olduğu gibi günümüzde de değildir. O halde, "Türk Müslümanlığı" terimi doğru 
olmakla beraber aşırı bir genelleme olduğu için yetersiz kalmaktadır.  Ancak, herşeye 
rağmen, diyebiliriz ki, bir "Ortalama Türk Müslümanlığı" vardır ve bunun da 
emarelerini birkaç maddede hulasaten cem edebiliriz. 

1: Türk Müslümanlığı, bir 'devrim' neticesidir. 
2: Türk Müslümanlığı, çok derinlikli, samimî ve toleranslı bir dinî hayat demektir. 
3: Türk Müslümanlığı, ileri düzeyde ve dengeli bir peygamber sevgisidir. 
3: Türk Müslümanlığı, Cihad demektir. 
4: Türk Müslümanlığı'nın bir başka alameti farîkası da, Rasyonel Düşünce'dir.” 
Diyerek adeta Türk Müslümanlığını sistemleştirerek ideolojik bir çerçeveye 
oturtmaktadır (Hocaoğlu, 1999:8-23). 

Bir diğer bakış açısıyla Türk Müslümanlığının bir proje dindarlık tipolojisi 
olduğu iddia edilmektedir. Sosyolog Yasin Aktay’ın üzerinde durduğu ve hatta konu 
ile ilgili başlı başına  “Türk Dininin Sosyolojik İmkanı” isimli bir kitap yazdığı 
bilinmektedir. Aktay’a göre, modernleşen Türkiye’de siyasal bedenle ilişkisi içerisinde, 
İslam hem modernleşmeyle olan kendi hikâyesi içerisinde hem de özellikle toplumsal 
ve siyasal mühendisliğin konusu olmasıyla ele alınır. Bazen modern İslam, bazen 
aydınlanmış İslam, bazen de Protestan İslam olarak algılanıp siyasal bir prim gören 
sonuçta her seferinde Türkler için “hususî” bir Türk İslam’ı özlemini yansıtan bir vaka 
vardır (Aktay, 1999: 26). Değişik zamanlarda bir proje olarak sıkça telaffuz edilen Türk 
İslam’ı veya Protestan İslam idealleri de, bir yandan dinin siyasal iradesine karşı 
mücadele içinde bulunan siyasetin promosyonu olarak ortaya çıkarken diğer yandan 
söz konusu olan İslamî hareketlerin modernlik tecrübelerinin toplamına dâhil 
olmaktadırlar. Türkiye’de Cumhuriyet’in ilk kurulduğu yıllardan itibaren devletin din 
politikasını belirlemiş olan temel motif, Hıristiyanlığın Avrupa’daki misyonunu 
gerçekleştirecek bir İslam arayışı olmuştur. Çünkü istenilen özellikte bir dini sağlamak 
açısından dinin Avrupalı olması, hayata karışmaması, politik ve toplumsal gelişmeleri 
meşrulaştırıcı ve uyumcu bir rol takınarak ayak uydurması yetiyordu.  Hatta bu din 
için malzeme sıkıntısı çekilmeyecek kadar geniş bir fizibilite alanı bulunuyordu. 



Halk Dindarlığından Türk Müslümanlığına Sosyolojik Bir Bakış 

 

│123 

│Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi 

Malzemeler kâh eski Şaman dininin kalıntılarından, kâh Hıristiyanlıktan, kah Anadolu 
Aleviliğinden derlenip teklif ediliyordu. Böylesi bir din, yani insana siyasal toplumsal 
eylemlerinde sınırsız bir serbestlik alanı bırakan varlığı ile yokluğu bir olan, milli 
kimliğin teşekkülünü engellediği düşünülen bazı rakip kimlik sembollerini, toplumsal 
ve siyasal hayattan kaldırabilmek açısından özellikle Türkiye’de gerekli ve elverişli tek 
çare olarak görülüyordu (Aktay, 1999: 169-170). Türk Müslümanlığı hakkındaki 
önemli bir diğer vurgunun kuşkusuz, uluslararası bir boyutu vardır. Bu da, evveliyatı 
İslam ülkeleriyle kolonyalist ilişkiler bağlamında ilişkiler bağlamında her zaman 
geçerli olmuş bir soruna üretilen çözüme gönderme yapar. Ancak, Türk 
Müslümanlığının postkolonyalist dönemlerde bir model olarak öne çıkması, 
genellikle, sömürgecilik sonrası toplumlarda toplumlar da bir çeşit neo-kolonyalizmin 
yeniden üretilmesindeki işlevselliğini yoklayan bir durum olmuştur.  11 Eylül 2001 
saldırılarından sonra küresel bir kampanyayla çizilen bir tür İslam’ın veya İslamcılığın 
karşısında bir Türk Müslümanlığı modeline sıkça göndermede bulunuldu. Başka 
İslamlar gözden düşerken, Türk Müslümanlığının zaman zaman adı konularak, iltifata 
mazhar olması bunun göstergelerindendir (Aktay, 1999: 53). Kanaatimizce son 
günlerde sıkça tartışılan ve zaman zaman Türkiye’de sonu rejim tartışmalarına kadar 
dayanan  “Ilımlı İslam” kavramını da bu kapsam da değerlendirebiliriz. “Ilımlı İslam” 
radikal ya da fundamentalist diye tanımlanan köktenci hareketlere karşı İslam dinini 
bir hoşgörü ve sevgi anlayışı temeline oturtma gayreti gibi gözükmektedir. Fakat bu 
tür proje ve yaklaşımlar her birisi kendi içerisinde çok farklı ve ciddi problemleri de 
barındırmaktadır.  Türk Müslümanlığı ile kastedilen aslında siyasallaşma eğilimindeki 
dinsel anlayışın temsilcilerince öne sürülen ve İslamiyet’in nasıl yaşanması gerektiğine 
ilişkin kuralcı ve oldukça katı yorumlara karşın, daha hoşgörülü ve esnek, ılımlı bir 
İslam anlayışını temsil eden Anadolu Müslümanlığı olarak kavramlaştırılabilir (Çelik, 
2005: 87).  

Ocak’a göre, Türk Müslümanlığının birçok açıdan ciddi sorunlarla karşı karşıya 
olduğu bir gerçektir. Bugün İslam dünyasının en büyük derdi Türk Müslümanlığının 
da en büyük derdidir. Yani kendinin ve İslam’ın tarihi geçmişinin şuurlu ve rasyonel 
bilgisine sahip olmadığından,  o geçmişiyle sağlıklı bir hesaplaşmayı henüz 
becerememiş, bu yüzden de onun esiri olmuş, gelecekten korktuğu için efsanevi tüller 
içine sarıp sarmaladığı bu geçmişin kucağına sığınmak suretiyle yeniden yaşama 
özlemini çektiği Asr-ı saadet hayalinde teselli aramaktadır. Batı’nın emperyalist yanına 
karşı duyduğu haklı tepkinin beslediği, onun teknolojik ve sosyal refah üstünlüğü 
karşısında kapıldığı kompleks ve gizli kıskançlık duygularının yönlendirmesiyle 
patolojik bir Batı düşmanlığına saplanmıştır. Bu iki tavırdan birincisi onu ütopyacı 
yapmakta, ikincisi ise, yaratıcılığını engellemektedir (1995: 94). Oysa Türkiye 
Müslümanlığı bu iki büyük kompleksten kurtulduğu takdir de, gerek zengin tarihi 
geçmişinin, gerekse coğrafi konumunun kendine sağladığı avantajları devreye 
sokmasını becerebilir. Bunu becerdiği takdirde ise, bugünün dünyasına çok sağlıklı, 
hoşgörülü, yaratıcı bir İslam imajını sunabilir. İslam’ı İslam yerine geçmiş geleneksel 
mahalli telakki ve inançların, toplumsal kuralların insanları boğan hâkimiyetinden 
kurtarıp, gerçek mahiyetine ulaştırabilir. Hem kendisine hem insanlığa problemlerinin 



Hasan COŞKUN 
 

│124 

│Social Sciences Researches Journal 

içinden çıkmaya yarayacak çözümler sunabilir. Ancak bunun için İslam’ın aynı zaman 
da maddi bir dünyada yaşanmak üzere gönderilmiş bir din, bir dünya nizamı 
olduğunu, Kuran’ın Müslümanları sık sık akla dayanmaya teşvik ettiğini hatırlayarak 
rasyonel bir dünya görüşü oluşturmak zorunda olduğunu kabul etmelidir.   

SONUÇ 

Son yıllarda Türkiye’de “Halk Dindarlığı” ve Türk Müslümanlığı/İslam’ı 
kavramları etrafında yoğun bir tartışma yaşanmaktadır.  Kanaatimizce Türklerin İslam 
dini anlayışları ve uygulamaları ile ilgili olan bu konu kimilerince “Türk İslam’ı”, 
kimilerince “Türkiye Dindarlığı”, “Türk Halk İslam’ı”, “Türk Halk Dindarlığı” bazen 
“Volk İslam”, “folk İslam”, “Halk İslam’ı” olarak tanımlansa da kanaatimizce konuyu 
en iyi tanımlayan “Türk Müslümanlığı”     veya  “Türk Halk Müslümanlığı” olsa 
gerekir. Bu kavramlar etrafında yapılan tartışmalar gerek görsel gerek yazılı basında 
ciddi kafa karışıklıklarını da beraberinde getirmiş gibi gözükmektedir. “Halk 
Dindarlığı” geniş toplum kesimlerindeki yaygın dini inanç ve uygulamaları ifade 
etmesinin yanında,  bir toplumun sahip olduğu doğum, sünnet, nişan,  evlenme, örf ve 
âdetler, ölüm gibi hayatın çeşitli safhaları ile ilgili bütün inançlarını da kapsayan o 
toplumun sahip olduğu kültürel değerlerinden oluşmuş büyük bir sistemi ifade 
etmektedir. Bu manada “Halk Dindarlığı” ilmi ve akademik çevrelerin yanısıra geniş 
toplum kesimlerinde de büyük kabul görmüş ve gün geçtikçe ciddi çalışmaların 
sayısının arttığı rahatlıkla gözlemlenebilmektedir. Anadolu’da yaşayan Müslüman 
Türkmen topluluklarının örf, adet, inanç ve geleneklerle ilgili sosyolojik bir araştırma 
yapanlar her köyde eski Türk inançlarının izlerine rahatlıkla rastlamaktadır.  Türk 
dünyasında belli usul, adap ve ritüelleri de kapsayan türbe, adak ve ziyaret fenomeni 
de halk dindarlığının önemli bir boyutunu oluşturmaktadır.  Evlilik döneminde 
yapılan örf, adet ve törenler, ölüm esnasında yapılan inanışlar belli dönemlerde 
yapılan kurallardan bazılarıdır. Bunlar halk dindarlığı araştırmalarının yoğunlaştığı 
alanlardır.   

Türk Müslümanlığının sevgi, merhamet ve hoşgörüye, tasavvufi derinliğe ve 
akla uygun bir yapıya sahip olduğuna vurgu yapılmaktadır. Bu yapıların ise tarihi 
olarak   İmam-ı Maturîdî, Hoca Ahmet Yesevî ve Yunus Emre gibi Anadolu ve 
Horasan Erenlerine  dayandırıldığı rahatlıkla görülebilir.  Türk Müslümanlığı, çok 
derinlikli, samimi ve toleranslı bir İslam anlayışının hayat bulmasıdır.  Türk 
Müslümanlığı bir diğer açıdan, ileri düzeyde ve derinlikli bir Hz. Muhammed ve Ehl-i 
Beyt sevgisine dayanmaktadır. Türk Müslümanlığı kavramı homojen bir dindarlık 
anlayışını ifade etmek yerine Anadolu’da yaşayan Alevi- Bektaşileri de şemsiyesinin 
altına alan heterojen bir yapıyı kapsamaktadır. 

Türk Müslümanlığının birçok açıdan ciddi sorunlarla karşı karşıya olduğu bir 
gerçektir. Türk Müslümanlığı konusunda yapılan tartışmalar kısa sürede bitecek gibi 
gözükmüyor. Türk Müslümanlığı”  veya  “Türk Halk Müslümanlığı” hem tarihi hem 
de sosyolojik bir gerçeklik olmasının yanında Türk Müslümanlığının post kolonyalist 
dönemlerde bir model olarak öne çıktığını düşünenler olduğu gibi selefi,  radikal ya da 



Halk Dindarlığından Türk Müslümanlığına Sosyolojik Bir Bakış 

 

│125 

│Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi 

fundamentalist diye tanımlanan köktenci hareketlere karşı İslam dinini bir hoşgörü ve 
sevgi anlayışı temeline oturtma gayreti olarak görme eğilimi içerisinde olanlarda 
mevcuttur. Kanaatimizce Türk Müslümanlığı konusunu tarihî, kültürel, sosyolojik ve 
siyasi boyutları açısından ele almak gerekir. Türk Müslümanlığını siyasi ve dini bir 
ideoloji haline getirmek isteyenler ile sosyal gerçekliğini inkâr eden anlayışlardan uzak 
durarak sosyal bir olgu olarak ele alıp tarihi, sosyal, kültürel ve dini perspektiflerden 
objektif çalışmalara ihtiyaç var diye düşünüyoruz. Türk Müslümanlığının etrafında 
devam eden tartışmalar uzun süre devam edecek gibi gözükmektedir.  

KAYNAKÇA  

Akgül, M.(2012). “Modernlik-Modernleşme, Postmodernlik, Sekülerleşme ve 
Din”, Din Sosyolojisi El Kitabı, Der: N. Akyüz- İ. Çapçıoğlu, Grafiker Yay., Ankara., 
181-210. 

Aktay, Y.(1999). Türk Dininin Sosyolojik İmkânı, İstanbul. 
Aktay, Y.(2002). “Farklı Politikalar ve Türkiye Müslümanlığı”, İslamiyat 

Dergisi, sayı:4, 41-55. 
Ak, M.(2018). “Türk Halk Dindarlığı ve Evliya İnancı: Sosyolojik Bir Yaklaşım” 

Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, Sayı:86, ss.95-110. 
Arpaguş, Hatice K.(2006). Osmanlı Halkının Geleneksel İslam anlayışı ve 

Kaynakları, Ensar Neşriyat, İstanbul. 
Arslan, M. (2003). “Türk Toplumunda Geleneksel Dini Yaşam ve Halk 

İnançları; Taşrada Yaşayan İnsanlar Arasında Uygulamalı Bir Çalışma” Değerler 
Eğitimi Dergisi C.I., sayı: 2, 23-46. 

Arslan, M. (2004).  Türk Popüler Dindarlığı, Dem Yay., İstanbul. 
Artun, E. (2005). Türk Halkbilimi, Kitabevi, İstanbul. 
Bodur, Hüsnü Ezber. (2012). “Küreselleşme ve Din”, Din Sosyolojisi El Kitabı, 

Der: N. Akyüz- İ. Çapçıoğlu, Grafiker Yay., Ankara., 211-219. 
Coşkun, A.  (2005). Sosyal Değişme ve Dini Normlar, DEM Yay., İstanbul. 
Çelik, C. (2002).  Şehirleşme ve Din, Çizgi Kitabevi, Konya. 
Çelik, C. (2005). “Dindarlık Tipolojilerine Metodolojik Bir Yaklaşım”, İslamiyat 

Dergisi,  C. 8., sayı:2, 71-90. 
Develioğlu, F. (1971). Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik lügat, Doğuş Matbaası, 

Ankara. 
Doğan, İ. (1996).Sosyoloji Kavramlar ve Sorunlar, Sistem Yay., İstanbul. 
Er, İ. (1998).  Din Sosyolojisi, Akçağ Yay., Ankara. 
Erdem, M. (2000). Kırgız Türkleri, sosyal Antropoloji Araştırmaları, Avrasya 

Stratejik Araştırma Merkezi Yay., Ankara. 
Erdem, M. (2005).  Kırgız Türkleri Dini ve Sosyal Hayat, TDV Yay., Ankara.  
Güleç, Melda M. (2012). Espiye’de Halk Dindarlığı, Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü (Doktora Tezi), Bursa. 
 Günay, Ü. (1999). Erzurum ve Çevre Köylerinde Dini Hayat, Erzurum 

Kitaplığı Yayınları, İstanbul. 
Günay, Ü, (2002),  Din Sosyolojisi, İnsan Yay., İstanbul.  



Hasan COŞKUN 
 

│126 

│Social Sciences Researches Journal 

 Günay, Ü. (2003). “Türk Halk Dindarlığının Önemli Çekim Merkezleri Olarak 
Dini Ziyaret Yerleri”, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, S:15, 
Kayseri. 

Günay, Ü.; Çelik, C. (2006). Dindarlığın Sosyo-Psikolojisi, Karahan kitabevi, 
Adana. 

 Günay, Ü. ; Güngör, H. ve diğerleri, (2001), Ziyaret Fenomeni Bir Din Bilimi 
Araştırması-Kayseri Örneği, Erciyes Üniversitesi Yay., Kayseri. 

Gündüz, Ş.  (1998).  Mitoloji ile inanç arasında, Etüt Yay., Samsun. 
İnan, A. (1972).  Hurafeler ve Menşeleri, Nur Matbaası, Ankara. 
İnan, A. (1999). “Bazı Güncel Meselelere Kısa Bakışlar”, İslamiyat Dergisi, c.2, 

sayı 2, 110-113. 
Hocaoğlu, D. (1999). “Türk Müslümanlığı Üzerine Bazı Notlar”,  Sayı: 66., 

Bahar  (Nisan-Mayıs-Haziran)., İstanbul., ss.08-23. 
 Kalafat, Y. (2006). Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri, Atatürk 

Kültür Merkezi Yay., Ankara. 
Keleş, A. (2002).  “Türkiye’de Cemaat Dindarlığının Oluşumunda Hadislerin 

Rolü”, İslamiyat Dergisi, sayı:4,  125-140. 
Kurt, A. (2016). Din Sosyolojisi, Sentez Yay., İstanbul. 
Mardin, Şerif. (2007).  Din ve İdeoloji, İletişim Yay., İstanbul. 
Navruzova, G. (2012).  Halk Dindarlığı Üzerine Bir Din Sosyolojisi Araştırması-

Derbent (Dağıstan Örneği), (Doktora Tezi), Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Kayseri. 

Ocak, A. Y. (1996). Türk Sufiliğine Bakışlar, İstanbul. 
Ocak, A. Y. (1995). “Günümüz Türkiye Müslümanlığına genel Bir Bakış”, 

Türkiye Günlüğü Dergisi, 35. 89-94. 
Örnek, Sedat V. (1971).  Etnoloji Sözlüğü, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-

coğrafya Fakültesi Yay., Ankara.  
Örnek, Sedat V.  (1977).  Türk Halk Bilimi, İş Bankası Kültür Yay. Ankara. 
Özön, M. N. (1971).  Osmanlıca-Türkçe Sözlük, Ankara.  
Polat, K. (2008).  Beşikten Mezara Kırgız Türklerinde Gelenek ve inanışlar, TDV 

Yay., Ankara. 
Sayın, Ö. (1994). Sosyolojiye Giriş, Üniversite Kitapları, İzmir. 
Tanyu, H.  (2007). “Dini Folklor veya Dini-Manevi Halk İnançlarının Çeşit ve 

Mahiyeti Üzerine Bir Araştırma”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 
C.XXI, Ankara, 123-142. 

Tanyu, H. (2007).  Türkiye’de Adak Yerleri, Elips Yay., Ankara. 
Tatlılıoğlu, D. (2002). Türkmenistan’da Dini ve Tarihi Ziyaret Yerleri, Dilek 

Matbaası, Sivas:  
Ünal, Mustafa. (1998). Türk Halk Dini, Dinler Tarihi derneği ve Selçuk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi İş birliği ile Konya. 
Yılmaz, H. (2002).  Türk Müslümanlığı, Dindarlık ve Modernlik, İslamiyat 

Dergisi, sayı:4,  57-66. 


