DEDELIK VE OZANLIK ILISKIiSi
(KANGALLI DEDE OZANLAR ORNEGI)’

Hasan COSKUN™
0Oz

Bu makalede Alevi geleneginin yasatilmasi ve gelecek kusaklara aktarilmasinda hayati 6neme
sahip olan dedelik kurumu ve ozanlik gelenegi arasindaki iligki tespit edilmeye galigilmugtir.
Geleneksel Alevi topluluklarinda dedelik kurumu bireysel ve toplumsal hayatin merkezinde
yer alir. Alevi Dedeleri hem dini hem de toplumsal fonksiyonlar icra eden toplum liderle-
ridir. Alevi-Bektasi gelenegine mensup Halk Ozanlarinin bir¢ogu asirlardan giintimiize kéy
koy gezerek Alevi topluluklarinin dini ve diinyevi problemlerini halletmiglerdir. Ozanlik ge-
leneginin en giiglii oldugu illerden biri Sivas'tir. Sivas’taki halk ozanlarinin kahir ekseriyeti
Alevi-Bektasi gelenegine bagh asiklardir. Sivas “ozanlar ocagr’, “asiklar yatag:” olarak meshur
olmugtur. Sivas'in bu isimlerle amilmasinda hi¢ siiphesiz Alevi-Bektasi geleneginin ayr1 bir
etkisi vardir. Biz de agiklar yatag: Sivas’in ozanlar ocagi Kangal il¢esinde yagamus Seyit Mah-
zuni Dede, Suzani Dede, Kurt Veli Dede, Hasan Fehmi Kusuri Dede ve Musa Karakag Dede
orneginde dedelik kurumu ve ozanhk gelenegi arasindaki iligkiyi sosyolojik agidan tespit et-
meye ¢alistik.

Anahtar Kelimeler: Alevilik, Kangal, dsiklik gelenegi, dedelik, ozanlik

RELATIONSHIP BETWEEN DEDELIK AND MINSTRELSY
(SAMPLE OF ALAWI LEADERSMINSTRELS FROM KANGAL)

Abstract

In this article, we tried to identify relationship between Dedelik (Male Alawi Leaders)
concept and Ozan (Traditional minstrel) tradition that has vital importance to keep
alive of the Alawi tradition and transfer it to next generations. Dedelik is in the center
of individual and social life in traditional Alawi communities. Dede means Alawi
community leader who performs religious and social functions. Most of Alawi Tra-
ditional minstrels (Ozan) have visited Alawi villages for centuries up to this time and
they arranged religious and daily problems of Alawi societies. Sivas is one of pow-
erful cities of traditional Alawi minstrelsy. Most of the minstrels (Ozan) in Sivas be-
long to Alawi-Bektashi tradition. Sivas became as a traditional Alawi minstrel center
(Ozanlar Ocag1 or Asiklar Yatagi). Certainly, there is a separate effect of Alawi-Bek-
tashi tradition to remember Sivas with these names. We tried to identify sociological
relationship between the Dede Concept and the Alawi Minstrelsy with the examples

*  Makalenin Gelis Tarihi: 09.02.2016, Kabul Tarihi: 31.05.2016

** Yrd. Dog. Dr., Gaziosmanpasa Universitesi, [lahiyat Fakiiltesi, Felsefe ve Din Bilimleri Boliimii, Tokat/ Tiirkiye,
hasanhoca$8@gmail.com
DOI: 10.12973/hbvd.79.204

TURK KULTURU ve HACI BEKTAS VELT ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79 95




Hasan COSKUN

of some Alawi community leaders (Dede) living in Kangal District, (Kangal is a very
important place for traditional Alawi minstrelsy). They are Seyit Mahzuni Dede, Su-
zani Dede, Kurt Veli Dede, Hasan Fehmi Kusuri Dede and Musa Karakas Dede.

Keywords: The Alawi tradition, Kangal, minstrelsy tradition, dedelik, minstrelsy

Giris

Dedelik, Anadolu Aleviliginin yiizyillar boyunca ayakta kalip kusaktan kuga-
ga aktarilmasini saglayan en 6nemli kurumu oldugu gibi, bu gelenegin sosyal ve dini
yapilanmasinda hayati bir dneme sahiptir(Aydin, 2006: 34). A.Yasar Ocak’a gore,
“dedelik kurumu” Aleviligin bel kemigini teskil eden bir kurumdur. Nasil ki Al kiiltd,
inang yapilanmasi bakimindan Aleviligin temelini teskil ediyorsa, “dedelik kurumu”
da cemaat yapilanmasi bakimindan Aleviligin temelini olusturur. Eski kabile sefleri
ve dini reisleri olan Tiirkmen babalarini, Hz. Ali soyundan gelen seyitler ve dedeler
haline getiren Sah Ismail'in érgiitcii kisiligi sayesinde, Alevi ziimrelerinin her biri,
baglarinda ayni zamanda Alevi yolunun miirsidi olan dedelerin bulundugu ocaklara
bagl yasamuglardir (Ocak, 2002: 49; 2009: 246).

“Kazilbag- Alevi koylerinde, cemaatin dini lideri, Dede’dir. Bu gelenekte dede,
mirsitlik eder, irsat eder. Terbiye edicidir; miirebbidir, pirdir. Miirsidin nefesi, hak
nefesidir. Alevilikte, miirsidini hak bilmeyenin iman yoktur. Bu inang, S$ia'nin ima-
met dinin temel inang esaslarindan olup, ona itikat etmedik¢e iman tamamlanmuig
olmaz akidesi ile uyusmaktadir. Diger yandan toplumsal statii bakimindan sosyal
hiyerarsinin en tist noktasinda bulunan Alevi dedeleri, Turkiyenin ¢esitli yerlerin-
de bulunan “Ocak”lara baghidirlar. Bundan dolay1 kendilerine “ocakzade” denilir.
Ocakzade dedelerinin peygamber soyundan geldikleri yani, evlad-1 resul olduklar1
kabul edilir. Bu nedenle “Seyid” ad1 ile anilirlar. Seyyidlik, onlara, dini bir itibar ka-
zandirir. Toplum tizerinde onlarin sosyal rollerinin artmasini pekistirir. Dedelik soy
takip eder. Dede ailelerinde bu durumu kanitlamak tizere belli dergahlarin ve Naki-
bu’l-Esraf kurumunun onayini tagryan belgeler, yani “secere”ler bulunur. Bu anlamda
alevi geleneginde dedelik kurumu, megruiyetini Ehl-i Beyt'ten almaktadir ”(Altin-
tas, 2005: 102).

1. Dedelik ve Ozanlik

Oguzca kokeni olan “dede” sézcuigii edebi Tirkgede “baba, dede, ced, ihtiyar,
amca ve dayr” anlamlarinda kullanilmistir. Dede s6zctigiintin, Orta Asya'da yasayan
Tiirk topluluklarinda halka yol gosteren tecriibeli ve bilgili kisiler i¢in kullanilan ‘ata’
ve ‘baba’ sozciikleri ile ayni anlamda kullanildig1 bilinmektedir. Anadolu’da da ilk
zamanlardan itibaren ayn1 manada kullanildig1 séylenebilir.

96 TURK KULTURU ve HACI BEKTAS VELT ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79




DEDELIK VE OZANLIK ILISKIST (KANGALLI DEDE OZANLAR ORNEGI)

Hoca Ahmet Yesevi ile baglayan Tirk sufiliginin gelisim siireclerinde ko-
lonizator derviglerin Anadolu’ya gelmeden 6nce kullandiklar: ata, dede, baba gibi
unvanlar bize Anadolu'da da kullanilan dede teriminin etimolojik kokeni hakkinda
bilgi vermektedir. Bu dervisler igerisinden verilebilecek 6rnek isimlerden birkagin,
Arslan Baba Hakim Ata, Mansur Ata ve Dede Korkut olarak siralayabiliriz. Ozellikle
Islamiyet’ten 6nceki Tiirk kiiltiirii igerisinde 6zel ve saygin bir yere sahip olan Dede
Korkut ‘ ta da goriildiigi gibi “dede” ifadesi ‘ata’ ve ‘baba’ terimleri Tiirkler arasinda
saygin bir mevkii ifade etmektedir. Etimolojik kokeni ile baglantili olarak bu terimler
Anadolu'da efsanelerin de sekillendirilmesinde etkili olmus ve bir nevi ulusal anla-
yista, ulusal kahramanlar ve din ulular1 igin kullanila gelmistir (Yilmazgelik ve Erdo-
gan, 2012: 14-15).

Dedenin toplumsal statiisii ve dini uygulamadaki gérev ve hareketlerinden
bir kismi, $amanizm’deki kamin yaptiklariyla benzerlik arz etmektedir. Alevilikte-
ki dede ve Bektasilik’teki baba ile Tiirklerin eski inanglarinda 6nemli yeri olan kam
arasinda ilging benzerlikler bulunmaktadir. Bu benzerlikler, giyim tarzlari, toplum
igerisindeki itibarlari, toplumda gordiikleri hizmetler, dualar1 vb. birgok noktada
kendisini gstermektedir (Eren, 2002: 132).

“@n

Onbesinci yiizyila kadar “4sik edebiyati”nin yerini iki gelenek tutuyordu.
Bunlar destan gelenegi ile dini mistik edebiyat gelenegidir. Destan geleneginin ye-
gane temsilcileri ozanlardi. Bugiinki hikéyeci 4siklarin yaptiklarini saman kiltiir-
niin hikim oldugu devirlerde ozanlar yapryordu. Ozanlar, duydugu ve bildigi kahra-
manlik olaylarini, zaferleri, felaketleri ve toplumu yakindan ilgilendiren meseleleri
derlemek, nazmetmek, diiziip kogsmakla miikellefti. Ozanlar, bu isi kopuz esliginde
yaparlardi. Ayrica ozanlar, 6zel toplantilarda (diigiin, sélen, senlik...) baska edebi
tiirleri her zaman basariyla uygularlardi (Kaya, 1998: 25).

Ozanlik geleneginin en giiglii oldugu illerden birisi Sivas’tir. Sivas’taki halk
ozanlarinin kahir ekseriyeti Alevi-Bektasi gelenegine bagh asiklardir. Sivas “ozanlar
ocagl’, “asiklar yatagr” olarak meghur olmugtur. Sivas’in bu isimlerle anilmasinda hig
siphesiz Alevi-Bektasi geleneginin ayri bir etkisi vardir. Alevi geleneginde bugiine
kadar yagamis ozanlardan yedisini bityiik usta ve kutsal saymiglardir ki bunlara “Yedi
kutuplar” ad1 verilmigtir. Onlar, Pir sultan Abdal, Kul Himmet, Hatayi, Yemini, Vi-
rani, Teslim Abdal ve Nesimi'dir (Ozdemir, 2013: 14; Taggin, 2013: 184). Alevi ge-
leneginde “Yedi Ulu Ozan” olarak kabul edilen agiklardan Pir sultan Abdal ve Kul
Himmet Sivashdir.

Hiiseyin Gazi Metin Dede’ye gore “ozan; kendi ismini kendi koyan degildir.
Ozan, ismi dahil her geyini halktan alandir. Ozan sanattir, ozan is¢idir, ozan koyli-
diir, ozan memurdur, ozan cift¢idir, ozan diinya dlemindeki tiim insanlar1 egit ve bir

TURK KULTURU ve HACI BEKTAS VELT ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79 97



Hasan COSKUN

gorendir. Velhasil halkin ta kendisidir. Sesidir, kulagidir, goziidiir, dilidir, yiregidir,
beynidir”(Metin, 2013: 287).

Alevi-Bektasi ozanlar1 mahlas alirken, kendilerini divan sairlerinden ayirmak
i¢in “Hatayi”, “Kamberi” “Virani” benzeri agiklik adlariyla yetinmemis, mahlaslari-
nin bagina “Kul”, “Abdal’, “Pir”, “Baba”, “dede” benzeri adlar eklemislerdir (Ozdemir,
2013: 14). Bu ozanlarin mahlaslarinin sonuna “pir”, “baba’, “dede” gibi unvanlar
eklemesi asla tesadif degildir. Alevi-Bektasi gelenegindeki dedelik kurumu ile ya-
kindan iligkilidir. Taliplerini bulundugu kéyleri elinde saziyla gezerek gorgii ve yarg:
cemlerini yoneten, taliplerini goren ozanlarin birgogu ayni zamanda dededir. Aragtir-
ma alanimizdan edindigimiz bilgilere gore 6zellikle Tekke ve zaviyelerin kapatilmas:
ve tarikatlarin yasaklanmasi siirecinde Alevi-Bektasi inanglarini yaymak ve yagatmak
i¢in dedeler ozan, 4sik unvanlarini kullanarak cem erkanini rahatlikla yiirtitmisglerdir
(Coskun, 2014: 64).

Sivas'in Kangal ilgesinde yetisen tiim 4giklar tarafindan Pir Sultan Abdal,
“Pir”, Kul Himmet ise “Miirsit” olarak kabul edilmektedir. Ozellikle Pir Sultan Abdal,
Dogu Anadolu'dan Balkanlara kadar Osmanli topraklarinda talipleri olan, rehberlik-
ten pirlige, pirlikten miirsitlige kadar yiikselmis, Muhammed-Ali yolunu stirdiirmiis,
Balim Sultan’dan nasip almis bir Alevi-Bektasi dedesi olarak kabul edilmektedir (Oz-
demir, 2013: 32).

XX. ytizyilin en 6nemli ozanlarindan Davut Sularinin Kizilbag Ocaklarin-
dan Kureysan Ocagina mensup, soyu Seyit Mahmut Hayrani’ye dayanan 6nemli bir
Alevi dedesi oldugu bilinmektedir. Davut Sulari’nin bizzat babasi tarafindan pirler,
mirsitler 6niinde sinava tabi tutularak 22 yaginda dedelik gérevine layik goruldigi
soyleniyor. Davut Sulari dedelik postuna oturduktan sonra taliplerin koylerini geze-
rek hem dedelik vazifesini yerine getiriyor hem de ozanlik gelenegini yasatiyor (Ar-
vas, 2015: 204-206). Bu durum bize dedelik ile ozanlk arasinda giiglii bir bagin var
oldugunu gostermektedir. Musa Karakas Dede’ye gore ozan; “Bizim yedi ulu ozani-
muza ve yedi ulu ozanin diginda da tarihteki birgok ozanlarimiza baktigimiz zaman,
aslinda ozanlarimiz da halkimiza égretmenlik yapmustir, aydinlatma yolunu se¢mis-
tir. Ozanlarimiz siiriyle, saziyla, soziiyle yoksullugunu anlatmugtir, yazini anlatmugtur,
kigini anlatmugtir, baharini anlatmigtir, bagini anlatmistir, bahgesini anlatmugtir, onlar
da kendi dalinda 6gretmenlerdir, onlar aslinda halkin 6gretmenidirler. Halk ozani
halkin sazly, s6zlii basinidir. Ciinki diyar diyar gezmistir; bagka yerdeki kiltiiri, bas-
ka yerdeki toreyi, bagka yerdeki sohbeti getirmis buraya aktarmustir, buradakini ora-
ya gotirmistiir. Halkin kiltiirtni birlestirme yolunda da gaba sarf etmistir.

Halk ozani denilince ¢ok sey ifade etmektedir. Ozanlikta siyaset yoktur, hal-
kin ozaninda sag-sol olmaz, halk ozani halkla bir bitiin olur, halkin burada yasaya-
madigin bagka yere tasir; der ki, burada eksiklik var, siz bunu goremediniz. Halk

98 TURK KULTURU ve HACI BEKTAS VELT ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79




DEDELIK VE OZANLIK ILISKIST (KANGALLI DEDE OZANLAR ORNEGI)

ozanlarryla dedelerin yaptig1 hizmetler paraleldir. Ciinkii ikisi de halki yonlendiren;
biri inangta digeri kiiltiirde yonlendiren rehberler, 6nciilerdir. Dedeler hem inangta
hem kiiltiirde 6nderdirler. Bizim ge¢misteki miirsitlerimize baktigimiz zaman, 7 Ulu
Ozan, Kuran Kerim'i Tiirkgelestirip deyislerle duvaz imamlarla bize nakletmislerdir
(Coskun, 2014: 65).

2. Kangall1 Dede Ozanlar

Sivas’mn Kangal ilgesi, Osmanlilar déneminde “Kangal Nahiyesi” olarak Ye-
ni-il kazasinin 6nemli idari yapilanmalarindan birisiydi. Tarihi kaynaklarimizda
Kangal ile ilgili kayitlara Sivas Vilayeti'nin Yeni il Kazasr'na bagh bir nahiye olarak
rastlariz. Belgelere gore Yeni-Il denilen bélge, Sivas sehrinin giineydogusunda kalan,
Kangal-Giirtin ve civaridir. Yeni-il livasinin bulundugu alanda, Halep y6resinden gel-
mis Tirkmen agiretleri yerlesmistir. Bunlar Halep-Sivas arasinda konup-gocerlerdi
(Mutly, 2011: 88). Bu bolgede yerlesik hayata gecmis koylerle birlikte, cok sayida
konar-goger hayata devam eden Tirkmen topluluklar1 da bulunmaktaydi. Tirk-
menler hayatlarin1 hayvanciliga bagli olarak devam ettirdikleri i¢in yazin kendilerine
tahsis edilmis bu yaylak alanlarinda kigin ise Halep ve Sam taraflarinda ikamet et-
mekteydiler. Bu Turkmen topluluklar: sahip olduklart siiriileriyle birlikte Halep ile
Uzunyayla arasinda gidip gelmekteydiler. Baharin gelmesiyle birlikte Halep’ten ko-
yun ve deve siiriileriyle birlikte yiiriiytise gecen Tirkmen topluluklar1 uzun, yorucu
ve tehlikeli bir yolculuk sertiveninden sonra Anadolu’nun ugsuz bucaksiz yaylalarina
kadar gelmekteydiler. Daha 6nceden belirlenmis olan yaylak alanlarina oba oba, ce-
maat cemaat yerlesen Tiirkmenler, burada yeni bir hayat tarzina biirtinerek yasamla-
rin1 sonbahara kadar devam ettirmekteydiler (Sahin, 1980: 150-154).

Kangal Tiirkmen Alevilerinin yasadigi kéylerde yaklagik 40 ozanin var oldu-
gunu soyleyebiliriz. Bu ozanlarin ¢ogunlugunun da dede oldugu y6re insani tarafin-
dan bilinmektedir. Kangal'da 4siklik geleneginde iki ekol vardur. Birincisi Asik Ruh-
sati ekolil; genellikle Stinni ekol olarak bilinir, ayn1 zamanda tiim Turkiye'de birgok
halk agigina nefes vermis bilinen bir gelenektir. Ikincisi Mamas ekolii olarak bilinir.
Mamas Sah Ibrahim Veli ve Seyid Ali Sultan Ocaklarinin bulundugu kéklii gelene-
ge sahip olan bir Tiirkmen alevi kdyiidiir (Bozkurt, 1999). Her iki ocaktan da ¢ok
6nemli halk ozanlar1 yetismistir. Biz de en 6zgiin 6rnekler olarak kabul ettigimiz;
Seyit Mahzuni Dede, Suzani Dede, Asik Revani (Kurt Veli Dede), Hasan Fehmi
Kusuri Dede ve Musa Karakas Dede’yi 6rnek olarak aldik kisaca hayat hikayeleri,
eserleri ve siirlerinden bahsettik. Bu Dede ozanlar yasadiklar1 dénemde sazlariyla,
sozleriyle, nefesleriyle toplum i¢in hem rol model hem de bir 6rnek sahsiyet, yol
gosterici, rehber olmuglardir. Ozan olmakla birlikte pir, rehber, miirsit olarak da top-
lumsal yapida bazen 6gretmen, bazen doktor, bazen psikolojik danigman fonksiyon-
larini icra etmiglerdir.

TURK KULTURU ve HACI BEKTAS VELT ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79 99



Hasan COSKUN

2.1. Seyit Mahzuni Dede

1869 yilinda Sivas'in Kangal il¢esinin Yellice kéytinde dogmustur. Osmanli-
lar zamaninda ailesine berat ve fermanlar verilerek ayricaliklar taninmugtir. Bu belge-
lerden anlagildigina gore soy kiitiigii; Molla Yakup, Seyh Sazeli, Imam Hasan, imam
Ali, Hz. Muhammed’e kadar dayanmaktadir. Siilalesinde 6nemli kigiler Haci Bektag
Tekkesiyle yakin iligkide olmustur. Bunlardan $eyh $azeli, tekkedeki Kahveci postu
olarak bilinen 9. Postun sahipligi mertebesine yitkselmistir.

Asil ad Seyit Gokge'dir. Istanbul’da Idadi tahsili yapmis ve uzun yillar burada
kalmustir. Ug kere evlenmis olan Mahzuni'nin 10°dan fazla ¢ocugu olmustur. Ogren-
ciligi sirasinda yol hizmetine girmis ve bu arada siire baglamigtir. Aruzla siir yaza-
bilecek derecede genis bilgi, kiiltiir ve kabiliyete sahip biridir. 1942 yilinda Hakk’a
yuriimis olup mezar1 dogdugu kéy olan Yellice'dedir.

Siirlerinde Seyyid Gazi, Ziinubi ve Mahzuni mahlaslarini kullanmistir. Bun-
lardan en fazla Mahzuni’yi tercih etmistir. Kendisinden sonra Alevi-Bektasi ziimresi
icinde oldukea etki birakmus bir sairdir. Dini siirlerde dili kilfetli, diger siirlerde ise
bunun tersine olduk¢a sadedir. 500'den fazla siiri vardir. Divrigili sair Siileyman Gir-
yani ile yakin arkadagligi olmustur(Kaya, 2009, C.4: 33-35).

Asik Seyyid Mahzuni, Seyh Sazi evlatlarindan yetismis énemli dede ozanlar-
dan birisidir. Bu ocaga bagl talipler daha ¢ok Divrigi ve Kangal yoresinde toplanmis-
tir. Ayrica bu ocagn talipleri Kangal, Divrigi, Hafik, Ankara, Malatya, Maras, Antep,
Adana, Corum, Merzifon, Yozgat, Gaziantep, Malatya (Arguvan ve Darende) Tokat,
Zile, Erzurum, Erzincan ve $arkislanin Emlek Yoresinde talipleri bulunmaktadr.
Agik Seyyid Mahzuni Dedenin talip kdylerine baktigimiz zaman hemen hemen
tiim Tirkiye'de etkin bir halk ozani oldugunu rahatlikla s6yleyebiliriz. Bunun temel
nedenlerinden birisi Seyh Sazi Ocaginin bas ocak olarak tanimlanan énemli Alevi
ocaklarindan birisi olmasidir (Coskun, 2015: 101-102).

Seyh Saziii’l-ula

Seyyid-i sadat-1 dlem yadigar-1 kibriya

Murtaza'dan giymisiz biz tic-1 ahmer ser kaba

Manisi hem yérigr1 ol Hasan Hulki Riza

Sah gehid-i Kerbel&'dan okuruz ilm-i hica
Yahya Mahmud Ismail ol ziimre-i kin-1 Hiida
Ceddimiz Kézim bekadir Seyh-i Sazit'l-ula

100  TURKKULTURU ve HACI BEKTAS VELI ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79



DEDELIK VE OZANLIK ILISKIST (KANGALLI DEDE OZANLAR ORNEGI)

Bade-i Zeyne’'l-abayiz Bakuriytiz Caferi

Kazimi’'l-Musa Riza'dir ins i cinnun rehberi

Sah Taki hem ba Naki bedrii’d-diicAdir Askeri

Mehdi-i sahib-livanin abdiytiz hem kemteri
Yahya Mahmud Ismail ol ziimre-i kin-1 Hiida
Ceddimiz Kézim bekadir Seyh-i Saziir'l-ula

Biz “giiruh-1 naci”yiiz biz ol yiizii ihfa bizim

Azm-i mirag eyleriiz hem Mescid-i Aksa bizim

Silsilem Yakub miiminiiz sirr-1 “ev-edna” bizim

Bak Ziinub4 ilm-i sitbhan-ellezi esra bizim
Yahya Mahmud Ismail ol ziimre-i kin-1 Hiida
Ceddimiz Kézim bekadir Seyh-i Sazit'l-ula

2.2 Suzani Dede

Asil adi Vahap Bozkurt tur. Revani ile kardestir. Ali ve Medine’nin ogludur. Ilgi
gekici bir 6ykiidiir Sair Suzani’nin yagami. 1890 yilinda Sivas’m Kangal ilgesine bagli
Mamas koyiinde dogar. Baba Ali Dedenin ¢ocugu olmaz ve bir adak adar. Bu adaga
gore erkek ¢ocuk sahibi olacaktir. Ve bir giin diisinde Abdilvahap tekkesini goriir.
Sivas’taki Abdiilvahab Gazi Tiirbesini ziyaret ettikten sonra Suzani dogar. Koy gelene-
gine gore hagil yapilir. Simdi Ali Efendi'nin evinde gérkemli bir hagil kazani kayniyor-
du. Koyiin yash karilar1 gelmisler, mutlu bigimde gocugu sarip sarmaliyorlar, tiirkiiler
soyliiyorlardi. “Cok siikiir kiigiik dede dogmustu. Vahap dede dogmustu. Abdilvahap
Gazi Sultan umutlarini bosa cikarmamist1” (Bozkurt, 2013: 72). Suzani Dede, askerlik
hizmetini Revani ile yapmus, birisi bascavus digeri ise bolik amiri olarak orduya hiz-
met etmislerdir. Her ne kadar bir tahsil gormemigse de Arap ve Latin alfabesini 6gren-
mistir. Cumhuriyetin kurulma ve gelisme yillaridir. Pek eli kalem tutan yoktur. Suzéni
boyle giinlerde katiplige baglar. Ama bu isi de uzun siire yiiriitmez. At sirtinda kéy kéy
gezmek ona gore degildir. Sivas’a demiryolu gelmistir. Cer Atolyesi adi ile demiryolu
fabrikasi agilmugtir. Suzani'nin eli ise yatkindur. Iyi bir ustadir. Nitekim atélyenin agtigt
stnav1 birinci sinif usta olarak kazanir ve ige baslar (Bozkurt, 2013: 73).

1925’te babasiny, II. Diinya Savas: sirasinda da esini kaybetmistir. Gengligin-
de koy koy dolagip saz galmistir. Askerlikten sonra Sivas'a gelmis, TCDD fabrikasina
girmigtir. Dort cocuk (Hacer, Gazi, Nergiz, Perihan) babasidir. 1945 yilinda siroz
hastaligina yakalanmis, ameliyat olduktan yedi giin sonra da vefat etmistir. Mezar1
Sivas’ta Abdiilvahabi Gazi Mezarligindadir. (Bozkurt, 1999: 11-63; Yildiz, 2003:
800) Siirekli deyisler okuyordu. Hatayi, Pir Sultan Alevi dgretisi iginde iyi bildigi
ozanlardi. Yakin gegmisin sairlerinin siirlerini okumaya baglamistir. Ruhsati, Simma-

TURK KULTURU ve HACI BEKTAS VELT ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79 101




Hasan COSKUN

ni, Mesleki gibi halk ozanlarin siirlerini okuyordu. Kendisi de bir kitapta derlemek
disiincesiyle deyisler yaziyordu. Bunlarin ¢ogu ask siirleriydi. Dinsel konulardan
kaginmaya 6zen gosteriyordu. Ne var ki, siirlerinde eski sozciiklere agirlik veriyor-
du. (Bozkurt, 2013: 75) Yetismesinde Agik Hasan, Siileyman, Revani ve Efgani’nin
rolii olmustur. Saz, ud ve keman calmigtir. {lk saz derslerini Isyani (Asik Hassév)'den
almugtir. 5-7 Kasimda yapilan 1. Sivas Halk Sairleri Bayramina katilmugtir. Samimi
ve i¢li bir koy sairidir. Kangal ve Divrigi yoresinde en ¢ok taninan ve deyisleri ¢ok
okunan dede ozanlardan birisidir(Kaya, 2009, C.5: 171-172). Suzani Dede bir ma-
nada Sivas’ta 1931 yilinda ilk kez diizenlenen Agiklar bayramu ile toplumsal hayatta
gortniirlik kazanmaya baglamugtir. Bu bayramdan sonra iinii ve etkisi, koyliiler tize-
rindeki otoritesi daha da artmistir diyebiliriz.

Suzani Dede sadece Kangal ve ¢evresinde degil tiim Sivas sehrinde iyi tanin-
mug etkili bir halk ozaniydi. Yasadigi zamanda sehrin 6nde gelen biirokratlariyla hep
iyi iligkiler icerisinde olmugtur. Ayni zamanda $ah Ibrahim Veli Ocagi mensubu bir
dede olan Suzani, Sivas’ta ¢alismasina ragmen siirekli Kangal ve koylerinde yasayan
talip koyleriyle de irtibatli olmus ve talip koylerinde uzun yillar cem torenlerine ka-
tilmus ve bu térenleri yonetmistir. Sah Ibrahim Veli Ocagi'nin Malatya'dan Corum’a,
Aydin’a kadar uzanan alanlarda talipleri vardi. Asik Suzani de bu ocakta yetigmis say-
gin ve etkin bir dedeydi (Bozkurt, 2013).

Ali’ye

Felek esten dosttan eyledi ciida
Hasret koydu muhabbete doluya
Ilahi kapinda bu sefil geda
Cagiririm Sahi Merdan Ali’ye

Mihneti ger duna yoktur nihayet
Senden ola dertlilere inayet

Ruzi sebdilerim elaman miirvet
Rubu Gubbii Hac1 Bektas Veli'ye

Su fani cihanda kara baglarim
Dertli sinem agk oduna daglarim
Derde derman bulam deyi aglarim
Abdal Musa Sultan Hizir Balr'ya

102 TURKKULTURU ve HACI BEKTAS VELI ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79




DEDELIK VE OZANLIK ILISKIST (KANGALLI DEDE OZANLAR ORNEGI)

Caglar goziim yas1 bak feryadima
Senden bagka kimse gelmez yadima
Medet miirvet dedim gel imdadima
Kizil elmadaki Kizildeli'ye

Deli goniil bir giin olamaz rugen
Derunumda yanar atesi Suzan

Yetis medet miirvet kaldim perisan
Nidem halim arz edem Yiiziibenli’ye

2.2 Kurt Veli Dede (Revani)

1899'da Kangal'in Sogukpinar (Eski adi, Mamas) kdyiinde dogmustur. Adi
Velidir. Cevresinde “Kurt Veli” olarak taninmigtir. Kurt Veli denilmesinin sebebi-
ni $6yle anlatryor: "Cok oldu ge¢mis karli bir giinde bizim Tokat’l1 agik ile Asagi’ya
dedelige ¢iktim. Fethiye'nin gériinimiini yaptik, Egribik’e gidiyoruz. Kar yar1 bele
geliyor. Atlar yirtiyemiyor, atlardan indik, atlar1 yedegimizde gétiiriiyoruz. Koyli-
kéyiniin yanindan gegiyoruz. $oyle iki dagin arasinda bir qukur var, orada kar yok,
yemyesil. Koyunlar yayiliyor. Uzaktan gobanlara bir selam verek dedik. Daha agzimizi
agmaya kalmadi, ¢obanlar bize kiifrii vermeye bagladilar. Neye ugradigimizi sagirdik.
Neler demiyorlar? “Ayiya bakin ayiya!” diyorlar, sakalimiza sagimiza séviiyorlar. O
anda “Yetis ya sah Ibrahim” diye yiirekten ¢agirdim. Ceddim bir kurt yollads. Biitiin
strtiyti bigti. Strtiintin kopeklerinin disleri kitlendi. Cobanlar bagirarak kagtilar. Mu-
cizat ceddimizdendir. Mucizat Sah Ibrahim Veli hazretlerindendir (Bozkurt, 1999:
5). Kurt Veli, Ali ve Medine’nin ogludur. Agik Suzani'nin kardesidir. Giisii, Giiher ve
Fatma adlarinda kiz kardegleri vardir. Tahsil gormemis olmakla beraber okuyup yaz-
may1 6grenmistir. 1915’te askere alinmis, Sivas'ta egitim goérmis, sonra Dogu cep-
hesine savasa gitmigtir. 1918°de bin bir giigliikle k6yiine donmiistiir. 1920°de tekrar
askere alinmig ve Fahrettin Altay komutasinda ¢avug olarak hizmette bulunmugtur.
Izmir'de Afyon'da Yunan askerlerine karg1 savagmus, ii¢ madalya almustir. Yiizbagi ola-
rak askerde kalmasi teklifini reddedip koytine donmiigtiir. 1925’te babasini kaybet-
migstir. 1950'de koyliisii Asik Goziibenli ile Kerbeld'yr ziyaret etmistir. 1950 yili ile
birlikte koylii toplumda s6z sahibi olmaya baglamugsti. O yillarda Alevi toplumunda
inanglar dolu dolu yasaniyordu. Daha kentlesme siireci baglamamigti. Malatya'dan
Tokat’a Sivas’tan Corum’a uzanan kéylerde Alevilik dolu dolu yaganiyordu. Kéylerin
bir biri ile baglantis: siiriiyor, uzak koylerdeki kisiler birbirini tanityordu. Ziyaretler,
dedelikler birbirini izliyordu. Revani kig aylarinda cemleri stirdiiriiyordu. Cemlerde
Silisli Astk Murtaza hep yaninda oluyordu. Uzak alanlara ulagiyorlar, cemler yapi-
yorlar, oradan bagka alanlara gegiyorlard1. Biyiklar buz tutuyor, soluklar donuyordu.

TURK KULTURU ve HACI BEKTAS VELT ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79 103



Hasan COSKUN

Tiim zor kogullara ragmen Alevi 6gretisi siiriiyordu. 20 Ekim 1968’de vefat etmistir
(Bozkurt, 1999: 64-74).

Usta derecede saz ve keman ¢alan Revani, saz ¢almay1 Asik Hasan'dan 6g-
renmigtir. 5-7 Kasim 1931 tarihinde, Ahmet Kutsi Tecer’in, Sivas’ta yaptig1 L. Sivas
Halk Sairleri Bayramina katilan ozanlardan birisidir. Siir teknigi gtigludiir. Pek ¢ok
siiri varsa da yazilmadig1 i¢in kaybolmustur. Elimize ancak on i siiri ulagabilmistir.
Yumusak huylu olmasina ragmen, yergi 6zelligi tasiyan kuvvetli siirler séylemigtir(-
Kaya, 2009, C.4: 477).

Kurt Veli dede; Kangal'daki Alevi-Bektasi kéylerinin hepsinde ¢ok iyi tani-
nan, cem yonetmis, ds1kligr giiclii 6nemli bir sahsiyet olarak bilinmektedir. Alevi
koylerinde goristigimiiz yashlarin bircogu Kurt Veli dedenin yiirattigi cemlere
katildigini ifade etmistir. Kurt Veli dedenin oglu Vahap Bozkurt babasinin 1960’lar-
dan sonra baz1 olaylar nedeniyle cem yaptirmadigini ifade ediyor. Kurt Veli Dede
sadece aleviler tarafindan degil, yorede yasayan Siinniler tarafindan da gonil ehli
saygin bir insan olarak biliniyor.

Dediler

Zahirde batinda gezen erenler
“Yatan ne yatarsin uyan” dediler
Erdebil'de Sah Ibrahim elinde
Aluben badeyi i¢ kan dediler

I¢iiben badeyi oldum mestane
Ellerim baglayip durdum divana
Kiil oldum agk ile ben yana yana
“Bu agkin oduna sen yan” dediler

Revani ¢ok stikiir biz olduk rugen
Tamu gormez sevdigine karigan
Miiminlikte gerek elbet bir nisan
Hakk'in birligine giiven dediler

2.4. Hasan Fehmi Kusuri Dede

1875 yilinda Kangal'm Diglik K6ytinde dogmustur. Asil adi Hasan Fehmi'dir.
Hidir Abdal Ocagindan olup soylar1 Karacaahmet’e kadar uzanir. On dért yil sair
Stleyman Giryani'den ders almis, Arapga ve Farsca 6grenmistir. Halki irsat etmek
i¢in Kars, Malatya, Kahramanmaras, Elbistan, Zara ve Imranl gibi il ve ilgeleri do-

104 TURKKULTURU ve HACI BEKTAS VELI ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79




DEDELIK VE OZANLIK ILISKIST (KANGALLI DEDE OZANLAR ORNEGI)

lagmistir. Evli olup ¢ kizi ve bir oglu vardir. 1951 yilinda Dighik kéytinde Hakk’a
yiriimistiir (Kaya, 2009, C.3: 651).

Dislikhi K6se Hasan Efendi Aleviligin felsefesini ¢ok iyi bilen, ¢evresi olan,
tim Alevi camiasina i1k tutan, Tiirkiye'yi karis karig gezen, Tiirkiye'nin neresine var-
san orada nerelisin dedikleri zaman “Sivasliyim” dendiginde de “Kése Hasan Efen-
diyi taniyor musun?” derlerdi. Diglikli Kése Hasan Efendi dini ve tasavvufi konulara
vakaf alim bir insan, din bilgini arif bir hoca olarak taninmugtir. Kangalli dede ozanlar
icerisinde Tiirkiye'de en ¢ok taninan sahsiyettir diyebiliriz. Sazi ve irticali olmayan
siirleriyle Hasan Fehmi Efendi, mahlasi olan Kusuri'yi kendisi almigtir. Daha ziyade
dini konular iglemistir. Hecenin yani sira aruzla da pek ¢ok siir yazmistur.

Hasan Fehmi Kusuri Dede Sivas ve ¢evresinde yasayan Alevilerin cogunlugu
tarafindan buytik mirsit, pir olarak bilinmektedir. Hidir Abdal Ocagina bagli olma-
sina ragmen Hasan Fehmi Kusuri Dede'nin Kumru kitabi tiim Aleviler tarafindan en
muteber kaynaklardan birisi olarak kabul edilmektedir. Hasan Fehmi Kusuri Dede
Sivas’in sadece Alevi koylerinde degil ayni zamanda Siinni gelenege bagli kéylerde
yasayanlar tarafindan da Agsik Kusuri olarak taninmaktadir. Agik Kusuri'nin siirleri
herkes tarafindan kabul gérmiis, sevilen ve siirekli tiirkii formunda okunan eserler-
dir. Kanaatimizce Astk Kusuri gibi ozanlar Alevi- Siinni kardesligi ve dostlugu agisin-
dan da ¢ok 6nemli fonksiyonlar icra etmektedir.

Giizeldir

Tanrinin nurundan var olup gelen
Muhammet Mustafa Ali giizeldir

Miirsit buyrugunu emir hak bilen
Hiinkéar Hac1 Bektas Veli giizeldir

Giizel yasa giizel otur giizel kalk
Guizel gozle giizel dinle giizel bak
Giizel ol ki giizel gorsiin giizel Hak
Giizel erenlerin yolu giizeldir

Bir giizellik elde et de yitirme
Guizel basa ¢irkin igler getirme
Giizel bagda karagali bitirme
Giizel bagin giizel giili giizeldir

TURK KULTURU ve HACI BEKTAS VELT ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79 105



Hasan COSKUN

Guzellikle giizellesmis giizel yol
Guizel yiirii goze degme giizel ol
Giizel yalvar giizel agla giizel giil
Guzel tut ki pirin eli giizeldir

Kusuri'nin giizellere meyli var
Tarikatta giizel erler hayli var
Giizel huylu giizel soylu Ali var
Abdal Musa Kizil Deli giizeldir

2.3 Musa Karakas Dede

1937 yilinda Kangal'in Dighk kdyiinde dogmustur. Ilkokulu kéyiinde oku-
mustur. 1957 yilina kadar kéytunde rengberlikle ugrasmistir. Askerlik hizmetini yap-
tiktan sonra Ankara’ya yerlesmistir. Karayollar1 Akkoprii Tesisleri Merkez Atolyesi-
ne isci olarak girmistir. Birgok sendika, dernek ve vakifta faal olarak ¢aligmustur. Yol-Is
Sendikasi, Ozanlar Dernegi, Ankara Sem Kiiltiir Evleri Yaptirma Dernegi, Ehl-i Beyt
Vakfi, Ozanlar Vakfi, Anadolu Erenleri Kiiltiir ve Sanat Vakfi bunlardan bazilaridur.
Seyyid Garib Musa Kiiltiir ve Tanitma Derneginin kurucusu ve bagkanidir. Dede ol-
dugu igin bir¢ok defa cem yiiriitmiistiir. 25.01.2008’de Ankara'da Hakk’a ytrtimiis-
tiir. Mezari, Kargtyaka mezarligindadir(Kaya, 2009, C.4: 194-195).

Siire ve saza geng yaslarda ilgi duymustur. Siirlerini genellikle Alevi inanci
dogrultusunda yazmustir. Siirlerinde mahlas olarak adini kullanmigtir. Ankara'da ya-
ymmlanan gesitli dergilerde siirlerini yayimlatma imkéani bulmustur. Musa Karakas
Dede Seyyid Garib Musa Kiiltiir ve Tanitma Dernegini kurmus ve dernekte yillarca
6nemli faaliyetlere imza atmustir. Divrigi'nin Alanyazi Koyiindeki Seyyid Garib Musa
tirbesini tamir ettirmis, tirbenin yolunu yaptirmis, yoredeki Aleviler tarafindan bir
tniversite gibi algilana bir cem evi yaptirmus, tiirbedeki cem evinin tiim ihtiyaglari-
n1 kargilamis, her y1l tiirbeye genglerden olusan heyetlerle ziyaretler diizenlemistir.
Ozellikle genglerin tarih bilincini taze tutmak igin 17-20 yas arasi genglerin her yil
tirbeye gotiriilmesini vasiyet etmistir. Dernek yoneticileri bu gelenegi halen devam
ettirmektedirler. Seyyid Garib Musa Sultan Ocag: isimli bir kitap yazmustir. Musa
Karakas Dede iyi bir sair olmanin yaninda modern bir pir portresi de ¢izmektedir.
Musa Karakas Dede adeta Seyyid Garib Musa Sultan Ocagi'm1 21. yiizyilda yeniden
diriltmistir diyebiliriz.

106  TURKKULTURU ve HACI BEKTAS VELI ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79



Alevi Kizilbag’im

Kimseden korkmaz soylerim
Ben Alevi Kizilbag'im
HakK’a giikiirler eylerim

Ben Alevi Kizilbag'im

Hakk’a bagladim 6ziimi
Herkes bilsin i¢ yiztini
Mevl&’'ya dondim yizimi
Ben Alevi Kizilbag'im

Secdegahim yiicAllah’tir
Kiblegahim Resul(ul)lah’tir
Niyazgahim Aliyullah’tir
Ben Alevi Kizilbag'im

Digiirsiinler beni dile
Baglanmigim ben bir pire
Miirsidim rehberim ile
Ben Alevi Kizilbag'im

Hakkimda kara yazsalar
Cekip kursuna dizseler
Nesimi gibi yiizseler
Ben Alevi Kizilbag'im

Agik Musa’'m gelmez hinca
Bagliyim on iki burca
Duysun cihan ugtan uca
Ben Alevi Kizilbag'im

Ali’siz Alevi olur mu

Be hey nankér nddan adam
Ali’siz Alevi olur mu

Inkar ediyorsun neden
Ali’siz Alevi olur mu

DEDELIK VE OZANLIK ILISKIST (KANGALLI DEDE OZANLAR ORNEGI)

TURK KULTURU ve HACI BEKTAS VELT ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79 107



Hasan COSKUN

Inanci ikrar1 n'ettin
Hayélen Al tirettin
Seytana mi biat ettin
Ali’siz Alevi olur mu

Bilesin ki Ali Islam

Esi yoktur 6rnek insan
Boyle emrediyor Kur’an
Ali’siz Alevi olur mu

Kaldiraman agur tagi
Ali’dir her ilmin bag
Muhammed’in yol kardag
Ali’siz Alevi olur mu

Hem Ali hem Sah-1 Merdan
Size mi kald1 bu meydan
Amacin ne fitne seytan
Ali’siz Alevi olur mu

Ali'miz yiicedir gayet
Hakkinda var bir¢ok ayet
Inkar eyleyene lanet
Ali’siz Alevi olur mu

Agik Musa’m ikrar verdim
Gergegi Ali'de gordiim
Ali'ye kavugmak derdim
Ali’siz Alevi olur mu

Sonug

Alevi-Bektasi geleneginde dedelerin statiisii ve konumu tartigma konusu dahi

yapilamaz. Alevi topluluklarinda dedeler hem dini hem de diinyevi otoriteyi temsil
ederler. Dede, dini sosyal ve kiiltirel hayatin merkezinde yer alir. Alevi gelenegine
bagl yasam siiren koylerde dedeler, Siinni topluluklardaki din adamlarinin fonk-
siyonlarini yerine getirmekle birlikte, koyliler i¢in 6gretmen, hikim ve doktorlarin
fonksiyonlarini da yerine getirirler. Sivasilinin Kangalilgesi Alevi-Bektasi gelenegine
bagli koyler 6rneginde “dedelik kurumu” ve “ozanlik gelene,

108  TURKKULTURU ve HACI BEKTAS VELI ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79

daki iligkiyi so-




DEDELIK VE OZANLIK ILISKIST (KANGALLI DEDE OZANLAR ORNEGI)

mut olarak ortaya koymak icin dede ozanlarin yagam hikéyelerini aktardik. Yoredeki
Alevi ozanlarin dede ailelerinin yasadig1 Alevi Ocaklarinin bulundugu koylerde yo-
gun olarak yasamasi “dedelik kurumu” ve “ozanlik gelenegi” arasindaki iligkinin mi-
sahhas bir 6rnegi olsa gerekir. Turkiye'de koyden kente biiyiik go¢ hareketleri 1950
yillarinda baglamugtir. 1950'den 6nce koydeki kirsal sosyal yasamda gezgin, seyyah
Alevi dede-ozanlar hayati islevleri yerine getirerek bir¢ok konuda topluma rehberlik,
onderlik ve onciilitk etmisglerdir. Tiirkiye'de kéyden kente biiyiik gog hareketlerinin
basladig1 1950 yilindan sonra birgok dede ailesi ve ozan biiyiik sehirlere go¢ etmistir.
Kangal yoresinde Alevi dedelerinin yetistigi Sah Ibrahim Veli, $ah Sazi, Hidir Abdal,
Garip Musa gibi 6nemli Alevi Ocaklar1 halen aktif olarak faaliyet gostermektedir. Yo-
redeki Alevi Ocaklarinda sifahi gelenegin temsilcisi olarak yetistirilen dedeler, atala-
rindan miras aldiklar kiltiirii saz esliginde gelecek kusaklara aktarmiglardir. Biz de
agiklar yatag: Sivas’in ozanlar ocagi Kangal ilgesinde yasamis, Seyit Mahzuni Dede,
Suzani Dede, Kurt Veli Dede, Hasan Fehmi Kusuri Dede ve Musa Karakas Dede
orneginde dedelik kurumu ve ozanlk gelenegi arasindaki iligkiyi sosyolojik agidan
tespit etmeye calistik. Ctinkii bu ozanlarimiz yillarca Kangal'da Tiirkmen Alevilerin
yasadig koylerde dedelik hizmetlerini yuratmiisler, cem torenleri gerceklestirmis-
ler, yore halkinin karsilagtigi toplumsal problemleri diigkiinliik sistemi gercevesinde
¢ozmeye caligmuglardir. Bu ozanlar ayni zamanda sazlariyla, sozleriyle, siirleri ve ne-
fesleriyle yore halkinin goniillerine terciiman olmuglardir.

Kaynakga

ALTINTAS, R. (2005). Alevi-Bektasi geleneginde dedelik kurumu, Uluslararas: Bektasilik
ve Alevilik Sempozyumu, Bildiriler ve Miizakereler, Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat
Fakiiltesi, Isparta.

ARVAS, A. (2015). Gezgin bir Alevi dedesi astk Davut Sulari. Tiirk Kiiltiirii ve Hact Bektas
Veli Arastirma Dergisi, 74: 199-209.

AYDIN, A. (2006). Akademisyenlerle Alevilik-Bektasilik sdylesileri, Horasan Yayinlari, 1. Baski,
Istanbul.

BOZKURT, E. (1999). Ozanlar Ocag, 1. Baski, Antalya.
BOZKURT, F. (2013). Ozanlar Ocagindan Agik Suzani. Kangal Mozaik Dergisi, 3. Istanbul.

COSKUN, H. (2014). Geleneksel Alevi Sosyal Orgiitlenmesi: Sivas Kangal Tiirkmen Alevileri
Ornegi. Yayimlanmamis Doktora Tezi. Necmettin Erbakan Universitesi Sosyal Bilimler
Enstitiisii, Konya.

COSKUN, H. (2015). Kangal ve cevresindeki Alevi ocaklar1. Tiirk Kiiltiirii ve Haci Bektas
Veli Arastirma Dergisi, 75: 97-118.

SAHIN, 1. (1980). Yeni-Il Kazdst ve Yeni-il Tiirkmenleri (1548-1653), Yayimlanmamig Dok-
tora Tezi. Istanbul.

EREN, S. (2002). Sosyolojik Agidan Ordu Yéresi Aleviligi, Yayimlanmamis Doktora Tezi, An-
kara Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Ankara.

TURK KULTURU ve HACI BEKTAS VELT ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79 109




Hasan COSKUN

KARAKAS, M. (2003). Seyyid Garip Musa Sultan le {lgili Bir Yeni Belge Dolayistyla. Tiirk
Kiiltiirii ve Haci Bektas Veli Arastirma Dergisi, 25: 99-103.

KAYA, D. (1998). Sivas'ta asiklik gelenegi (ikinci bask1). Cumhuriyet Universitesi Yaynlari,
Sivas.

KAYA, D. (2002). Seyyid Garip Musa ve onu Konu edinen Siirler. Halkbilim Arastirmalar,
Kitapevi yayinlar, Istanbul, 241-260.

KAYA, D. (2009). Sivas halk sairleri (birinci baski). Sivas 1000 Temel Eser, 5 Cilt, Sivas.

KAYA, D. (2012). Sivas’ta yatirlar ve ziyaret yerleri (birinci baski). Cumhuriyet Universitesi
Yayinlary, Sivas.

OCAK, A. Y. (2002). Tiirkler, Tiirkiye ve Islam (besinci baski). Istanbul: fletisim Yayinlari.

OCAK, A. Y. (2009). Tiirk Sufiligine bakiglar (onbirinci bask1). Istanbul: Iletisim Yayinlar:.

OZDEMIR, A. (2013). Pir Sultan Abdal (besinci baski). Istanbul: Sivas Platformu Yayinlar1.

TASGIN, A. (2013). Dile gelen Alevilik. Konya: Gizgi Kitabevi.

YILDIZ, A. (2003). Sivasl sairler antolojisi (besinci baskr). Istanbul: Sivaslilar Vakfi Yayin-
lar1.

YILMAZCELIK, 1. ve ERDOGAN, S. K.(2012). Alevilikte dedelik kurumu ve Mustafa dede
ornegi. Alevilik Arastirmalari Dergisi, 4, 1-34.

YUCEL, N. M. (2011). Sivas ili idari birimlerine ait yer adlari, Ankara.

110 TURKKULTURU ve HACI BEKTAS VELI ARASTIRMA DERGISI / 2016 / 79




