
 

 

35 

 

�.Ü. Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi  
NNoo::3366  ((MMaarrtt  22000077))  

 
 
 
 

 SABR� F. ÜLGENER’DE Z�HN�YET ve GER� KALMI�LIK  
-Osmanlı’dan Günümüze Yapısal Bir Çözümleme- 

 
 
 

                                                      Ahmet ÖZK�RAZ *  
 
 
 
Özet 
  Bu çalı�ma, Türk dü�ünce dünyasının önemli isimlerinden Sabri Ülgener’i, onun 
Osmanlı’dan günümüze Türkiye’nin sosyo-ekonomik ve yapısal sorunlarının analizinde 
kullandı�ı yöntem ve perspektifi konu almaktadır. Ülgener’in Weber ve Sombart gibi 
dü�ünürlerin modellerinden yararlanarak olu�turdu�u kendi özgün analiz yöntemi ve teorik 
araçlarıyla yaptı�ı çözümlemeler mercek altına alınmakta ve sunulmaktadır. Bu çerçevede 
özellikle Osmanlı’da neden kapitalist üretim yapısına geçilemedi�i sorusu temelinde yaptı�ı 
çözümlemeler, geli�tirdi�i fikirler ve vardı�ı sonuçlar, bu çalı�manın ana temasını 
olu�turmaktadır.  
 
          Anahtar Kelimeler: Sabri F.Ülgener,  �ktisat Ahlakı, �ktisat Zihniyeti, Anlayıcı     

Yöntem, Geri Kalmı�lık.    
                                                   
 
The Reasoning of Mentality and Undevelopment  Accordıng to Sabri F. Ülgener: A 
Structural  Analysis from Ottoman Empire times to todays 
 
Abstract 
This study elicits the method and perspective used by Sabri Ulgener, a famous researcher in 
Turkish thought world, to analyze Turkey’s socio-economic and structural problems from 
Ottoman Empire times till today. The analysis conducted by Ulgener using his own analysis 
method and theoretical tools benefited from the models of philosopher such as Weber and 
Sombart are elicited and represented. The analysis he conducted mainly for the question why 
Ottoman Empire had not used the capitalist production system, the ideas he developed and the 
results he achieved are the main topics of this study.  

 
          Key Words: Sabri F. Ulgener, Economy Morality, Economy Mentality, Apprehend    

Method, Undeveloped. 
 
 
 

                                                
*Yrd.Doç.Dr., Gaziosmanpa�a Üniversitesi, �ktisadi ve �dari Bilimler Fakültesi, Kamu 
Yönetimi Bölümü. 



 

 

36 

 

Giri� 

Tarihi dü�ünmek, tarihle ili�ki kurmak hemen her zaman bugünü dü�ünmek, bir 
anlamda bugünle ili�ki kurmak demektir. Geçmi� üzerine çalı�mak da “bugünün, 
bugüne ait �eylerin ve süreçlerin olmu� olma ve olacak olma biçimlerinin 
tarihselli�ini tekrar kurmak” �eklinde dü�ünülebilir (Çi�dem 1997: 12). Geçmi� 
hakkında bir yargıda bulunmak, dolaylı olarak bugün hakkında bir yargıda 
bulunmaktır. Ba�ka bir ifadeyle “bugün”, sadece bugünden kalkılarak kâmil mânâda 
anla�ılamaz. Tarihte “ne ani bir kesili� ne da ani bir ba�langıç” (Sayar 1999a: 569) 
vardır. Sayar’ın bu sözü özellikle iktisat tarihi için önem arzeder. Bu açıdan Türk 
modernle�mesini de�erlendirmek ve Osmanlı zihniyetini anlamak için iktisadî 
zihniyetin dönü�üm süreci önemli bir ara�tırma alanı olarak belirginle�mektedir.  

Türkiye’de ya�anan yapısal ve fikri dönü�ümü anlamak için tarihsel süreçte 
zihniyeti ve onun iktisadi boyutunu mercek altına almak ise kaçınılmaz olarak bizi 
bu konuda en fazla dü�ünen ve geli�tirdi�i kavramlarla konuya ı�ık tutan önemli bir 
fikir adamına, Sabri Ülgener’e götürür. Ülgener’in zihniyet analizi, gelenekçi 
toplumlardan modern toplumlara geçi�i tarihsel süreç içinde ele alması ve bu 
kapsamda Osmanlı’dan günümüze ya�anan dönü�ümlere ı�ık tutması bakımından 
özgün bir katkıyı ifade etmektedir.  

Zihniyet ara�tırmaları Türk sosyal bilimler gelene�ine merhum Sabri F. 
Ülgener’in çalı�maları neticesinde dahil olmu� bir konudur. Ülgener1, kendi zihniyet 
ara�tırmalarını ba�ı ve sonu “az çok beli olan” tarihsel bir kesit olarak “Çözülme 
Devri Osmanlı Toplumu” üzerinde yo�unla�tırmı�tır. Eserlerinde Weber’in 
geli�tirdi�i çalı�ma çerçevesini ve yöntemini özümseyerek kullanan Ülgener, 
böylelikle Weber’in modern kapitalizmin olu�umuna dair yaptı�ı sosyolojik 
analizlere benzer bir analizi, kapitalizmin niçin geli�emedi�ini açıklayabilmek için 
Osmanlı toplum yapısında uygular. Bu açıdan Ülgener iktisattan sosyolojiye, 
sosyolojiden tarihe ve hatta ilahiyata kadar uzanan çe�itli disiplinlerin verilerini 
zihniyet ara�tırmalarında kullanabilen, bütün bu alanları birbiriyle ili�kilendirebilen, 
iktisatçılı�ı, tarihçili�i ve sosyologlu�u kendi bilimsel �ahsiyetinde bir araya 
getirebilmi� ve Türk sosyal bilimleri gelene�inde örne�ine az rastlanan bir bilim 
adamıdır (U�ur 1983). Bu çerçevede “iktisat ahlakı” ve “iktisat zihniyeti” 
kavramları onun Türk sosyal bilimler gelene�ine kazandırdı�ı önemli 
kavramlardandır.  

Bu çalı�mada, sosyoloji ve iktisat alanlarında zihniyet ara�tırmalarının 
ortaya çıkı�ı, iktisat ahlakı ve iktisat zihniyeti kavramlarının tarihi özet olarak ele 
alınacak ve Ülgener’in bu kavramları içeriklendirme biçimi somutla�tırılmaya 
çalı�ılacaktır. �ktisat zihniyeti kavramı din sosyolojisi ve iktisat sosyolojisinin 
sundu�u verileri ortak bir zeminde yorumlayabilme imkanı sunmaktadır. Ülgener’in 
bu imkânı “Osmanlı �ktisat Zihniyeti”ni incelerken nasıl kullandı�ı bu çalı�manın 
önemli bir bölümünü olu�turacaktır. 

Son iki yüz yıldır Türk dü�üncesini en çok me�gul eden soruların ba�ında 
“Batı kar�ısında niçin geri kaldık?” sorusu gelmektedir. Bu önemli soruna Türk 
                                                
1 Ülgener’in entelektüel portresini ayrıntılı olarak ele alan bir çalı�ma için bkz. Sayar (1998). 



 

 

37 

 

dü�üncesinin en önemli simalarından biri olan Sabri F. Ülgener de kayıtsız 
kalmamı�tır. Bu ba�lamda O’nun bütün çalı�malarının ba�lıca motivasyon 
kaynaklarından birinin de bu oldu�u, Ülgener’in bu soruya zihniyet ara�tırmalarının 
e�li�inde bir cevap aradı�ı tespit edilebilir. “�ktisadi geri kalmı�lık” meselesine 
zihniyet ara�tırmaları aracılı�ıyla verilebilecek muhtemel cevaplar aynı zamanda 
Türkiye’nin iktisadî modernle�mesinde gözlemlenen bazı olumsuz vecheleri do�ru 
de�erlendirmek açısından da önemlidir. Bu ba�lamda, iktisat zihniyeti kavramı 
çerçevesinde Türk modernle�mesinin iktisadî muhasebesi bu çalı�manın kapsamı 
içinde ele alınacaktır. 

 

A. ANLAYICI YÖNTEM I�I�INDA Z�HN�YET, �KT�SAT VE D�N  

�ktisat tarihi ve sosyolojisi alanlarında zihniyet ara�tırmaları “hayat 
felsefesi”yle ili�kili oldu�u gibi, “fenomenoloji” gibi ça�da� felsefe akımlarının 
geli�mesiyle de hemen hemen e�zamanlıdır (Ülgener 1984:5). Önceleri hukukî 
meselelerin incelenmesi ile sınırlı kalan iktisat tarihi ara�tırmalarına zihniyet ve 
kültürel de�erlerin ara�tırılmasının eklenmesi sonucu iktisat hayatının arka planında 
yer alan insan unsurunu belirlemek mümkün olabilmi�tir. Özellikle Almanya’da 
Werner Sombart ve Max Weber’in çalı�maları Ülgener’in (1984:6) deyimiyle 
“iktisat tarihi tetkiklerinde yeni bir çı�ır açmaya muvaffak” olmu�tur. Özellikle 
Sombart, Weber ve Alman Tarih Okulu’nun etkisiyle zihniyet ara�tırmaları Marksist 
ve (neo) klasik iktisat anlayı�larına kar�ı teorik bir meydan okumayı ifade etmeye 
ba�lamı�tır. 

Sözgelimi Sombart, Marx’ın tarih için tasavvur etti�i monist bir çerçeveyi (onu 
sadece maddî-teknik saiklerle açıklama gayretini) ele�tirirken, tarihte her ekonomik 
sisteminin üç unsurdan olu�tu�unu iddia eder: zihniyet, hukuk sistemi ve teknik 
(Ülgener 1941:100). Ancak, Ülgener’e göre Sombart, “kültür dünyasını tanımak ve 
anlamak için kendimize, kendi i�imize bakma”yı yeterli görerek “biraz karanlık ve 
bulanık [bir] saha”ya adım atmaktadır (Ülgener 1941:109). Oysa iktisatçının tek bir 
yöntemle yetinemeyece�ini, konunun niteliklerine göre de�i�ik ve çe�itli yöntemleri 
kullanması gerekti�ini vurgulayan Ülgener, bu açıdan Sombart’ın de�il, Weber’in 
anlayıcı yöntemini tercih eder. Kapitalizmin do�u�unu tekçi/monist neden anlayı�ı 
çerçevesinde açıklamak isteyenlere kar�ı Weber, Pareto’yla birlikte sosyolojik 
metodolojiye “nedensel ço�ulculuk kuramı”nı getirmi�tir. Bu kuram onun anlayıcı 
yöntemini tamamlar. Bu anlamda tıpkı Weber’de oldu�u gibi Ülgener’de de seçilen 
konu ve yöntem birbiri ile sıkı sıkıya irtibatlıdır. 

 

1. Zihniyet Nedir? 

Ülgener (1983:21)’e göre; zihniyet kavramı dünya görü�ü, ça�ın anlayı�ı, etos ve 
kültür ile kar�ılanabilir; yeter ki tanımlamadaki özellikleri kapsayacak �ekilde 
kullanılsın. Genelde içerdikleri paralelliklere ra�men zihniyet, kültür ve ahlak ile 
özde� de�ildir (Aydın 1997:126). Ahlak, genel olarak içe yönelik bir duyu� ve 
inanı�tır; buna kar�ılık zihniyet, böyle bir yönü bulunsa bile, kendini bir takım 
hareket ve davranı� normları halinde açıklayan bir ya�ama stilidir. Bu bakımdan, 



 

 

38 

 

Ülgener’e göre, iktisat ahlakı ile iktisat zihniyeti arasında bir ayırım yapmak gerekir. 
Zihniyet, fiil ve hareketlerimizin iç ve öz malı olarak onların dokusu dı�ında de�il, 
bilakis içindedir; iktisat ahlakı ise belli bir hareket kuralının takipçisi ve duruma 
göre emredici unsuru olarak davranı�larımızın üstünde ve kar�ısında durur. Zihniyet 
ara�tırmalarının eksik yönlerinden birisi de bu ikisini birbirine karı�tırmaktan 
kaynaklanır (Aydın 1997:126). 

Bu ba�lamda Ülgener zihniyeti �u �ekilde tanımlamaktadır: 

�ktisat süje veya süjelerinin (ister üretici, ister tüketici, veya 
yönetici olsun) benimsedikleri hareket ve davranı� 
normlarının söz veya deyim halinde ve ço�unlukla telkin 
yol açıklanı�ı! Bir bakıma genelde hepsi de belli bir bakı� 
açısında bütünle�mi� haliyle sürdürülen de�er hükümleri, 
tercih ve e�ilimler toplamı! Daha kısası: dünyaya ve dünya 
ili�kilerine içten do�ru bir tavır alı�! (Ülgener 1983:9). 

Ülgener’in bu tanımı e�li�inde �u çıkarsamada bulunulabilir: Zihniyet, insan ya da 
toplumların insan, toplum ve do�a üstüne dü�ünme tarzı, onları algılama biçimi ve 
bu algılamaya ba�lı olarak ortaya çıkan tavırların toplam bile�kesi olarak görülebilir 
(Aydın 1997:127). Bu ba�lamda zihniyet bir bilgi türü de�il, fakat bir bilme ve 
eyleme tarzıdır. Bu bakımdan gelenek, din ve daha kapsamlı görünümleriyle kültür 
ve ideolojiden ihtiva etti�i bazı farklılıklarla ayrılır. 

Netice itibariyle Ülgener, zihniyeti Weber’de oldu�u gibi iki de�i�kenin de�il, pek 
çok de�i�kenin bile�kesinde ortaya çıkan bir olgu olarak ele alır. �lk zihniyet 
ara�tırmacılarından olan Sombart’tan hareketle Ülgener, bu �artların, co�rafi �artlar, 
ekonomik konum, din, ahlak, hukuk, sosyal ili�ki biçimleri ve siyasal yapı oldu�u 
üzerinde durur. Ülgener kendi zihniyet çözümlemelerinde bu �artlardan din 
unsuruna a�ırlık vermi�tir. 

 

2. “�ktisat Zihniyeti” ve “�ktisat Ahlakı”  

Ülgener, Sombart ve Weber’den yararlanarak iktisat zihniyeti ve iktisat ahlakı 
kavramlarını geli�tirir. Sombart ve Weber’de bu iki kavram arasındaki fark belirsiz 
ve mu�lak iken Ülgener onları özenle birbirinden ayırır. Bu ba�lamda iktisat ahlakı 
ve iktisat zihniyeti kavramları Ülgener’in zihniyet ara�tırmalarının özünü 
olu�tururlar. �ktisat ahlakı, iktisadî tavır ve davranı�lar üzerine yargılayıcı de�er 
hükümlerinin söz ve deyim halinde ifadelendirilmi� bütünüdür. “Söz ve deyim 
halinde” ifadesi ahlak sisteminin içe kapanık, dı�a açılmamı� bir nefis 
muhasebesinden ibaret olmayıp kendini belli ifade kalıpları içinde yer yer 
açıklamakta oldu�unu anlatır. �ktisat ahlakı, dünya ili�kileri kar�ısında ki�iyi belli 
bir tavır almaya ça�ıran saik ve motiflerin topluca ifadesi olarak kabul edilir 
(Ülgener 1981b:23). 



 

 

39 

 

Sözgeli�i faiz yasa�ı ve zekat, dosdo�ru iktisadî-malî konu 
ile ilgili görünseler de ki�inin de�er ve tercih ölçülerine 
yönelmeyip dinin tartı�ma kabul etmez yasak ve farizaları 
düzeyinde kaldı�ı sürece din ve �eriat kuralları arasında yer 
alır. Bütün bunlar bir noktadan öteye, türlü motivasyonlarla 
insanın iç dünyasına yönelik bir telkin halini aldıktan sonra 
ahlakî (etik) bir muhteva kazanmı� sayılırlar (Ülgener 
1981b:25). 

Ülgener’e göre iktisat ahlakının bile�enlerinden sadece biri dinî motiflerdir. Aynı 
�ey iktisat zihniyeti için de söylenebilir. Fakat Ülgener’in özellikle a�ırlık verdi�i 
husus dinî saiklerdir. Daha açık bir ifadeyle belirtmek gerekirse iktisat ve din 
ili�kisidir. Bu iki olgunun di�er bile�enlerinin (tarih, co�rafya, iklim vb.) oldu�unu 
Ülgener çalı�malarında ayrıca belirtmektedir. Ancak o bu hususları 
çözümlemelerinin dı�ında bırakmı�tır. 

�ktisat ahlakından farklı olarak iktisat zihniyeti gerçek davranı�ta ki�inin 
sürdürdü�ü de�er ve inançların toplamıdır. Zihniyet, dünyaya ve dünya ili�kilerine 
do�ru bir tavır alı�tır. Hangi devir ve çevrenin zihniyeti ele alınırsa alınsın, hepsinin 
bir dizi söz ve deyim halinde kendine çıkı� noktası ve dı�a açılma aracı buldu�u 
görülmektedir. Ülgener, dı�a bo�alma ve kendini açıklama fırsatı bulamadan 
tamamıyla içe gömülü kalmı� duygulara zihniyet adını vermemektedir (Ülgener 
1983:19). 

Ülgener çalı�malarında iktisat ahlakı (olması gereken) ile iktisat zihniyeti 
(olan) kavramlarının elden geldi�ince ayırt edilmesine i�aret etmekle birlikte böyle 
bir ayırımın sınırlarının her zaman net ve kesin olaca�ının beklenmemesi gerekti�ini 
de ifade etmektedir. 

Böyle bir ayırmanın, hemen söyleyelim, daima net ve kesin 
olaca�ı beklenmemelidir. Birinin nereye kadar uzandı�ını, 
öbürünün nereden ba�layaca�ını gösteren hassas ve �a�maz 
bir ölçüye sahip de�iliz. Fakat bu yalnız konumuza mahsus 
bir zorluk de�ildir. Teorik yönü olan ayırmaların hemen 
hepsi için aynı �ey söylenebilir. Ölçünün kesin olmayı�ı 
dü�ünülen sınıflama ve ayırmadan da kesinlikle el çekmeyi 
gerektirmez (Ülgener 1981a:21). 

 

 

 

 

 

 



 

 

40 

 

Ülgener çözümlemelerinde kullandı�ı “iktisat ahlakı” ve “iktisat zihniyeti” 
kavramlarını her ne kadar “olan” ve “olması gereken” (is/ought to) temelinde 
birbirinden ayrı�tırmaya çalı�sa da, aslında amacı anlamayı kolayla�tırmaya yönelik 
analitik ayrımdır. Bu analitik ayrımın ötesinde, bu olgular et ve tırnak gibi birbiriyle 
kayna�mı� durumdadır2.  

Demek oluyor ki ahlak ile zihniyet bazı durumlarda örtü�mekle birlikte 
ço�u kez birbirinden ayrılmaktadırlar. �ktisat ahlakı insanların eylemlerinde 
uymaları gereken normlar bütünü iken, iktisat zihniyeti gerçekte insanların -bunun 
farkında olsunlar ya da olmasınlar- iktisadî davranı�larını güdüleyen reel ilkelerden 
olu�ur. Bu yüzden iktisat ahlakı ile iktisat zihniyeti arasında sadece uyu�mazlıklar 
de�il bazen çatı�malar da görülebilmektedir. Bu ayrı�manın en iyi gözlemlenebildi�i 
dinlerden biri; belki de birincisi �slam’dır. �lk ve öz haliyle �slam çalı�ma ve eme�e, 
mala ve dünyaya önem veren; toplumsal ta�ıyıcılarının (social carriers) bir kısmı, 
tacirlerden olu�an bir din iken tarihsel geli�im süreci içerisinde durgun ve atıl bir 
zihniyete yol açmı�tır. �ktisat ahlakı ile iktisat zihniyeti arasındaki 

bu farklar, hemen i�aret edelim ki, sadece bizim dünyamıza 
münhasır de�ildir. Ahlak ve zihniyet çatı�masını belki daha 
ileri dereceleri ile ba�ka taraflarda da görebiliriz. Hatırımıza 
tabiatile aynı asırların Garb dünyası geliyor. Orada da 
ortaça�dan yeni zamanlara çıkarken eskinin katıla�mı�, 
donmu� ahlak nizamile yenisinin dinamik zihniyeti bir çok 
noktalarda derin tezatlar içine dü�mü�tü. Kilise ahlakının 
asırlardan beri övüp durdu�u kanaatkarlık ve ananecilik 
kar�ısında sert bir irkili�le ba�kaldıran zihniyet malumdur: 
Hayatın gayesini tevekkül ve inziva yerine kazanma ve 
çalı�mada arayan, her günkü hareket ve düsturlarını üstün 
bir otoriteden de�il, kendi zeka ve mantı�ından alan 
i�adamı zihniyeti (Ülgener 1981a:98-99). 

 

              B. OSMANLI’DA SOSYAL YAPI VE Z�HN�YET  

Sabri F. Ülgener; Sombart, Weber ve di�er din ve kültür sosyologlarından tedarik 
etti�i “ön-kavram ve araçlar” ile Osmanlı’nın duraklama devrindeki dinî, iktisadî ve 
politik zihniyeti ve toplumsal tabakala�mayı analiz eder. Ülgener bu analizi ile Türk 

                                                
2 Bu kayna�ma en iyi Weber’in çözümlemelerinde mü�ahade edilir. Bilindi�i gibi Weber din 
ve dünya arasındaki uyu�mazlı�ın sonuçlarını irdelerken dinlerin iktisat ahlakına etkilerini 
göz önünde tutar. Bu anlamda, Weber dinlerin genel ahlak anlayı�larını (teolojik ahlak) salt 
bilgi ö�esi sayarken iktisat ahlakını ön plana çıkarır. O’na göre “iktisat ahlakı... dinlerin 
psikolojik ve pragmatik temellerindeki eylem içgüdüsüne i�aret eder.” (Aydın 1993:44). 
�ktisat ahlakı, bu nitelikleriyle Weber’de kapitalizmin do�u�u esnasındaki iktisat zihniyetiyle 
örtü�ür. Ülgener’in iktisat zihniyeti ve iktisat ahlakı arasında yaptı�ı kavramsal ayırımın 
de�eri de bu noktada açı�a çıkar. Ülgener Osmanlı-Türk toplumunda bu ikisi arasında bir fark 
oldu�unu ileri sürer. 
 



 

 

41 

 

dü�üncesini iki yüz yıldır me�gul eden bir soruya, “Batı kar�ısında niçin geri 
kaldık?” sorusuna zihinleri tatmin edici bir cevap bulabilmeyi ümit eder. Fakat, 
somut belgelere dayanan pozitif tarih ara�tırmalarının doyurucu güvenini zihniyet 
ara�tırmalarından beklememek gerekir (Ülgener 1981b.123). Zihniyet ara�tırmaları 
ço�u kez in�a edilen ideal tiplerin birbiriyle kar�ıla�tırılmasından ibarettir. Bu 
bakımdan geri kalı�tan dini sorumlu tutanlar kadar, dindarların bir takım zorlama ve 
yakı�tırmalarla dini savunmaları da ço�unlukla ya�anan hayatın gerçekleriyle 
uyu�maz. Bu noktada yapılması gereken �ey, “�u veya bu dini herhangi bir andaki 
çehresine bakarak statik yollu de�erlendirmek yerine, gövdesi içinde heterojen 
unsurların zaman zaman ve çevre çevre a�ırlıklarını ileri geri de�i�tirmelerine 
hakkını verecek” (Ülgener 1981b:25) bir yakla�ım tarzı geli�tirmektir. Böyle bir 
yakla�ım tarzı, sosyolojik bir çaba olarak �slam uygarlıklarının toplumsal, siyasal ve 
iktisadî özelliklerinin karma�ık bir analiziyle birlikte “Hıristiyanlı�ın ve �slamiyetin 
tarihsel geli�imleri arasında benzerlikler ve farklılıklar” (Turner 1991:15) 
hakkındaki kar�ıla�tırmalı sosyoloji alanında geli�tirilebilir. Esasen Weber 
sosyolojisinin arka planının ve asıl ba�lamının “Alman geli�mesinin gerili�i” 
(Giddens 1996:35) oldu�u dü�ünülürse Ülgener ile Weber arasındaki gerek konu 
gerekse yöntem yakınla�masının sebepleri anla�ılabilir. Bu itibarla, Ülgener’in 
Çözülme Devri Osmanlı Toplumu için geli�tirdi�i zihniyet analizi, Weber 
sosyolojisinin genel problemati�i içinde ele alınabilir. Ülgener, Weber sosyolojisinin 
genellikle eksik kaldı�ı bir alanda, �slam toplumlarında rasyonel i� örgütlenmesinin 
ve modern kapitalizmin niçin geli�emedi�ini ara�tıran bir çalı�ma çevresinin içinde 
kendi zihniyet çalı�malarını sürdürmü�tür. 

Bu ba�lamda Osmanlı toplumu ile Batı’nın birbirinden ayrılı� noktası Ülgener’e 
göre, “kazanma ihtirası” ya da “kabına sı�mayan macera hevesi”nin birinde bulunup 
öbüründe bulunmaması de�il, tarihsel zihniyet farklıla�masıdır. 

Biri temelde normal ve mutad kazanç imkanlarını 
kaybederek sonunda ister istemez lo� ve sapa yollara 
yönelirken, öbürü kapitalist organizasyon ve hukuk 
formlarının kurulu�u ile dar ve e�ri yollardan düzlü�e 
çıkmanın yönünü ve yöntemini bulmu� oluyordu (Ülgener 
1981a:195-196). 

Ülgener zihniyet analizini bu iki farklı zihniyet tipolojisinin olu�umu çerçevesinde 
geli�tirir. Zihniyetin olu�umu, de�i�imi, yol açtı�ı iktisadî-toplumsal olaylar, 
kurumsal yapı, etkilendi�i faktörler bu analizde kar�ıla�tırmalı olarak yer alır. 

1. Sosyal Yapıdaki Temel Ayrım : Merkez ve Ta�ra 

Ülgener’e göre Osmanlı toplumu yayıldı�ı geni� alan üzerinde, ba�tan beri ikili bir 
sosyal yapı özelli�i ta�ır. Bu ikili yapı, bir yanda ta�ra dünyası, öbür yanda 
merkezden olu�ur. Ta�ra de�er ölçüleri ve kurulu�ları ile geni� bir taban üzerinde 
feodal bir düzenin izlerini sürdürürken merkez alt ve üst toplumsal tabakalarla 
birlikte bürokratla�ma e�ilimindedir. Ta�rada e�raf, ayan ve tarikat karı�ımı yarı 



 

 

42 

 

feodal-yarı mistik bir üst sınıf ve tabakanın olu�turdu�u iktidar yapısına merkezde 
bürokratların ta�ıdı�ı iktidar katmanla�ması kar�ılık gelir. Ülgener (1983:31)’e göre 
her iki tarafta da yükselme ve mesafe almanın yol ve yordamı birbirinden farklıdır. 
Merkezde bilinen yollar, nüfuz, göze girme, çe�itli usullerle intisap geçerliyken 
feodal düzenin yaygın oldu�u ta�rada soyluluk, asıl ve nesep iddiası egemendir. 
“Alttan üste rütbe ve statü de�i�tirmenin yolu bir yanda vezir ya da sadaret 
kona�ının merdivenlerinden, öbür yanda -kapalı çemberi a�abildi�i kadar- be� ve 
a�a kapısından veya daha mütevazi olanı tekke ve mescid saflarından geçer” 
(Ülgener 1983:32). 

Ülgener, çalı�malarında 12. ve 13. yüzyıllardan ba�layıp 15. ve 16. yüzyılın 
sonlarına dek uzanan geni� bir zaman diliminin içerisinde bu ikili sosyal yapının 
olu�umunu bütün safhalarıyla ortaya koymaya u�ra�ır. Yakın �arkta ortaça� 
sonlarına do�ru görülen ticaret kapitalizminin 15. ve 16. yüzyıllarda co�rafî ke�ifler 
ve dünya ticaret yollarının Akdeniz limanlarından Atlantik kıyılarına do�ru yer 
de�i�tirmesinin trajik bir sonucu olarak Osmanlı toplumsal düzeni yeniden 
ortaça�la�mı�, bu sosyal yapı ve toplumsal tabakala�ma içerisinde deyim yerindeyse 
bir tüketim toplumu ve zihniyetinin dinamikleri bu içe kapalı, durgun ve atıl hayat 
üslûbunda ve tasavvuftaki kontemplatif-mistik (tema�acı-tembel) unsurların 
zihniyete olan etkilerinde aranabilir. Ülgener’e göre tasavvufta görülen 
kontemplatif-mistik yakla�ımlar tüketim toplumu ve tüketim zihniyetine yol açan 
durgun-atıl hayat anlayı�ını farklı tabakalar için farklı yollarla me�rula�tırmı�tır.  

Ülgener Osmanlı Ortaça�ı için üç ideal-tip belirler: Umera, ulema ve fukara 
(Ülgener 1981a:30). Ülgener ulemayı dar nüfuz ve iktidar açısından umerâya dahil 
ederek bu sınıflandırmayı alt ve üst tabaka olmak üzere ikiye indirir.  



 

 

43 

 

2. Egemen Zihniyet ve Ortak Ahlakın Sosyal Tabakalardaki ��levi 

Ülgener’e göre alt ve üst tabakaların ahlak anlayı�larında olması muhtemel farklar 
bu anlayı�ların köken ve saikinden kaynaklanır. Ancak bu ahlak anlayı�larının 
sonucu aynıdır. Bu sonucun aynı ve de�i�ik toplumsal tabakalar için ortak olu�undan 
dolayı ortaça� ahlakı bütüncül ve tezatsız bir ahlak sistemidir. Saiklerdeki farklılı�a 
Ülgener kanaatkarlık ve gelene�e ba�lılık hususlarını örnek olarak gösterir. Bilindi�i 
gibi kanaatkarlık, gelecek günlerin rızkı için tasalanmayı yeren, eldekiyle yetinmeyi 
ö�ütleyen, kendinden emin ve sakin bir halet-i ruhiye do�urur. Bu hayat anlayı�ı 
çe�itli zümre, tabaka ve sınıflarda ortak olmasına kar�ın saikler farklıdır. Din ve 
tasavvuf ahlakının dayandı�ı saik ibadete ve taate bol vakit ayırmak iken, seküler-
profan kanaatkarlı�ın saiki “kısmetinden emin bir kayıtsızlık içinde ömür sürmektir” 
(Ülgener 1981a: 96)3.  

Ülgener, ahlak ile zihniyet arasındaki farkları “kanaatkârlık” konusunda arar. 
Ülgener’e göre ortaça� ahlakınca öngörülen “kayıtsız ve kaygısız insan” bir gerçek 
de�il, ancak bir idealdir. Bu idealden sapmalar, gündelik hayatta sıklıkla rastlanan 
bir �eydir. Hatta, bazen bu sapmalar bazı ahlak normlarını da de�i�tirebilmi�tir. Bu 
düzeltme ve de�i�meler genellikle üst tabakalar lehine geli�mi�tir. 

Üst tabakalara verilen ahlakî tavizler, dünyevi ve dini olmak üzere iki açıdan ele 
alınabilir: 

a) Dünyevî-profan üst tabaka: Siyasî otoriteyi ellerinde tutanlar ve onların 
yakınlarından ibarettir. Bu tabaka yüksek toplumsal durumlarının gerektirdi�i servet 
ve tüketim payını haklı çıkaracak �ekilde “ideolojik” unsur olarak antik ça�lardan 
beri kendi yanlarında yer alan ahlak doktrinlerini kullanmı�lardır. Bu münasebetle 
üst tabakada yer alanlar ahlaken geni� bir tüketim hakkına sahiptirler. Ülgener’in 
aktardı�ına göre, bu hak ortaça� ahlakçısının nazarında “düzgün ve nizamlı bir 
topluluk hayatının vazgeçilmez �artlarından” (Ülgener 1981a: 104) biridir. Bundan 
dolayı ahlakçı bu tüketim hırsının alt tabakalara sızmasını önlemeye çalı�ır. 

b) Dinî-mistik üst tabaka: Ülgener, tasavvufun toplum düzenine getirdi�i en 
önemli katkıyı bir din ve mana aristokrasisini meydana çıkarmasında aramak lazım 
geldi�ini ileri sürer (Ülgener 1981b: 100). Özellikle tasavvufun batınî ve ibahî 

                                                
3 Ülgener’e göre aynı �ekilde, gelene�e ba�lılık hususunda da tarikat ve esnaf ahlakı ile 
imtiyazlı sınıfların yanında yer alan klasik ahlak arasında hareket noktaları açısından 
farklılıklar vardır. Tarikat ahlakında gelene�e riayet kuralları “cemaat ruhu”ndan destek 
bulur. Bu konuda da tarikat ahlakı ile fütüvvet ahlakı arasında paralellikler mevcuttur. �kisi de 
yarı dinî, yarı destansı bir cezbenin kutsalla�tırdı�ı geçmi�e ait de�erleri ön planda tutarlar. 
Ortaça�ın ba�larında ya�anan siyasî çalkantıların do�urdu�u cemaat ruhu bu ça�ın sonlarına 
do�ru -bu çalkantıların durulmasıyla birlikte- yerini zenaat kıskançlı�ına bırakmı�tır; ancak 
gelene�e ba�lılık de�i�memi�, sadece gelene�e ba�lılı�ın sebep ve saiki de�i�mi�tir. Buna 
kar�ın, imtiyazlı sınıfların gelene�e ba�lılıklarının asıl saiki ise Ülgener (1981a:97)’in 
sözleriyle, “iktidar mevkiini dı�arıya ve bilhassa a�a�ıya do�ru tıkamaktır”. Ülgener, saiklerin 
çe�itlili�iyle birlikte de�i�ik zümre, tabaka ve sınıfların ta�ıdı�ı ortak ahlak anlayı�ının ana 
hatlarını netice itibariyle �u sözleriyle toparlar: “Kısmetine razı olmak; halinden ve 
mevkiinden �ikayetçi görünmemek; alı�ılmı� “routin”den dı�arıya ta�mamak” (Ülgener 
1981a: 97).  
 



 

 

44 

 

kanadı a�ırlık kazandıkça “alttan (tabandan) gelen yardımla geçimini sürdürmenin 
yanısıra, kendilerini her türlü moral sınırlamanın üstünde gören bir zirve vücud 
buluyordu” (Ülgener 1981b: 102). 

Üst tabakalara ho�görülü davranan ortaça� ahlak sistemi orta ve alt tabakalara kar�ı 
müsamahasızdır. Bu müsamahasızlık, orta ve alt tabakaların konulan kurallara 
uymamalarıyla daha da sertle�en ve sinirlilik kazanan bir üzüntüye ? sebep olur. 
Ülgener, orta ve alt tabakalarda rastlanan zihniyetin tezahür biçimlerini asıl ve nesep 
iddiası, dünya talebi, altın ve gümü� iptilası olarak belirler (Ülgener 1981a: 109). 
A�alık ve efendilik �uuru gerçi üst tabakalara ait bir zihniyeti gösterir; ancak, bu 
�uur en azından asıl ve nesep iddiası olarak orta ve alt tabakalara kadar sızmı�tır. Bu 
sızmaların ölçüsü ele alınan çevrenin sosyal yapısına ve siyasî kimli�ine ba�lı olarak 
de�i�ir. Soyluluk gayret ve hevesi, asıl ve nesep iddiası sadece dünyevî çevrelerde 
de�il, aynı zamanda ruhanî ulema çevrelerinde de görülmektedir. Bundan dolayı 
Ülgener (1981a: 112) “Osmanlı Devleti’nin kurulu� ça�ından beri feodal rejimin 
çatısını tamamlayacak �ekilde ruhanî aristokrasinin ve tevabiinin (vassal’lerinin) 
bütün erkânı ile te�ekkül etmi� oldu�una” dair hiçbir �üphenin kalmadı�ını iddia 
eder. 

Alt ve orta tabakaların iktisat zihniyeti ile ortaça� ahlak sistemi arasındaki farkların 
bir ba�ka belirme noktası kazanma ve kazancı sınırlayan kurallardan kurtulma 
gayretidir. Ahlakçıların kazanç arzusundan uzak, kanaatkâr insanına gerçek hayatta 
çok az rastlanır. Nitekim, ahlakçıların sık sık itidal ve kanaatten bahsetmelerinin 
sebebini Ülgener (1981a: 115), ahlak eserlerinden yaptı�ı �u alıntıyla açıklar: 
“Niceler sây ve talep ve zahmet ve taab tarikin ihtiyar idüb enva-ı tarik ile tahsil-i 
dünyaya salik [olmu�lardır]”. Ülgener, ortaça�da kazanç hevesinin tezahürlerini ilk 
kapitalist (früh kapitalistich) zihniyet olarak adlandırır. Bu heves: 

Bazan en sert ve ha�in vasıtalarla, ulu orta baskın ve 
soygunlarla hızını bo�altmı�, bazen uzun ticaret seferlerinin 
açtı�ı yolda, fakat yine soyguncu karakterini bütün bütün 
terketmeyerek, tatmin imkanlarını aramı�, pe�ine dü�enlerin 
muhayyile ve cesaretine göre kâh, define kazıcılı�ı, kâh inci 
avcılı�ı gibi �ekillere girmi�, fırsat buldukça çiftlik ve 
malikanelerle sinsi ve sürekli �ekillerine bürünmü� ve daha 
sayılması bile mümkün olmayan yı�ınla vasıta ve imkanlar 
arkasında ko�mu�tur (Ülgener 1981a: 116). 

Fakat bu kazanç arama yolları; her ne kadar ilk kapitalist zihniyetin Osmanlı 
ortaça�ındaki tezahürlerinden ise de, irrasyonel karakterlerini korumu�lardır. 
Ülgener bu irrasyonel kazanç yollarını Do�ulu dü�ünürlerin “e�ri ve kirli kazanç 
yolları” olarak nitelediklerini söyler. Bu kazanç yollarından kaba ve zorlu olanları, 
devlet otoritesini ellerinde tutanlarla bu otoritenin dı�ında kalanların ortakla�a 
kullandıkları bir yoldur. Bazen ya�ma, yol kesme, soygun vb. gibi açık biçimlerde; 



 

 

45 

 

bazen de çiftçiyi ve rant kaynaklarını para ile alıp satma, para ayarını bozup 
dü�ürme gibi üstü örtük biçimlerde görünür (Ülgener 1981a: 159-160).4 

Kazanç hırsının esnaf zümrelerindeki tezahür biçimleri ise �u �ekilde özetlenebilir: 
“Narhı yükseltmek için eldeki malı hemen sürmeyip istif etmek, sürüm ve satı� 
mahalli lonca mevzuatı ile sıkı sıkı tahdid edilmi�ken, onun dı�ında daha kârlı satı� 
imkanları aramak; daha kötüsü ve kirlisi, eksik tartmak, hileli satmak!” (Ülgener 
1981a: 17). 

Önce üst tabakalarda görünüp oradan alt ve orta tabakalara sızan iktisat zihniyetinin 
en önemli, belki de ba�ta gelen tezahürlerinden birini Ülgener “altın ve gümü� 
tutkusu” olarak niteler. Ülgener’e göre, Osmanlı iktisat zihniyetinde altın ve gümü� 
tutkusu henüz normal iktisadî faaliyetlerin dı�ında ve ötesinde sosyal prestij için 
kullanılan bir aletten ibarettir. Bu yüzden altın ve gümü� iktisadî bir i�lev ifa 
etmekten çok siyasî i�levleriyle kullanılmı�lardır. Ülgener bu durumun en önemli 
sebebini ortaça� müesseselerinin politik karakterinin uzun bir müddet o 
müesseselerin iktisadî vechesini arka planda bırakmasında arar: 

Altın ve gümü� yerine göre, tahakküm ve intisap vasıtası olarak siyasetin emrinde 
yer almı�lardır. Bahusus, ticaretle ili�i�ini kestikten sonra kıymet ölçülerini sadece 
politik hayatın câh ve mansıp kademelerine göre ayarlayan imparatorluk dünyasında 
altın ve gümü�ün, bugün anladı�ımız mânâda, mal ve hizmetten ziyade, izzet ve 
ikbal alım satımına alet olmasını, rü�vet, atiyye veya hediye �eklinde elden ele 
geçmesini tabii görmek lazım gelir. O kadar tabii ki sayılan �ekiller (hediye, rü�vet 
vs.) paranın her günkü fonksiyonları arasında yer almı�, adeta onlarla beraber sayılır 
hale gelmi�tir (Ülgener 1981a: 124). 

Ülgener, bu analizlerden sonra ortaça� Osmanlı-Türk toplumunun sosyal yapısını 
panoramik bir biçimde �öyle özetler: “Üstte ve zirvede cezbe ve keramet ile a�a ve 
mütegallibe sıfatlarının karı�ımından vücud bulmu� bir rantiye sınıfı ve etrafında 
uysal, uyumlu ve öyle oldu�u kadar da kayrılma ve sivrilme �ansına sahip bir 
yana�ma halkası” (Ülgener 1981b: 103-104). Bu sosyal yapı, otorite ve gelene�e 
sımsıkı ba�lı feodal-göçebe bir zihniyetle desteklenmi�tir. Bu feodal-göçebe 
zihniyet, yalnız üst tabakalarda yer etmemi�; orta ve alt tabakaların üst tabakaları 
taklidi yoluyla halka da sirayet etmi�tir. Ülgener’e göre dı� yüzeydeki bütün 
de�i�imlere kar�ın sosyal yapının derinlerine nüfuz eden bu anlayı� Cumhuriyet’e 
kadar süregelmi�tir. Çözülme devri toplumuna zihniyet açısından tüketim toplumu 
da denebilir (Ülgener 1981b: 93). 

 

3. “Mesafe Bilinci” Kavramı 

Ülgener (1981a:66) ortaça� toplum ve iktisat ahlakının en temel özelli�ini dünya 
kar�ısında pasif bir tavra yol açan “mesafe bilinci” olarak görür. Mesafe bilincini 
Ülgener �u özellikleriyle yorumlar: 

                                                
4 Osmanlı iktisat sisteminin normatif esaslarını “toprak rejimi (mirî arazi); sikke ta��i�i; narh 

ve çe�itli vergilerden ibaret” olarak belirleyen Sayar (1999b: 17)’a göre 1550’lerden sonra 
dı� �oklar neticesinde “para ayarı ile sıkça ve yüksek oranlarda oynanmaya” ba�lanmı�tır. 

 



 

 

46 

 

Madde, çevre ve zaman boyutlarına yakın veya uzak 
ölçüleri ile bir çe�it mesafe alı�! Söz konusu olan yalnız 
maddî objektif ölçülerle dı�tan de�il, fakat subjektif de�er 
ölçüleri ve tercihleri ile içten do�ru mesafe tayinidir. Dünya 
malına, çevre ba�larına ve gelecek hesabına ya adamakıllı 
ısınmı� bir yakla�ım; veya her birine gerekti�i kadarının 
üstünde so�uk bir mesafe alı�! (Ülgener 1981b:30). 

Ortaça� ahlakı bu bilincin ikinci �ıkta belirtilen �eklini temsil eder. Bu ahlak, bireyle 
maddî e�ya arasında bireyin kolay kolay a�amayaca�ı ve a�ılması da asla 
istenmeyen bir mesafe koyar. 

Bu mesafe bilinci mekan boyutuyla yakın kom�uluk haricindeki toplumsal ili�kilerin 
çözülmesine yol açar. Yakın kom�uluk ili�kileri ise aile, zenaat, mensup olunan 
tarikat ili�kileriyle kısıtlıdır. Bu topluluklar içindeki ili�kiler ne kadar sık ve 
yo�unsa, onun haricinde kalan toplumsal temaslar o derece gev�ek ve da�ınıktır. 
Ortaça� ahlakçılarının gözünde “selamete çıkan tek yol, fütüvvet edebiyatının dili 
ile, halktan yana kapusunu ba�laya haktan yana aça düsturuna uymaktan ba�ka bir 
�ey olamazdı” (Ülgener 1981a:66). Ülgener’e göre bu toplumsal ürkeklik bizatihi 
toplumsal hayatın ta�ıdı�ı olumsuzluklardan kaynaklanır. En yakın kom�uluk 
münasebetlerini a�an temasların hüsranlı neticelerini çe�itli örnekleri ile 
(soygunculuk, tefecilik, ihtikar) mü�ahade etmekte bir  

nev’i alı�kanlık kesbeden ortaça� ahlakçısı “nas ile istinas alâmet-i nas”, yahut 
kısaca “ihtilat-ı nas afettir” demekten kendini alamamakta haklıydı. Olgun ve aklı 
ba�ında insan, bu anlayı�a göre ancak “cem’a ve cemaate gider!” (Ülgener 
1981a:66-67). 

Mesafe bilinci zaman boyutuyla da bu ahlak sistemi içerisindeki insanı gelecek 
kaygısızlı�ına götürür. Bu kaygısızlık içerisinde iktisadî faaliyetler “gündelik 
mai�et” derdine dönü�ür. Bu, aynı zamanda yarınını dü�ünmemek anlamına gelir. 
Fakat, bu durum, Ülgener’in belirtti�ine göre sadece ortaça� ahlakçısının 
sezgilerinin bir tezahürü sayılamaz; bilakis, “orta ça� insanının ruh yapısına, teknik 
imkanlarına ve hukuk nizamına tıpatıp uygundur” (Ülgener 1981a:68). Bu açıdan, 
ortaça� ahlakçısına göre, insanı, 

asıl lüzumlu ve faydalı me�guliyet nevilerinden (bilhassa 
ibadetten) alıkoymamak için, iktisadî faaliyeti içinde 
ya�anılan anın -“bugün” ün- ihtiyaç ölçüsüne uydurmak 
�arttır. O, me�guliyetlerin hakkını çalarcasına, ömrünü 
daima ertesi günleri dü�ünmekle geçirmek, ortaça� 
ahlakçısına, ho� görülmez bir ruh sapıklı�ından ileri 
gidemezdi (Ülgener 1981a: 68). 

Fakat, gelecek kaygısızlı�ının farklı toplumsal tabakalara yansıyı�ının saik ve 
etkileri de farklı olmu�tur. Zühd ve takvaya meyli olmayan halkta veya dindı�ı 
edebiyatta gelecek kaygısızlı�ı yani yarını dü�ünmemek, ânın zevkini çıkarma 



 

 

47 

 

maksadını güderken, zühdî-asketik (münzevi) anlayı�, uhrevî hizmet ve ibadet 
yolunda bugünün her dakikasını kullanmak ister ve sırf bunun için yarını dü�ünmeyi 
günah sayar (Ülgener 1981a: 68). 

4. “Atalet”, Durgunluk ve Kapalı Sosyal Yapılar 

Ülgener’e göre ortaça� ahlak sisteminin mesafe bilincinin arka planında “durgun-atıl 
hayat anlayı�ı” vardır. Mesafe bilincini olu�turan unsurlar -en yakın kom�uluk 
ili�kilerinden öteye geçmemek, yarını dü�ünmemek- bu durgun-atıl hayat 
anlayı�ının dı�a yansıyan görünümleridir. Bu anlayı�ın ideal insan tanımını Ülgener 
�öyle özetlemektedir: 

Madde dünyası ile devamlı temasların do�uraca�ı her türlü 
ihtiras ta�kınlı�ından, hatta gelecek kaygısından uzak, iç 
alemine çekilmi�, tela�sız ve rızkından emin bir insan! ... 
kendi içine kapalı, dar ve statik ya�ayı� tarzı; gündelik 
ihtiyaç miktarile hudutlanmı� basit, organik geçim seviyesi! 
(Ülgener 1981a: 73). 

Ülgener, bu meyanda, ortaça� i� ahlakının ortaça�ın genel hayat anlayı�ından en çok 
etkilenen alan oldu�unu öne sürer. O’na göre, ortaça� i� ahlakının en bariz 
özellikleri, esnaf ahlakında “durgunluk” ve “kapalılık” olarak belirir. Durgunluk i� 
hayatındaki ataletin “derinli�ini”; kapalılık ise “geni�li�ini” ifade eder (Ülgener 
1981a: 82). Durgunluk, kendini gerek dinî saiklerle olsun gerekse toplumsal atalet 
ve denge saikiyle olsun çalı�ma saatlerinin kısa tutulmasında belli eder. Bu i� 
hayatının kapalılı�ı ise kendini i� ve meslek de�i�tirmeyi kötüleyen ahlak 
kurallarında açı�a vurur. Bu yüzden ortaça�daki i�bölümü yeni zamanlardakinin 
aksine meslek kollarının birbirine biti�mesini de�il birbirinden ayrı�masını öngörür: 
“Sanat erbabı, alı�ılmı� meslek çevresinden ve geleneklerinden kıl kadar 
ayrılmalarına göz yummayan bir taassupla ayrı ayrı ihtisas kollarına bölünmü�, her 
zümre kendi hücreleri içine kapatılmı�tır” (Ülgener 1981a: 83). Bir üretim kolundan 
di�erine geçi�i zorla�tıran bu organik ba�lılık ortaça� i� ahlakının en belirgin 
özelliklerindendir. Siyasal ve toplumsal hayattaki sınıfla�ma ve tabakala�maya 
paralel olarak iktisat hayatında da benzer sınıfla�ma ve tabakala�malar olu�mu�tur. 
Meslek ve sanat kollarının birbirlerinden sıkı sıkıya ayrı tutulmasının en önemli 
saiklerinden biri de Ülgener (1981a: 85)’in belirtti�ine göre “meslek gururu ve 
kollektif �uur”dur. Bu gurur ve �uurda siyasal ve toplumsal hayatta rastlanan 
soyluluk, asıl ve nesep iddiasının iktisadî hayata yansıyan boyutunu dile getirir. 

5. Gelenekçili�in Üretime Yansıması: Teorik De�il Pratik Bilgi 

Ortaça�ın durgun ve kapalı sanat anlayı�ı, bir meslekten di�erine ya da bir meslek 
içinde bir alt kademeden bir üst kademeye geçi�i zorla�tırdı�ı kadar aynı ölçüde bu 
mesle�in kaide ve usullerine de sıkı sıkıya sarılmayı ö�ütler. Sanatkâr, üst 



 

 

48 

 

kademelere geçebilmek için mesle�in örf ve adetlerine, merasimine, ortak davranı� 
ve kurallarına harfiyen uymak zorundadır: “��te uzun asırların yı�ıp biriktirdi�i örf 
ve adetler, usul ve kaideler, aynı zamanda dinî-mistik kaynaklardan edindikleri 
telkin kuvvetile bir kat daha pekle�tirilerek, ihatalı bir ahlak disiplininde, kısaca 
tradisyonalizm (gelenekçilik) diyebilece�imiz hayat ve meslek anlayı�ında toplu 
ifadelerini bulurlar” (Ülgener 1981a: 87). 

Gelenekçilik, Ülgener’e göre, üretim tarzı ve tekni�i açısından katı bir 
muhafazakarlıkla tezahür eder. Bu muhafazakarlık geriye ve görene�e ba�lılıkta en 
yetkin ifadesini bulur. Buna göre, “sanat ve meslek adabı yüzyıllar boyunca aynı 
kaldı�ı gibi, o usullerin tatbikine yarayan teknik vasıta ve ameliyelerde de 
“olagelmi�” ten en küçük inhirafa göz yummak imkansızdı(r)” (Ülgener 1981a: 88). 
Gelenekçili�in ikinci tezahür alanı sosyal yapıdır. Üretim tarzı ve tekni�i açısından 
görenekçilik (ampirizm) ve pir ve ustalara ba�lılık söz konusuyken, sosyal yapı ve 
hiyerar�i açısından rütbe ve kademece alttan üste ba�lılık ve teslimiyet esastır. 
�lkinde muhafazakârlık mesle�i bilindi�i ve ö�retildi�i gibi (yani, öncekilerden 
devralındı�ı5  gibi) korumak olarak yansırken sosyal yapı ve hiyerar�i ba�lamında 
ikincisi ö�reticiye hürmet ve riayet anlamına gelir. Böylelikle görenekçi-ampirik 
meslek ve üretim tarzı disiplin altına alınmı� ve otorite aracılı�ıyla söz konusu bu 
disiplin korunmu�tur. Ülgener otorite ve hiyerar�inin ortaça� toplumsal hayatı ve 
düzeninin vazgeçilmez �artlarından oldu�unu vurgular. Bu açıdan tarikat ahlakı ile 
esnaf ahlakı arasında bir paralellik vardır. Esnaf hiyerar�isi aynı zamanda dinî 
de�erlere de dayanır. Hiyerar�ideki mertebeler silsilesine dinî bir renk ve kimlik 
kazandırılmı�tır: “Fütüvvet silsilesi yalnız ‘evvel gelen’ pirlere dayanmakla kalmaz; 
geriye uzandıkça sıra ile Peygambere, Cebraile ve oradan da nihayet Allah’a varmı� 
olur.” (Ülgener 1981a: 91). 

Ülgener, böylelikle, ortaça�da sanat ve marifetin rasyonel yollarla, yani akıl ve 
zekâyı kullanarak ö�renilmedi�ini tesbit eder. Ortaça� sanatkârı pir ve ustanın 
emrinde uzun yıllar boyunca çalı�ıp zenaatı ö�renir. Fütüvvetnamelerde bu durum 
�öyle anlatılır: “Okumakla yazmakla olmaz tâ üstaddan görmeyince!” (Ülgener 
1981a: 93). �ahsî irade ve te�ebbüsün geri planda tutulması sadece fütüvvet ve esnaf 
te�kilatlarında geçerli de�ildir, bütün ortaça� insanı için geçerlidir. Alt tabaka, tepki 
verme yetene�inden yoksun, boyun e�me�e alı�tırılmı�lardır. 

“Teslimlik” ve “namuradlık” yolundaki ö�ütlerle yalnız 
tarikat ve esnaf te�ekküllerinin alt kademeleri de�il, aynı 
zamanda manevî nüfuz ve iktidar sahiplerinin diledikleri 
tarzda-hatta imkân buldukları zaman siyasî kıyamlar ve 
ihtiraslar u�runa-kolayca i�leyip yo�uracakları bol, uysal 
bir insan malzemesi hazırlanmı� ve önlerine serilmi� 
bulunuyor (Ülgener 1981a: 94). 
 

                                                
5 Bilindi�i gibi tradition (gelenek) kelimesi Latince tradere’den türetilmi�tir. Tradere ise 
devretmek anlamına gelir (Adorno 1982). 



 

 

49 

 

Bütün bunlarla birlikte, lonca ahlakı, skolastik ahlak ve üst tabakaların kendilerine 
özgü ahlak anlayı�ları arasında köken ve saik olarak ne tür farklılıklar olursa olsun 
bu üçü de hemen her zaman birbirini bütünleyen, insicamlı bir tür “kaza ve kader 
ortaklı�ı” içinde ortaça� sonlarına kadar varlıklarını sürdürmü�lerdir6. Buna ra�men, 
gerçek hayatta da aynı dü�ünce ve iddiaların hüküm sürdü�ü sonucuna varmak için 
acele etmemek gerekir. Ülgener’e göre ahlak ile zihniyet arasında uyum oldu�u 
kadar derin ayrılıklar, zıtlıklar ve hatta çatı�malar da olabilir. 

Ülgener, bu ba�lamda, Weber’in dinî ve dünyevî (profan) sosyal yapıyla ili�kili 
olarak yaptı�ı kavramsal analizi ve geli�tirdi�i sosyolojik çerçeveyi Osmanlı ortaça� 
iktisat ahlakının çözülme devri iktisat zihniyetiyle bulu�ma ve ayrılma noktalarını 
analiz etmek için kullanır. Ülgener bunun için öncelikle iktisat ahlakı ile iktisat 
zihniyetinin birle�ti�i ve ayrıldı�ı hususları genel olarak ele alır. Toplum 
de�erlerinin bütünüyle ortaça�la�tı�ı çözülme devrinde ahlak ile zihniyet bir çok ana 
prensipte birle�mi�tir. Ülgener, buna pasif hayat anlayı�ını örnek olarak gösterir: 

Adı ve tarifi ne olursa olsun, bu anlayı� sadece ahlak 
kitapları içinde mücerret bir iddiadan ibaret kalmamı�tır... 
Denebilir ki, içinde ya�anılan dar sosyal kadrolardan ötesi 
ile (aile, semt veya meslek ölçüsündeki ‘cemaat’ 
topluluklarından fazlasıyle) ili�i�i olmamak basit esnaf ve 
�ehirli ruhuna ne kadar uygunsa, ‘bugün’ den ilerisi ile 
tasalanmamak da aynı ruh ve mizaç yapısı ile o derece 
uygunluk içindedir. Onun gibi, gere�inden fazla aceleyi 
kötülemek noktasında da ortaça� ahlakı prekapitalist 
insanın her günkü ya�ayı�ına, gördü�ü i�lerin cinsine ... bir 
kelime ile ruh ve beden yapısına tıpatıp uygundur (Ülgener 
1981a: 99). 

 

6. Tasavvufun �çe ve Dı�a Dönük Yüzleri: Melamilik ve Batınilik 

Bu toplumun hal ve tavrını, çevreye ve dünyaya bakı� açısını yo�urup �ekillendiren 
inanç biçimi de tasavvuftur. Tasavvuf hiçbir zaman ne teoride ne de uygulamada 
yekpâre ve türde� bir bütün olarak görünmemi�tir. Hatta, bu yüzden, Ülgener’e göre, 
tasavvufun herkes tarafından kabul edilebilir ve açık bir tanımına bile ula�mak kolay 
de�ildir. Yine de gerek teoride gerekse praktikde kar�ıla�ılan çe�itlilik içinde bir 
“kümelenme ve kutupla�ma”nın varoldu�u gösterilebilir: “Bir ucu sûnni 

                                                
6 Ülgener esnaf ve lonca ahlakını, ortaça� ahlak anlayı�ları içerisinde ele almasının 
sebeplerini ayrıca �öyle açıklamaktadır: “Lonca ahlakı ve siyaseti, tahakkukuna çalı�ıldı�ı 
iddia ve icaplarile, hiçbir zaman dar bir zümre ahlakı gibi kalmamı�, belki geni� ve umumî bir 
fikir bütününün -ortaça� ahlakının- kalıpları içine ustalıkla yerle�tirilmi� ve sindirilmi�tir. 
Dayandı�ı prensipler (meselâ durgun-kapalı sanat kavrayı�ı ve onu tamamlayan ikinci kaide; 
görenekçilik) a�ır ve atıl hayat görü�ünün devamından ve belki esnaf �uurunda inikasından 
ba�ka �eyler de�ildir” (Ülgener 1981a: 95). 



 

 

50 

 

merkezlerde �slamî tradisyonu az çok muhafaza eden tarikatlardan ba�layıp öbür 
uçta köy ve kasabalara kadar yaygın bir satıh üzerinde �slamî unsurla �slam-öncesi 
dü�ünce ve inançların karma bütününü veren tarikatlar!” (Ülgener 1981b: 79). Bu iki 
tavırdan ilki melamilik ikincisi batınilik ve ibahilik adlarıyla anılabilir. Batınili�i, 
Ülgener, “gidi�i içe ve derine dönük bir “batın” huzuruna çekip götürmenin ve din 
kurallarını dahi aynı suretle içe dönük bir yorum süzgecinde e�ip bükerek sırasında 
politik ihtiraslara kılıf uydurma” hesabı güden bir taife olarak tarif eder. Bu anlamda 
batınilik �slam tasavvufunun pasif (kontemplatif-mistik) yanını olu�turmaktadır. Bu 
anlayı�ın kar�ısında ise melamî kutup yer almaktadır. Melamîlik, tek bir tarikat 
olmaktan çok de�i�ik tarikatlara etkide bulunmu� bir “zevk ve me�rep” halidir 
(Ülgener 1981b: 81). Bu yanlarıyla melamîler, aktif-riyazetçi bir tutumla ısrarla bo� 
durmayıp aralıksız çalı�ma ve çabalamanın öncüsü ve takipçisi olmu�lardır. Bu 
açıdan Weber’in kapitalist ruhun biçimlenmesinde büyük önem atfetti�i 
Kalvinistlere benzerler: 

Melamî, Hakk’a yakınlı�ı halkın dı�ında belli bir davranı� 
ve özel kıyafetle sergilemeyi asla dü�ünmeyerek, herkesle 
beraber ve herkes gibi i�i gücü pe�inde; kullu�unu ise arada 
sessiz sedasız yerine getirmekle me�gul! Daha kısacası: 
Görünürde halk’la, gönülde Hakk’la beraber! Sade ve son 
derece gösteri�siz ya�antısı içerisinde çalı�ma ve 
üretmenin-kalvinist çizgiden geri kalmayan -ısrarlı 
takipçisi! (Ülgener 1981b: 81). 

Fakat melamîlik, batınîli�e nazaran, oldukça sınırlı ve dar bir alanda etki göstermi�; 
ço�u kez üstü örtük ve da�ınık bir biçimde kalmı�tır. Melamîli�in etkisi büyük 
kültür �ehirlerinde yer edebilmi�; oralarda da sınırlı bir azınlı�a hitap edebilmi�; 
hiçbir zaman geni� kitlelerde kalıcı izler bırakamamı�tır. Batınîlik ise, bunun tersine, 

bir kısmı küçük �ehir ve kasabaların esnaf topluluklarına, 
bir kısmı yeniçeri ortalarına, geri kalanı irili ufaklı 
�ehirlerin orta sınıf halkına kadar uzanmı�tır. Etki sahipleri, 
köy ve kasabalara kadar kalabalık yı�ınlar içine nüfuz 
etmeyi ba�armı�, cezbe ve telkin (yerine göre tahrik) 
sahipleri ki hemen hepsi de din ve toplum kurallarında 
alı�ılmı�ın uza�ına dü�tükleri nisbette sünni-�er’î çevrelerin 
ve merkezi otoritenin devamlı takibine u�ramı�lar. 
Massignon’un dedi�i gibi, moral ve entellektüel çapları ilk 
büyük sufilerin bir hayli gerisinde... Buna kar�ın geni� ve 
yaygın toplum katlarının ve özellikle alt tabakanın 
ya�ayı�ındaki payları inkar edilemeyecek kadar açıktır 
(Ülgener 1981b: 86). 

Ülgener, tasavvufun etkilerinin i� ve meslek çevrelerinde özellikle alt ve orta 
sınıflarda (küçük burjuva kesimlerinde) gözlemlenebilece�i üzerinde durur. 



 

 

51 

 

Dönemin bir çok siyasî çalkantı ve tesirlerini tasavvufla ve onun geni� bir parçasını 
olu�turan batınî hareketlerle ili�kilendirmeden anlamak nasıl mümkün de�ilse, esnaf 
te�kilatları da bu tasavvufî etki ve izlerden soyutlanarak anla�ılamaz. Tasavvuf, 
özellikle batınî tarikatlar bir tüketim toplumunun serpilmesine farkında olmadan 
katkıda bulunmu�tur. Ancak, bu tüketim toplumunda herkesin, tüm toplumsal tabaka 
ve sınıfların aynı ve e�it miktarda tüketimde bulunduklarından söz edilemez. Alt 
tabaka ve sınıflar üst tabaka ve sınıflara nazaran daha az tüketmektedirler. Bu 
bakımdan, üst tabaka ve zirveye tırmanmak isteyen alt tabaka mensupları katı statü 
�artları aramayan tasavvuf ve tarikatlar yoluyla bunu ba�armaktadırlar. Ülgener, 
tarikatların bu fonksiyonunun, yani ba�ka türlü toplum içinde yükselme fırsatı 
bulamayanlara bu fırsatı sa�layan bir kurum olmasının prekapitalist ve 
ortaça�la�mı� sosyal yapıyı desteklemeye yaradı�ını tesbit eder. Çözülme devri 
toplumunun iç çeli�kisi “orta ve ortadan a�a�ı esnaf ve zenaatkârın ba�ını çekti�i 
küçük burjuvazi ile onun üstüne tırmanan türlü kuvvet ve tahakküm mihrakları” 
arasında odaklanır. Buna göre, 

tasavvuf gerçekten bir yanı ile tabana indirilmi� bir 
tevekkül ve teslimiyet felsefesi içinde her an hizmete hazır 
kaderci bir kütleyi e�itip yo�ururken, öbür yandan tarikat 
basamaklarını üste ve yukarıya tırmandıkça kendini geçim 
gaailesinin üstüne çıkaran ve i�in külfetini altta o yumu�ak 
tabanın sırtına vuracak olan bir nüfuz ve tahakküm 
mihrakını olu�turmaktan geri kalmamı�tır. Tasavvuftan 
gelen etkiye bu açıdan toplumun feodal temeli üstüne 
bindirilmi� ikinci bir ba�ımlılık katı gözüyle bakmak yanlı� 
olmayacaktır (Ülgener 1981b: 99). 

Bütün bu de�erlendirmelerin sonucunda çözülme devri Osmanlı toplumunda yarı 
dinî-feodal bir rant kapitalizminin hüküm sürdü�ü söylenebilir. Tasavvufun halk 
yı�ınlarına esnaf ve zenaatkâr çevrelerine batınî bir yorumla karı�ması bu düzene 
uygun bir anlam dünyası olu�turmu�tur. Her ne kadar, çözülme devri ahlak ve 
zihniyet dünyasının bir çok inancı ifade tarafı ile tasavvuf gövdesinde �ekillenmi�se 
de Ülgener bu inançların davranı� yönünden de aynı kökten kaynaklandı�ını ileri 
sürmekte acele etmez. Tek yanlı basit bir sebeb-sonuç zinciri kurmak yerine, 

tasavvufun bir an için hadiselerin sebebi olmayıp onlar 
içinde -daha birçokları gibi- yo�rulup �ekillendi�ini kabul 
etsek bile, kurulu�u ile beraber onun da bu kez ba�ka 
unsurlara yüklenerek onlar üzerinde itici kuvvet ile bizzat 
etken sıfatını almı� olaca�ını kimse inkâr edemez. Sebeb 
de�il ille sonuçtur diye direndi�imiz unsur bir yerde aralık 
kapı bularak sebeb ve illet zincirine bir halka olarak 
katılmakta gecikmiyor. O halde en do�rusu zincirin ilk 
halkasını bulmak ve her�eyi oradan ba�latmak gibi bir 



 

 

52 

 

imkansızın pe�inden ko�maktan mümkün oldu�u kadar 
uzak durmaktır (Ülgener 1981b: 109) 

der. Bu metodolojik yakla�ımı do�rultusunda da zihniyetteki ba�ımlılık ve 
teslimiyeti do�rudan tasavvufun ürünü olarak nitelemenin zor olaca�ını söyler. 
Fakat O’na göre, “ba�ımlılı�ı zihinlere söz ve deyim olarak perçinlemede en etkin 
rolü yine de tasavvufun oynadı�ına �üphe yoktur” (Ülgener 1981b: 105). Aynı 
metodolojik ilke “yava�lık ve a�ırlık için de geçerlidir. Bu noktada iklim 
�artlarından bölge özelli�ine, araç ve aletlerin cinsine kadar uzanan bir etken zinciri 
ile kar�ıla�ılır. Bununla birlikte yarınından ve rızkından emin bir güven ve tela�sızlık 
içinde i�leri a�ırdan almanın zihinlere yerle�mesinde en büyük pay yine tasavvufa 
aittir (Ülgener 1981b: 106). Ülgener böylece çözülme devri insanı ile ilgili �u 
tipolojik tasviri yapar: 

Bol ve ferah ya�amanın tattıraca�ı haz ve zevkin (veya özlemin) hiçbir zaman 
yabancısı olmamakla beraber, o u�urda acele ve tela�tan ho�lanmayan, yolunu ve 
yönünü tayinde görenek ve otorite ba�ları ile çevrili, dı�a ve “yaban”a kapalı ve 
i�inde ve hesabında götürü insan! (Ülgener 1981a). 

  

           C. Z�HN�YETTEK� DE����M VE GER� KALMI�LI�IN SEBEBLER� 

Ülgener Batı ile çözülme devri Osmanlı toplumu arasındaki en önemli farklıla�mayı 
(yukarıdaki analizlere dayanarak) zihniyet farklıla�ması olarak tasvir eder. Batı’da 
modern rasyonel kapitalist zihniyet yükselirken Osmanlı toplumunda durgun-atıl 
hayat anlayı�ı ve irrasyonel kazanma hırsı hakim konumdadır. Bu açıdan Ülgener 
Osmanlı’nın Batı kar�ısında iktisaden geri kalı�ının, en azından e�it konumunu 
sürdüremeyi�inin sebeplerini iki kısımda ele alır. Bu sebeplerin ilki “müzmin 
sebepler”den olu�urken, ikincisi gerileyi�i hızlandırıcı ve tamamlayıcı bir rol 
oynamı�tır. 

Osmanlı Devleti’nin iktisadî gerileyi�inin müzmin sebeplerini Ülgener kâr ve 
te�ebbüs zihniyetinin rasyonelle�ememesi olarak belirler. Kâr ve te�ebbüs zihniyeti, 
kazanç hevesinden daha dar bir anlamda ele alınmalıdır. Kazanç hevesi, hangi yolla 
olursa olsun, herhangi bir biçimde kazanıp zenginle�meyi ifade ederken kâr ve 
te�ebbüs alı�ılmı� üretim ve ticaret yollarını kullanarak para kazanmayı ifade eder. 
Dolayısıyla kâr ve te�ebbüs zihniyetinin varlı�ından bahsedebilmek için kazanç 
hevesinin normal üretim ve ticaret yollarına yöneltilip yöneltilmedi�ine bakmak 
gerekir (Ülgener 1981a: 129). 

Batı’da kazanma arzu ve hevesi 16. yüzyıldan itibaren muntazam bir ticarete ve 19. 
yüzyılda da endüstri devrimine do�ru rasyonel bir te�ebbüs zihniyetine dönü�ürken 
Osmanlı’da bunun tam tersi olmu�tur. Ülgener’in sözleriyle: 



 

 

53 

 

�ark ticaretinin ve arkasından iç pazarların tıkanma ve 
kapanması; içerde ve dı�arda emniyet noksanı (zaten 
deminkinin sebepleri arasında); normal yollarla servet ve 
kapital birikimini zorla�tıran bu dı� sebeplere manevî 
faktörü katmayı da unutmayalım; her �eyden evvel, Türk-
Müslüman ço�unlu�una gündelik ticaret hayatını tıkayan 
feodal zihniyet (a�alık ve efendilik �uuru) ile, onun hemen 
yanı ba�ında, mazbut bir i� hayatına zaten yar olmayacak 
bir ruh ve asap gev�ekli�i istikametinde müessir olan ahlak 
ve tasavvuf terbiyesi! Bütün bu sebeplerin altlı üstlü 
tesirleri -aralarında öncelik (priorite) davası �imdilik bir 
kenara bırakılarak- topluca dikkate alınsın; neticenin nereye 
vardı�ı kendili�inden anla�ılmı� olur (Ülgener 1981a: 131). 

 

1. Müzmin Sebepler 

Orta ve Do�u Anadolu’nun i�lek transit yollarında yer alan bir alan üzerinde bir 
ticaret kapitalizminin filizlendi�ini söyleyen Ülgener onun ortaça� sonlarından 
itibaren geli�imini sürdüremeyip çöktü�ünü belirtir. Her �eyden önce bu ticaret 
kapitalizmini yürüten tüccar sınıf ortaça� dünyasının �urasında burasında küçük bir 
azınlık olarak kalmı�tır. Yeniden ortaça�la�mayla beraber, ço�u kez, bu tüccar sınıf 
da esnafla�mı�tır. �kinci olarak, ticaretin alanı daraldıkça rasyonelle�me imkânları 
ortadan kalkmı�tır. 

Ortaça�da ticaretin her zaman iktisadî-rasyonel yollardan, normal piyasa �artlarına 
dayalı olarak geli�ti�ini dü�ünmek yanıltıcıdır. Ülgener’e göre “deniz ve kervan 
ticareti asırlarca akla hayale gelmedik maceralarla yanyana yürümü� ve bu hal ilk ve 
ortaça� tüccarına temkinli, hesabını bilir bir i� adamından ziyade, maceraperest bir 
kabadayı (Garptaki tabir ile; merchant adventurers) karakterini vermi�tir.” (Ülgener 
1981a: 134). Batı’da ticaret istilâ ve sömürü karakterini korumakla birlikte zamanla 
rasyonel mübadele �ekline dönü�mü�tür. Akdeniz ve Yakın Do�u’daki transit 
yollarının eski önemlerini yitirmeleri ise Do�u’lu tüccarın u�radı�ı kayıpları telafi 
etmek için biraz daha karanlık ve bulanık yollara ba�vurmasına yol açmı�tır. Üstelik 
bu istismar, Ülgener’e göre, iç pazardaki yerli üreticiyi hırpalayıcı bir boyut 
kazanmı�tır (Ülgener 1981a: 135). Dı� pazarlardaki daralmanın en önemli etkeni 
elbette ticaret yollarının co�rafî ke�ifler vasıtasıyla de�i�mesi; bir iç deniz olarak 
Akdeniz’in ve bu denizde yer alan limanların eski önemlerini Atlantik limanlarına 
kaptırmalarıdır. Bu açıdan Ülgener, Batı ticaretinin Do�u’ya üstün gelmesini “açık 
denizin iktisadî �artları ve imkanlarıyla kervan yollarına ve iç deniz nakliyatına 
galebe çalmasından” (Ülgener 1981a: 141), ibaret oldu�unu söylemektedir. 
Ülgener’e göre bu durum iki önemli sonuç do�urmu�tur: Batı’daki ticaret açık 
denizin getirdi�i maliyetlerdeki dü�ü� ve kâr oranlarındaki yükseklik sebebiyle 
verimlili�ini artırırken Do�u’daki ticaret bu açıdan gerilemi�tir. Aynı �ekilde Batı ve 
Kuzey Avrupa ticaret, kapital ortaklıkları sayesinde hızla müessesele�irken 



 

 

54 

 

Do�u’daki ticaret da�ınık ve te�kilatsız bir hale dü�mü�tür (Ülgener 1981a: 142-
149)7. Bu sonuçlarla birlikte, 

Dünya pazarlarını payla�ma iddiasile kar�ı kar�ıya gelen iki 
büyük ticaret yolundan biri rantabilite �artlarını asırdan 
asıra düzeltir ve te�kilatlı bir istismar organı halinde 
hammadde kaynaklarını boydan boya kontrolü altına 
alırken di�eri aksi yolu tutarak gerilemi� ve mukavemet 
imkanlarını kaybetmi�tir (Ülgener 1981a: 145). 

2. Hızlandırıcı ve Tamamlayıcı Sebepler 

Bu sebebler büyük ölçüde siyasî niteliklidir. Sayar (1999b:19) Tanzimat’a kadar 
Osmanlı ekonomisinde devlet müdahalesinin “dünyevile�meye” ve rasyonelle�meye 
engel oldu�unu söyler. Ülgener, �u sözleriyle, bu müdahaleyi ayrıntılandırmaktadır: 
“Sayıları bütün bir yol boyu ço�alıp giden da�ınık feodal kuvvetler; yine o nisbette 
da�ınık ve güvensiz para rejimleri; önceden hesaplanması bile mümkün olmayan 
harç, vergi ve sair kararsız, ittiradsız masraf ve maliyet unsurları...” (Ülgener 1981a: 
145). 

Bu sebeblerin yanısıra esnaf kadrolarının ortaça� sonlarından itibaren dolmaya 
ba�lamasıyla birlikte iç pazarlarda ve üretimde de bir daralı� ya�anmı�tır. Lonca 
gelenekçili�i yüzünden esnaf hayatında i� ve üretime dair gözlemlenebilir bir yenilik 
geli�ememi�tir. Esnaf zümrelerinin dı�ında kalan zümreler de beklenen olumlu 
de�i�meyi sa�layamamı�lardır (Ülgener 1981a: 149-150). Ülgener, bu zümrelerden 
müte�ebbis ve sermayedar bir sınıfın ortaya çıkıp kısa bir sürede silinmesi sürecini 
�öyle anlatır: Kapitalist inki�afın gerek teknik, gerek hukukî, gerek manevî 
unsurlarından hiçbiri meydanda olmadı�ı için sermayeci sınıf bizdeki �eklile: 1. �� 
ve istihsal sahasında herhangi bir de�i�me ve yenilenmeye yol açmadan daha fazla 
istismarcı ve ihtikârcı bir zümre olarak kalmı� ve kısmen bunun neticesi olarak: 2. 
Gittikçe sertle�en lonca kayıtlarının ve hiçbir suretle merkantil bir politikaya 
meyillenmeyen dar çerçeveli bir iktisat politikasının baskısı altında eriyip ufalmı�tı 
(Ülgener 1981a: 151). 

Ülgener’e göre esnafa dı�arıdan katılan zümreler bazında da durum bundan farklı 
de�ildir. Hatta bu zümreler (köyden �ehre göçenler ve ordu gibi di�er mesleklerden 
esnaflı�a geçenler) esnaflardan daha bilgili ve daha uyanık olmadıkları gibi “meslek 
ve sanat kadrolarının haddinden fazla dolup ta�ma”sına yol açmı� ve esnaflı�ın daha 
kötüye gitmesine sebebiyet vermi�lerdir (Ülgener 1981a: 152-154). 

Bunların neticesi çözülme devri Osmanlı toplumunda dı� ve iç pazarlarda geçim 
imkanlarının birbiri ardından daralması ve küçülmesi olmu�tur. Normal yollardan 
tatmin edilemeyen kazanç arzu ve hevesi de irrasyonel ve do�al olmayan kazanç 
                                                
7 Bu sonuçlara bir üçüncüsünü de Sayar �öyle eklemektedir: “Amerika’dan Avrupa’ya akan 
kıymetli madenlerin 16. asrın ortaları itibariyle Osmanlı mali sistemine ciddi bir dı�sal �ok 
vermesi...” (Sayar 1999b: 18). 



 

 

55 

 

�ekillerinin artmasıyla neticelenmi�tir. Ülgener, kazanç arzu ve hevesinin normal, 
iktisadî yollarla tatmininin toplumsal dinamizme yol açarken; gayrıme�ru kazanç 
�ekillerinin durgun ve atıl bir dünya görü�ünü olu�turdu�unu ifade eder (Ülgener 
1981a: 129). 

Bu durgun ve atıl hayat anlayı�ı en iyi çözülme devri servetinin kökeni ve 
mahiyetinde görülebilir. Ülgener’e göre servet birikiminin sadece modern 
kapitalizm döneminde ortaya çıktı�ını iddia etmek hatalıdır. Do�u ortaça�ında gerek 
özel �ahıslar gerekse resmi �ahıslar elinde önemli bir servet birikimine 
rastlanmaktadır. Ancak, iç ve dı� ticaretin, esnaflı�ın getirdi�i kazançlar haricindeki 
servet devamlı ve hesaplı bir emek neticesinde ortaya çıkmamaktadır. Ço�u kez 
ticaretten elde edilen servet bile hesaplı-rasyonel bir faaliyet neticesinde olu�mu� 
sayılamaz. Çözülme devri serveti, düzgün bir i�letme çerçevesinde az çok muntazam 
aralıklarla kendini yenileyen ve artıran bir sermaye olmaktan çok bazı siyasî yollarla 
bir defa için elde edilmi� ve yine bazı siyasî sebeblerle bir defada tükenebilecek bir 
tüketim fonundan ibarettir. “Çözülme devri serveti ... elde edilmesi gibi tüketilmesi 
de hiçbir zaman tipik bir tekrarlama göstermeyen vak’adan vak’aya de�i�ik 
�ekillerile daima bir defaya münhasır kalan tarihî-ferdî bir kategori olmaktan ileri 
varmamı�tır.” (Ülgener 1981a: 182). 

Bu meyanda, çözülme devri toplumu, ta�raya açıldıkça daha da belirgin olarak, 
“geni� bir rant tabanı üstünde, de�er ve tercih ölçüleri ço�unlukla tüketime ayarlı, alt 
ve üst ili�kileri otorite ve gelenek kalıpları içinde dondurulmu� bir sınıflı toplum” 
(Ülgener 1981b: 93) manzarası arzeder. Bu toplumda tüketim, emek ve üretimden 
öndedir. Dolayısıyla çözülme devri zihniyeti bir “tüketici zihniyet” olarak ele 
alınabilir. Ülgener’e göre tüketim ve üretim arasındaki dengesizlik donuk ve durgun 
zihniyet ile onun arkasındaki iktisadî gerçekli�in farklı bir boyutunu kavramaya 
imkân tanımaktadır. Tüketimin üretimden fazla olu�uyla açı�a çıkan bu dengesizlik, 
gerçi bütün prekapitalist devirlerin ortak özelli�idir; ancak, çözülme devri bu 
dengesizli�i daha ileriye götürmü�, ölçüsünü artırmı�tır. Bu dengesizli�in izleri 
toplum hayatının hem iç örgüsünde, yani de�er anlayı�ında; hem de dı� yapısında, 
yani iktisadî, malî bünyede takip edilebilir. Sayar (1999b: 18)’a göre, 

1550’ler ve sonrasında gözlemlenen dı� �oklar... Osmanlı 
normatif esaslarını sarsmaya, dengeleri yerinden oynatmaya 
ba�ladı. Dengelerin yeniden in�aası kar�ısında hukukî 
muhitin uygulamaya koydu�u tedbirlerin ba�ında klasik 
mirî arazi rejimini tefessüh ettiren bir uygulamaya, iltizama 
geçildi. Para ayarı ile sıkça ve yüksek oranlarda oynanmaya 
ba�landı. Narh yoluyla sa�lanan fiyat istikrarı ise sürekli 
kadıları yeni sabit fiyatlar sistemini bulmaya itti. Vergiler 
a�ırla�tırıldı, ayrıca yeni vergi kalemlerinin ihdasına 
gidildi. Hülasa yerinden oynayan dengelerin yeniden in�ası 
kar�ısında hukuki muhitin uygulamaya koydu�u tedbirler 
�ifa olmamı�tı... Di�er taraftan söz konusu hukukî muhitin 
dı�ında objektif bilgi verilerinin üretildi�i e�itim 
kurumlarının olmayı�ı Osmanlı iktisat kafasının 
kilitlenmesinin bir ba�ka sebebiydi. 



 

 

56 

 

 

3. �ktisat Zihniyetinin Dönü�ümü ve Türk Modernle�mesi 

Ülgener’e göre gelenekçi toplumlar; de�i�melerden, özellikle teknik ilerleme, yer ve 
meslek de�i�tirmelerden fazlaca ho�lanmayan bir zihniyete sahiptirler. Ülgener’e 
göre, gelenekçili�in iktisadî görünümleri biri pozitif di�eri negatif iki boyuttan 
beslenir. Pozitif boyutta, geleneksel i� ve mesleklerde olgunluk sabırla ve zamanla 
ula�ılan bir meziyettir. Yer ve i�i sık sık de�i�tirme i� ve meslekte olgunla�mayı 
engelleyici i�levler görür. Bu sebeple ho� kar�ılanmazlar. Negatif boyutta ise 
nüfusun artı�ı, geçim ve mai�et imkanlarının daralmasıyla beraber geleneksel meslek 
ve zenaatlarda bir i�e kapanma temayülünün ortaya çıkı�ı toplumu hareketsizli�e 
sürükler. Gerek pozitif unsur, gerekse negatif unsur neticede aynı etkiyi, toplumsal 
hareketsizli�i ve durgun ve atıl bir zihniyeti do�urur. Buna kar�ın bugünkü 
toplumlarda gelenekçili�in sürmesini sa�layan kuvvet negatif unsurdan mekanik 
üretim tekniklerinin hızlı geli�imi altında bütün etkisini yitirmi�tir (Ülgener 1989: 
40). Buna göre, iktisadî bakımdan geleneksel bir toplumdan modern bir topluma 
geçebilmenin ba�lıca �artı insan-e�ya ili�kilerinde görülen geleneksel kıymet 
anlayı�ını de�i�tirebilecek bir zihniyet ortamına varabilmektir. Bunun yolu ise, 
Ülgener’e göre, 

a) serveti ve parayı �ahsa ba�lı, onunla adeta içli dı�lı bir 
varlık gibi görmekten vazgeçip ferah ve açık yürekle piyasa 
ekonomisine çıkmayı her türlü e�ri ve kuytu kazanç 
�ekillerine üstün sayabilmek;  b) kazancını yine �ahsa ve 
statüye ba�lı olarak göstermelik tüketim veya verimsiz 
yatırıma harcayacak yerde profesyonel i� adamı olarak 
prodüktif yol ve �ekillerde verimlendirebilmek; ve nihayet  
c) bütün bu faaliyetlerde disiplinli, kontrollü bir hesap ve 
muhasebe �uurunu tesis edebilmek! (Ülgener 1983: 46). 

ile yakından alakalıdır. Ülgener açısından Türkiye’nin iktisadî modernle�mesi bu üç 
adımın ba�ında de�ilse bile henüz ortalarındadır (Ülgener 1983: 47). 

Ülgener’in bu görü�ü O’nun da Weber gibi modernli�i tarihsel bir süreç olarak 
görmesinden kaynaklanır. Bilindi�i gibi Weber dinî moderniteyi, sosyolojik 
izahında, modernli�i dini rasyonalizasyonun bir sonucu olarak de�erlendirmeye 
yatkındır. Weber, dini davranı� ve dü�üncelerin rasyonalizasyonunun; dünyanın 
büyüsünün giderilmesi (the disenchancement of world), sekülerle�me, kapitalizm, 
bürokrasi, �ehir vb. unsurlar ve güçlerle beraber modern ya�ama stilinin olu�umuna 
katkıda bulundu�unu iddia eder. Weber’e göre modernlik, dinî rasyonalite, iktisadî 
rasyonalite gibi farklı rasyonalite türlerinin tersine çevrilemez bir sonucudur. 
Çi�dem (1997: 14)’e göre, “dinî modernite kavramı, Weber’in modernite anlayı�ının 
temelinde yatar ve bu kavram, Türk modernle�mesini de anlamlandıracak bir 
kavramdır”. Ülgener ise iktisadî modernle�me ile, bilhassa Türk modernle�mesinin 
iktisadî yönleri ile ilgilenir. Onun zihniyet kavramı çerçevesinde asıl e�ildi�i mesele 
Türk modernle�mesinin iktisadî durumudur. “�ktisadî geli�me -e�er planlanarak 
yürütülecekse- geni� kitlelerin plana inanmaları, destek olmaları �artıyla 
gerçekle�ir”. Bu yüzden, iktisadî modernle�menin tepeden inmeci tedbirlerle 



 

 

57 

 

gerçekle�ece�ine inanmak bu geli�menin en büyük dü�manı, onun önündeki en 
büyük engeldir (Ülgener 1983: 48). 

Bilindi�i gibi Osmanlı iktisat sisteminin normatif esasları özel mülkiyete izin 
vermeyen mîrî arazi, fiyatların te�ekkülünde devlet müdahalesini esas alan narh 
uygulaması, temel para politikası olarak sikke ta��i�i ve içinde müsaderenin de yer 
aldı�ı çe�itli vergiler çerçevesinde belirlenebilir. Bu normatif esaslar Osmanlı’da 
devlet müdahalecili�inin iktisat alanında temel belirleyen oldu�unu göstermektedir. 
Türkiye’de devletçilik, “bilhassa son yıllarına do�ru, belli kesimler için Osmanlı’nın 
batınî tasavvufu ile yer de�i�tirdi�i ileri sürülebilir” (Sayar 1999a: 573). 
Türkiye’deki devletçilik, hem ana kütleyi harekete geçirecek hem de iktisadî 
kalkınmayı ba�latmak için benimsenmi� bir yakla�ımdı. Ancak, bu yakla�ım 
politikacıların elinde uygulanabilirli�ini kaybetti. 

Bu açıdan Osmanlı’dan Cumhuriyete, Türk iktisadî modernle�mesine intikal eden 
miras iki yönlüdür: “�lk miras Osmanlı iktisat zihniyetidir. �kincisi ise Tanzimatla 
birlikte dı�sal bir etki sonucu tepeden süzülerek tabana oturtulmaya çalı�ılan özel 
mülkiyet, bireysel giri�im ve piyasa mekanizmasıdır” (Sayar 1999a: 570). Geli�mi� 
ülkelerle azgeli�mi� ülkeler, geleneksel toplumlarla modern toplumlar arasındaki 
farktan hareket eden Ülgener ise geli�mekte olan ülkelerin en büyük eksikli�ini 
madde ve malzeme, formel-hukukî düzenlemeler alanında de�il; rasyonel davranan 
insan eksikli�inde bulur. Bu meyanda Ülgener’e göre, “Türkiye ekonomisi .... yeni 
kalıplara ve yeni bir zihniyet dünyasına varma gayreti ile geçirdi�i hareketli ve 
birçok bakımdan verimli çalkalanma” esnasında bu olu�umları geriletici bazı 
olumsuz faktörlere maruz kalmı�tır (Ülgener 1983: 48). Bu faktörler arasında 
enflasyonist baskıların insanları gayrımenkule yatırım yapmaya zorlayı�ı; politik 
tutumların insanları kolay yoldan servet kazanmaya ve kazandıkları serveti kolay 
yoldan harcamaya sevki; maliyeti dü�ürmeye ve verimlili�i artırmaya yol açan 
rasyonel muhasebe anlayı�ına geçit vermeyen �artların devamına göz yuman iktisadî 
politikalar sayılabilir. Zihniyetin de bir hayatının oldu�unu ve dı� etkenlere kar�ı 
kolay kolay de�i�medi�ini vurgulayan Ülgener, Türk iktisadî modernle�mesinde 
de�i�en ve de�i�meyen unsurları ele alabilmek için pre-kapitalist dönem ile 
kapitalist dönem arasındaki farkı �öyle dile getirir: 

Fark, kazanma ve zenginle�me hevesinin birinde yoklu�u 
öbüründe varlı�ında de�il, onun iki tarafta da varlı�ı ile 
beraber tatmin cihetinden birinde normal iktisadî faaliyete 
yöneli�i ve oraya getirdi�i hızla beraber öbüründe kendine 
o faaliyet dı�ında çıkı� yolları arayıp buldu�u için iktisat 
dünyasında bıraktı�ı bo�luk ve durgunlukta aranmalıdır 
(Ülgener 1983: 50).  

Bu durgunlu�un en tipik örne�i topra�a ba�lı, mal varlı�ı ile topra�a dayalı 
insandır. Bu anlayı�a kar�ı Tanzimattan bu yana epey fikrî mücadele verilmesine 
kar�ın Ülgener, bu fikrî mücadelenin “tam ba�aramadı�ını; yol, tarım ve sanayi 
devrimi üstlenmi� görünüyor” yorumunu yapmaktadır (Ülgener 1983: 53). 
Türkiye’nin sanayile�meye ba�lamasıyla birlikte profesyonel i�adamı ve i�gücü 



 

 

58 

 

tipolojisi de belirginle�meye ba�lamı�tır. Fakat, bununla birlikte, geleneksel 
zihniyetin bazı olumsuz nitelikleri modern i�letmelerde kısmen sürmektedir8.  

     Sonuç olarak, “ileriye do�ru hızla yol alan iktisadî �ekil ve formların zihniyet 
muhtevası bazı yönleri ile i� hayatının muhtaç oldu�u itici kuvveti ve insanı yo�urup 
�ekillendirirken, di�er cepheleri ile el’an geçmi�in izleri ve baskısı altındadır” 
(Ülgener 1983: 59). 

 

KAYNAKLAR 

 

•         AYDIN, Mustafa (1997), 
o        “Zihniyet Sorunu: Mahiyeti, Olu�umu, Türleri ve Günümüzdeki 
Bazı Problemleri.”Tezkire: Üç Aylık Derleme, II, 11-12: 123-152. 
o        “Protestanlık ve �slam” Bilgi ve Hikmet, Bahar, 2: 43-56. 

•         BAECHLER, Jean (1194),     
o        Kapitalizmin Kökenleri (Çev. M.A. Kılıçbay),Ankara: �mge. 

•         BENDIX, Reinhard (1998),  
o        “Max Weber’in Din Sosyolojisi.” (Çev. M.E. Kökta�) 
o        Din Sosyolojisi (ed. Y. Aktay-M.E. Kökta�). 

•         Ç��DEM, Ahmet (1997),  
o        Bir �mkan Olarak Modernite.�stanbul: �leti�im. 

•         GIDDENS, Anthony (1996),  
o        Max Weber Dü�üncesinde Siyaset ve Sosyoloji.(Çev. Ahmet 
Çi�dem), Ankara: Vadi. 

•         ÖZLEM, Do�an (1990) ,  
o        Max Weber’de Bilim ve Sosyoloji.�stanbul: Ara Yayıncılık. 

•         SAYAR, A. Güner (1986), 
o        Osmanlı �ktisat Dü�üncesinin Ça�da�la�ması.�stanbul. 
o        1998 
o        Bir �ktisatçının Entellektüel Portresi: Sabri F. Ülgener. 

•         �stanbul: Eren Yayıncılık. 
o        1999a 
o        “Osmanlı Devleti’nden Türkiye Cumhuriyeti’ne �ktisadî Bir 
Verasetin Anatomisi.” 
o        Yeni Türkiye Dergisi Osmanlı Özel Sayısı, VII: 569-573. Ankara. 
o        1999b 

                                                
8 Bu olumsuz nitelikler arasında “israf ve gösteri�çi” tutum hâlâ etkindir. Ülgener, bu açıdan, 
Türkiye’de “i�adamlı�ının neresindeyiz?” sorusunu sorar ve �u cevabı verir: “Tavır ve 
davranı� cihetinden Batı’daki benzerleri ile kar�ıla�tırınca:  a. Kararsız ve kaprisli, b. Anî ve 
çabuk kâr pe�inde,  c. Plaslan olarak, sermaye piyasası ile pek de yeni sayılamayacak olan ilgi 
ve ili�i�i ile beraber mal varlı�ını büyük kısmı ile hâlâ arsa ve emlâke (gayrı menkule) ve 
yerine göre altına yöneltmekte çıkı� arayan sermayedar tipi ile kar�ı kar�ıya oldu�umuzu 
söyleyebiliriz” (Ülgener 1983: 56). 



 

 

59 

 

o        “Dünden Bugüne Osmanlı �ktisat Dü�üncesinin Temel 
Unsurlarına Bir Bakı�”.Türk Yurdu 148-149: 17-19. Ankara. 

•         STAUTH, G. ve B.S. TURNER 
o        (1997), 
o        Nietzsche’nin Dansı. (Çev. Mehmet Küçük) Ankara: Ark. 

•         SCHROEDER, Ralph (1996),  
o        Max Weber ve Kültür Sosyolojisi. (Çev. Mehmet Küçük), Ankara: 
Bilim ve Sanat. 
o        TURNER, B.S. (1991),    
o        Oryantalizm, Kapitalizm ve �slam. (Çev. Ahmet Demirhan), 
�stanbul: �nsan. 

•         U�UR, Aydın (1983),    
o        “XIX. Yüzyıl Alman Tarih Felsefesi Gelene�i ve Bir Türk Bilim 
Adamı: Prof. Sabri F. Ülgener.” Toplum ve Bilim, 23: 127-132. 

•         ÜLGENER, Sabri F.(1981a),   
o        �ktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası. �stanbul: Der 
Yayınları. 
o        1981b 
o        Zihniyet ve Din. �stanbul: Der Yayınları. 
o        1983 
o        Zihniyet, Aydınlar ve �zmler. Ankara: Maya�. 
o        1984 
o        Darlık Buhranları ve �slam �ktisat Siyaseti. Ankara: Maya�. 
o        1941 
o        “�ktisat Felsefesi Tarihinde Werner Sombart’ın Yeri ve 
�ahsiyeti.” �ktisat Fakültesi Mecmuası, XII, 54-56: 23-27. 

•         WEBER, Max (1978),  
o        Economy and Society. (ed. G. Rothand C. Withich), London: 
University of California Press. 
o        1993 
o        Sosyoloji Yazıları. (Çev. Taha Parla) �stanbul: Hürriyet Vakfı 
Yayınları. 
o        1997 
o        Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu. (Çev: Zeynep Aruoba), 
�stanbul: Hil Yayınları. 

•         FREUND, Julien (1990),   
o        “Max Weber Zamanında Alman Sosyolojisi.” (Çev. Kubilay 
Tuncer) 

•         T. BOTTOMORE ve R. NISBET (ed.), Sosyolojik Çözülmenin Tarihi (Türkçe 
ed. M. Tunçay ve A. U�ur), Ankara: V Yayınları. 
•         ADORNO, T.W. (1982),   

o        “Gelenek Üzerine.” (Çev. Nasuh Barın), Tan, Haziran No: 3-4: 
Ankara. 

 
 


