
Tokatlı El-Kazâbâdî’nin Hayatı ve Haşiyetü’l-
Usûl Adlı Yazma Eserinin Tanıtılması* 

Dr. Öğrt. Üyesi Hilal ÖZAY 

Atıf / ©- Özay, H. (2018). Tokatlı El-Kazâbâdî’nin Hayatı ve Haşiyetü’l-Usûl Adlı 

Yazma Eserinin Tanıtılması, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

18 (2), 1134-1151. 

Öz- Tokatlı Ahmed el-Kazâbâdî Osmanlı döneminde yaşamış, İslam hukuku, 

tefsir, kelam ve tasavvuf konularında kendi dönemindeki âlimler gibi şerh ve 

haşiye tarzında eserler vermiştir. Bu çalışmada Kazâbâdî’nin hayatı, eserleri ve 

bu eserler içinden Fıkıh Usulü alanında yazmış olduğu ve hâlihazırda çeşitli 

kütüphanelerde yazma eser olarak bulunan “Hâşiyetü’l-usul ve gâşiyetü’l-füsûl 

ale’l-mukaddemâti’1-erba‘a” adlı eseri hakkında bilgi verilecektir. Bu eser 

müteahhirîn dönemi ulemâsının yoğun bir şekilde ilgisini çeken, üzerine çok 

sayıda şerh ve hâşiye yazılan Sadrüşşerîa’nın Tenkîhul-usûl ile buna yaptığı 

şerh olan et-Tavzih isimli fıkıh usulü kitabı içerisinde yer alan “el-

Mukaddimâtü’l-erba‘a” bölümünün haşiyesidir. el-Mukaddimâtü’l-erba‘a 

bölümünde Sadru’ş-şeria, hüsün-kubuh meselesini incelemiştir. 

Sadrüşşerîa’nın metni üzerine yazılan hâşiyelerin en önemlisi Eş‘arî anlayışına 

yakın duran Teftâzânî’nin et-Telvîh adlı eseridir. Teftâzânî bu eserinde ve 

özellikle de Mukaddimat bölümünde, Sadrüşşerîa’nın görüşlerini hem 

açıklamış, hem de tenkit etmiştir. Kazâbâdî de bu eserinde farklı görüşte olan 

Sadrüşşerîa ile Teftâzânî’nin yazdıklarını değerlendirmiş ve konuya yeni 

katkılarda bulunmuştur. 

Anahtar sözcükler- Kazâbâdî, hâşiyetü’l-usul, el-mukaddimâtü’1-erba‘a, 

hüsün-kubuh. 

§§§ 

1. KAZÂBÂDÎ’NİN HAYATI 

Kazâbâdî’nin tam adı Ahmed b. Mehmed b. İshak el-Kazâbâdî er-Rûmî 

el-Hanefî, künyesi Ebu’n-Nâfi’dir (Kehhale, 1957: 2: 81, Zirikli, 1998: 1: 242). 

Doğum tarihi bilinmeyen Kazâbâdî, Kazâbâd'da (Kazova) dünyaya gelmiştir. 

                                                           
* “Bu makale 27-29 Ekim 2018 tarihinde ASEAD IV. Uluslararası Sosyal Bilimler Sempozyumunda 
aynı isimle sunumu yapılan tebliği genişletilerek, geliştirilerek ve kısmen değiştirilerek türetilmiştir 
 Dr. Öğr. Üyesi, Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İslam Hukuku Anabilim 
Dalı 



Tokatlı El-Kazâbâdî’nin Hayatı ve Haşiyetü’l-Usûl Adlı Yazma Eserinin Tanıtılması | 

1135 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151. 

Burası Tokat ilinin Pazar ilçesine bağlı ve yakın bir tarihe kadar Dimorta olarak 

bilinen ( daha sonra ismi değiştirilip Türkçeleştirilen) Üzümören kasabasıdır. 

Ahmed Kazâbâdî tahsiline doğum yeri olan Kazâbâd'da başlamış, Tokat'ta ve 

Sivas’ta devam etmiş ve İstanbul’da tamamlamıştır (Zirikli, 1998: 1: 242, Serin, 

1987: 501). 

Tokat’da Âmidli Yûsuf, Turhallı Osman ve Zorluzâde Hasan Efendilerden 

ders almıştır. Özellikle Tefsir alanında Sivas’ta Mehmed Efendi'den geniş 

ölçüde istifade etmiştir. Daha sonra 1115/1703 yılında İstanbul'a gelmiş ve 

Süleymaniye Camii'nde ders vermeye başlamıştır. 1121/1709 yılında 60 akçeli 

müderris rütbesine yükseltilmiştir. Bu arada Kütübhâne-i Hümâyun hocalığı da 

kendisine verilmiştir. 1146/1733 yılında Selânik kadılığına tayin edilmiştir. 

1153/1740 yılında ‘Mevleviyet-i ümmi’d-dünya’ da denen Mısır kadılığına terfi 

etmiştir. I. Mahmud zamanında kariyerinin zirvesine ulaşmış ve 1158/1745 

yılında Mekke-i Mükerreme kadılığına getirilen Kazâbâdî 1163/1750 yılında bu 

görevden azledildikten sonra İstanbul'a dönmüş ve 25 Rebîülâhir 1163 (3 Nisan 

1750) tarihinde vefat etmiş (İzzî, 1784:  224b, 225b, Babanzâde, 1951: 3: 333; 

Bursalı Mehmet Tahir, 2016: 1: 422, Öz, 2002: 25: 120) Aksaray’dan Koca 

Mustafa Paşa’ya giden caddenin sağ tarafına defnedilmiştir (Kehhale, 1957: 2: 

81, Zirikli, 1998: 1: 242, Bursalı Mehmet Tahir, 2016: 1: 422, Babanzâde, 1951: 

1: 175). 

Kazâbâdî, İstanbul'da bulunduğu sırada başta oğlu Mehmed Nafi Efendi 

(1191/1776), Hadimi nisbesiyle tanınan Ahmed b. Mustafa (Bursalı Mehmet 

Tahir, 2016: 1: 422, Öz, 2002:, 25: 120), Kilisli Ali b. Hüseyin Efendi, Abdü’l-

Vehhâb el-Âmidî, İlmin Hazinesi lakablı Müftizade’l-Kebir, Ayaklı Kütüphane 

Muhammed Emin b. Yusuf b. İsmail b. Abdullatif el-Antâlî (İzzî, 1784:  224b, 

225b, Bursalı Mehmet Tahir, 2016: 1: 422, Kehhale, 1957: 2: 81; Babanzâde, 

1951: 1: 175) olmak üzere çok sayıda öğrenci yetiştirmiştir. 

Kazâbâdî ile Muîd Ahmed Efendi doğum yerleri Kazova’dan dolayı 

karıştırılmıştır. Kazâbâdî’ye Muid Ahmet el-Kazâbâdî denmiş ve şeyhülislam 

olduğu bildirilmiştir. Oysa bu iki şahıs farklı kişilerdir. Muîd Ahmet Efendi Yûsuf 

adlı bir kişinin oğludur. Biyografisini veren kaynakların çoğunda Tokat’a bağlı 

Kazova’da doğduğu belirtilirse de bu bilgi Şeyhî’de yer alan, “Vilâyet-i 

Anadolu’da Kazdağı nahiyesinde zâhir ve nümâyan olduğu” ifadesinin yanlış 

anlaşılmasından kaynaklanmıştır. Kazdağı bölgesi Tokat’ın Kazova’sı olmayıp 

Batı Anadolu’da Edremit körfezinin kuzeyinde bulunur (İpşirli, 2006: 

31:87).  Muîd Ahmed Efendi, Kınalı Fehmi Ahmed Efendi’den öğrenim görerek 



1136 | Dr. Öğr. Üyesi Hilal ÖZAY 

 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151.

Semiz Ali Paşa Medresesinde muîdliğini (yardımcılığını) yaptığı için bu lakabla 

anılmıştır (İlmiyye Salnamesi, 1998:  373, Altınsu, 1972: 69, Başar, 2017: 90). 

1003/1595’de Kınalızâde’den mülâzemet aldı ve müderrisliğe başladı (İpşirli, 

2006: 31:87). 1595-1625 yılları arasında İstanbul medreselerinde müderrislik 

yaptıktan sonra 1035/1625-1626’de Şam, 1039/1629-1630’da Mısır, 

1043/1633-1634’de Edirne ve 1044/1635-1636’da İstanbul kadılığına 

atanmıştır. 1047/1637-1638 ve 1050/1640-1641 yıllarında iki kez Anadolu, 

1051/1641-1642 yılında da Rumeli kazaskerliğine getirilmiştir. 16 Ocak 

1055/1646-1647 yılında da şeyhülislam olmuştur (İlmiyye Salnamesi, 1998:  

373, Altınsu, 1972: 69, Başar, 2017: 90). Ebû Said Efendinin birinci azlinde 

onun yerine şeyhülislam olmuştur (Uzunçarşılı, 1995: 4: 466.) Bir yıl üç ay on 

gün [kırkıncı (Altınsu, 1972: 70, Serin, 1987: 501)] şeyhülislam olarak görevinde 

kalmıştır (Öztuna, 1994: 8: 57).  

Muîd Ahmed Efendi, 25 Nisan 1057/1647 yılında İstanbul’da Şeyhülislam 

iken doksan yaşlarında vefat etmiş ve Fatih’te (Kadıçeşmesinde) yaptırdığı 

medreseye defnedilmiştir (Uzunçarşılı, 1995: 4: 466; İlmiyye Salnamesi,1998:  

373, Altınsu, 1972: 70, Başar, 2017: 90, Öztuna, 1994: 8: 57). Tasavvuf ehline 

karşı muhalif tavır takındığı belirtilen (Öz, 2002: 25: 120) Muîd Ahmed Efendi, 

Sultan IV. Murad ve Sultan İbrahim zamanında çeşitli görevler almış, hiçbir 

zaman adaletten ayrılmamış, tesir altında kalmamış, iltimas kabul etmemiştir. 

Sert mizacı ve doğruluğuyla ün salmış olan Muid Ahmed, görevinin gereğini 

yerine getirme konusunda Valide Kösem Sultan ve Cinci Hoca gibi sarayda 

nüfüzlu kimselerin karşısında durabilmiştir (Uzunçarşılı, 1995: 4: 466, İlmiyye 

Salnamesi,1998:  373, Altınsu, 1972: 70, Gerger, 2013: 113). Bu yüzden zaman 

zaman görevinden uzaklaştırılmıştır. 

2. KAZÂBÂDÎ’NİN ESERLERİ 

Kazâbâdî müstakil yeni bir eser yazma yerine mevcut bir eseri anlayıp 

yorumlama ve tahlil etme yoluna giderek kendi devrindeki âlimler gibi şerh ve 

hâşiye yazmayı tercih etmiştir. Çok yönlü bir âlim olan Kâzâbâdî’nin İslam 

hukuku, tefsir, kelam ve tasavvuf alanlarındaki eserleri şunlardır(Kehhale, 

1957: 2: 81, Zirikli, 1998: 1: 242, Babanzâde, 1951: 1: 175; Bursalı Mehmet 

Tahir, 2016: 1: 422): 

1. Hâşiye ‘alâ Hâşiyeti Mirza Cân ‘alâ İsbâtil-vâcib; ed-Devvânî’nin er-

Risaletü’l-Kadîme fî İsbâtil vâcib adlı eseri üzerine Mirza Can’ın yazdığı haşiye 

üzerine Kazâbâdî’nin yazdığı hâşiyedir. 



Tokatlı El-Kazâbâdî’nin Hayatı ve Haşiyetü’l-Usûl Adlı Yazma Eserinin Tanıtılması | 

1137 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151. 

2. Hâşiye ‘alâ Tefsiri’l-Fâtiha; Beyzâvî’nin ‘Fâtiha Tefsiri’ üzerine yazılmış 

bir haşiye olup basılmıştır. 

3. Hâşiye ‘alâ Tefsîri Sûreti’n-Nebe ve’n-Nâziât ve ‘Abese; adı geçen üç 

sureyle ilgili Beyzâvî’nin tefsîrine yapılan hâşiye olup birçok nüshası vardır. 

4. Hâşiyetü’l-usul ve gâşiyetü’l-füsûl ale’l-Mukaddemâti’1-erba‘a; 

Sadrüşşeria Ubeydullah b. Mes’ûd’un ‘Tenkîhu’l-Usûl’üne yine kendisinin ‘et-

Tavzîh’ ismiyle yaptığı şerhteki hüsün ve kubuhu temellendirmek için yer alan 

‘el-Mukaddemâtü’1-Erba’a’ adlı bölümüne yazılmış bir hâşiyedir. 

5. Risâle fî ‘ilmi’l-bâtın; hadislerde zikredilen bâtın kavramı ile bâtınî 

ilimlerin değerlendirilmesi hakkında bir risâledir; zahir ilmiyle tam uyum içinde 

olan bir tasavvuf anlayışının nasıl olması gerektiğiyle ilgili görüşlerini belirten 

Kâzâbâdî’ye göre şeriat kurallarına uyan ve kalp temizliği arayan sûfînin bu 

çabası meşrûdur. Ona göre tasavvufî tecrübelere dayalı bilgiler, şeriatın 

kurallarıyla bağdaşmıyorsa reddedilmelidir. 

6. Şerhu Âdâbi’l-Birgivî; Mehmed Birgivi’nin münâzara âdâbına dair 

yazmış olduğu risâlesinin şerhidir. 

7. Şerhü’l- Ferîde. 

8. Şerhu hadîsi’l-ihsân; Cibrîl hadîsinde geçen "ihsân" kavramıyla alâkalı 

kaleme 

alınmış küçük bir risâledir. 

9. Şerhu’l-Kasîdetin-nûniyye; Hızır Bey ibni Celâleddîn’in (864/1459) 

kelâma dair eserinin şerhidir. 

10. Şerhu kelimeti’ş-şehâdet, ‘Kelime-i şehâdet’te yer alan ‘şehâdet’ 

kelimesine dair küçük bir risale olup ‘Haşiye alâ Tefsiri’l-Fatiha’ adlı eserinin 

sonuna eklenerek basılmıştır. 

11. Şerhu Risâleti’l-istiâre; Ebü’l-Kâsım es-Semerkandî’nin eserinin şerhi 

olup “Mülahhasu netâici’l-enzâr ve Muhassalü ebkâri’l-efkâr”, “Şerhu Ferâidi’l-

fevâid” ve “Şerhu Risâleti’s-Semerkandîyye” isimleriyle de anılmaktadır. 

12. Takrîrât ‘alâ Şerhi’l-Akâidi’n-Nesefî: ‘Şerhu Akâid’i okuturken yaptığı 

takrirlerdir ki, bunları talebelerinden Abdû’l-Vehhab el-Âmidî zabt ve cem 

etmiştir. 



1138 | Dr. Öğr. Üyesi Hilal ÖZAY 

 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151.

13. Tenvîrü’l-basâir bi envâri’t-tenzîl ve tevkîri’s-serâir bi Esrâri’t-tevil; 

Beyzavi’nin tefsirine haşiyedir. 

Bunlardan başka müellife “er-Risale fi hakki’s-sûfıyye”, “Haşiye ‘ale’-l 

Mutavvel li’t-Taftazanî” ve “Hâşiye ‘ale’s-Seyyid li-Muhtasari’l-Müntehâ’ Haşiye-

i isbât-ı vacip”, “şerhu fevâidu’s-seniyye”, “Netâyicu’l-enzâr” (Bursalı Mehmet 

Tahir, 2016: 1: 422) adlı eserler de nisbet edilmektedir.  

3. KAZÂBÂDÎ’NİN “HÂŞİYETÜ’L-USUL VE GÂŞİYETÜ’L-

FÜSÛL ALE’L-MUKADDEMÂTİ’L-ERBA‘A” ADLI ESERİ 

3.1. Eserin Mevcut Nüshaları 

Kazâbâdî’nin anılan yazma eserinin tespit edilen yirmi altı tane yazma 

nüshası vardır. Bu nüshalar arasında müellif nüshası bulunamamıştır. 

Nüshaların sekiz tanesinde tarih ve yazıldığı yer ismi mevcut olup diğerleri 

tarihsiz ve yazıldığı yer de belli değildir.  

1. Raşit Efendi Eski Eserler Kütüphanesi, Kayseri, 492 numaralı nüsha: 

20 Receb 1143 tarihinde Abdu’r-Rahman b. Muhammed tarafından Sultan 

Bayezidhan Medresesi’nde istinsah edilmiştir. Birgivi’nin ‘Rasâilü’l-İnzâr’ adlı 

eseriyle birliktedir. 21b-40a sayfaları arasında 19 varak olup rik’a hatla 

yazılmıştır. Her sayfa 23 satırdır.  

2. Çorum İl Halk Kütüphanesi, 4442/2 numaralı nüsha: 1165 yılında 

İsmail b. Ahmed el-Çorumi tarafından istinsah edilmiştir. Nüshanın baş 

tarafından bir sayfa eksik olup 24a-43b sayfaları arasındadır. Her sayfa 17 

satırdır. Baş tarafında yaklaşık bir sayfalık eksiklik vardır.  

3. Akhisar Zeynelzade Kitaplığı, Manisa, 7 numaralı nüsha: Nüshada 

‘Halebî Vakfı Sahib Ali Zeynel b. Haci sene 1212 mührü mevcuttur. Eser 

müstakildir. 1b-43b sayfaları arasındadır. Nesih hatla yazılmıştır. Her sayfa 17 

satırdır. 

4. Yusuf Ağa Kütüphanesi, Konya, 492 demirbaş numaralı nüsha: 

Mühürde 1209 tarihi mevcuttur. Eser müstakildir. 1b-35b sayfaları arasında 18 

varaktır. Talik hatla yazılmıştır. Her sayfa 23 satırdır. 

5. Kastamonu İl Halk Kütüphanesi, 50/1 numaralı nüsha: 1229 yılında 

Hafız Abdullah b. Ömer b. el-Hac Ali el-Hâmidî tarafından istinsah edilmiştir. 



Tokatlı El-Kazâbâdî’nin Hayatı ve Haşiyetü’l-Usûl Adlı Yazma Eserinin Tanıtılması | 

1139 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151. 

Eser müstakildir. 1b-16a sayfaları arasında olup nesih hatla yazılmıştır. Her 

sayfa 30 satırdır. 

6. Ankara İl Halk Kütüphanesi, 1557 numaralı nüsha: Muhammed bin 

Yusuf tarafından 1183 yılında istinsah edilmiştir. 17 varak olarak 1b-18b 

sayfaları arasına nesih hatla yazılmıştır. Her sayfa 25 satırdır. 

7. Ankara İl Halk Kütüphanesi, 2255 numaralı nüsha: Tarihsiz, 

Müstakildir. 29 varak olarak talik hatla yazılmıştır. Her sayfa 23 satırdır. 

8. Çorum İl Halk Kütüphanesi, 4407/1 numaralı nüsha: Tarihsizdir. 1b-

12a sayfaları arasında olup nesih ve talik hatla yazılıdır. Her sayfa 25 satırdır. 

9. Çorum İl Halk Kütüphanesi, 4034/1 numaralı nüsha: Tarihsizdir. 1a-

19a sayfaları arasında olup nesih hatla yazılıdır. Her sayfa 21 satırdır. 

Gazali’nin Mecmü’atü’r-Rasail’in içinde yer almaktadır. 

10. Çorum İl Halk Kütüphanesi, 1607/1 numaralı nüsha: Ferağ kaydında 

Abdurrahman bin Ömer tarafından 1180 yılında istinsah edildiği belirtilse de 

risalenin sonunda 1189 yılında yazıldığı belirtilmektedir. Ferağ kaydında 1b 15b 

sayfaları arasında olduğu belirtilmekle beraber 1b-14b sayfaları arasındadır. 

Nesih ve talik hatla yazılıdır. Her sayfada 23 satır vardır. 

11. Süleymaniye Kütüphanesi, İstanbul, Aşir Efendi Bölümü 80 numaralı 

nüsha: Tarihsizdir. 1b-39a sayfaları arasında olup talik hatla yazılıdır. Her 

sayfada 15 satır vardır.  

12. Manisa İli Genel Kitaplığı, 4753/1 numaralı nüsha: Tarihsizdir. Ferağ 

kaydında 16 varak olduğu belirtilse de 16 varaktan fazla, 1a-17b sayfaları 

arasındadır. Nesih hatla yazılıdır. Her sayfada 21 satır vardır.  

13. Beyazıt Devlet Kütüphanesi, İstanbul, Veliyüddin Efendi Bölümü 942 

numaralı nüsha: Tarihsiz, 19 varaktır. 

14. Süleymaniye Kütüphanesi, İstanbul, Çelebi Abdullah Bölümü 396 

numaralı nüsha: Tarihsizdir. 1-18 vr. Eser hakkındaki okumaların yapıldığı ve 

dipnot ve kaynakçaya yazılan bu nüshadır. 

15. Süleymaniye Kütüphanesi, İstanbul, H. Hüsnü Paşa Bölümü 409 

numaralı nüsha: Tarihsizdir. 1-2 vr.  



1140 | Dr. Öğr. Üyesi Hilal ÖZAY 

 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151.

16. Süleymaniye Kütüphanesi, İstanbul, Hafid Efendi Bölümü 14 

numaralı nüsha: Tarihsizdir. 113 vr.  

17. Süleymaniye Kütüphanesi, İstanbul, Hamidiye Bölümü 1442 

numaralı nüsha: Tarihsizdir. 217-248 vr. 

18. Süleymaniye Kütüphanesi, İstanbul, Laleli Bölümü 311 numaralı 

nüsha: Tarihsizdir. 47-66 vr. 

19. Süleymaniye Kütüphanesi, İstanbul, Nafiz Paşa Bölümü 231 

numaralı nüsha: Tarihsizdir. Ahmed b. Ali tarafından istinsah edilmiştir. 18 vr. 

20. Süleymaniye Kütüphanesi, İstanbul, Yazma Bağışlar Bölümü 1276 

numaralı nüsha: Tarihsizdir. 36-49 vr. 

21. Nuruosmaniye Kütüphanesi, İstanbul, 4994 numaralı nüsha: 

Tarihsizdir. 62-78 vr. 

22. Köprülü Kütüphanesi, İstanbul, Mehmed Asım Bey Bölümü 56 

numaralı nüsha: Tarihsizdir. 12 vr. 

23. Maraş İl Halk Kütüphanesi, İstanbul, Hafız Ali Efendi Bölümü 51 

numaralı nüsha: Tarihsizdir. 215 vr.  

24. Süleymaniye Kütüphanesi, Denizli Bölümü, 401 numaralı nüsha: 

Tarihsizdir. 58b-75b vr.  

25. MÜ İlâhiyat Fakültesi Kütüphanesi, İstanbul, Yazmalar Bölümü, 449 

numaralı nüsha: Tarihsizdir. 20 vr. 

26. Ezher Kütüphanesinde 37 varak, 1163 senesinde Zilhicce’nin 

27’sinde istinsah edilmiştir.  

Bu nüshalardan Kayseri’de Raşit Efendi Eski Eserler Kütüphanesi’nde 

bulunan 492 numaralı nüshanın 2010 yılında Hüseyin Doğru tarafından yüksek 

lisans tezi olarak, Kahirede’ki Ezher Kütüphanesi’ndeki nüsha da Kahire’de 

2016 yılında Said Fûde tarafından tahkiki yapılmıştır. Fakat bu makalede 

eserin, tahkiklerinden değil de ilk kaynak olması nedeniyle yazma olan 

Süleymaniye Kütüphanesi, Çelebi Abdullah Bölümü 396 numaralı nüshası 

okunarak değerlendirmesi yapılıp tanıtılmıştır.       

3.2. Eserin Tanıtımı ve Önemi 



Tokatlı El-Kazâbâdî’nin Hayatı ve Haşiyetü’l-Usûl Adlı Yazma Eserinin Tanıtılması | 

1141 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151. 

Kazâbâdî’nin bu eseri önemini Haşiyesi olduğu eserden almaktadır. 

Hanefî usul eserleri içerisinde Sadrüşşerîa’nın et-Tavzîh adlı eserinin özel bir 

yeri vardır. Bu eser hem yazıldığı dönem de hem de sonraki dönemlerde büyük 

ilgiye mazhar olmuş, hakkında pek çok şerh ve haşiye yazılmış (Köksal, 2012: 

6) ve Osmanlı medreselerinde okutulan temel eserler arasında yer almıştır 

(Cici, 2001: 42). 

 Sadrüşşerîa bu eseriyle Hanefî fıkıh usulü tarihinde müteahhirîn devrini 

başlatan sima olarak değerlendirilmiştir (Köksal, 2012: 6). Sadrüşşerîa mantık, 

kelâm ve belâgat ilimlerinin terminolojisini öne çıkarmış ve mantığı usulün 

mukaddimesi olarak gören anlayışa uygun biçimde mantık dilini eserine 

aktarmıştır (Özen, 2011: 40: 455). Kazâbâdî de aynı çizgide eserin haşiyesini 

kaleme almış ve mantık diliyle açıklamalarını yapmıştır.  

Fıkıh usulünün tanımı ve kapsamının ele alındığı bir mukaddimeyle 

başlayan Tenkihu’l-usûl iki bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde şer‘î 

delillerden Kitap ve Sünnet, icmâ ve kıyasın her biri “rükün” başlığı ile ele 

alınmıştır. İkinci bölümünü hüküm bahsi teşkil etmektedir. Bu bölümde hüküm, 

mükellefin hükme konu olan fiili (mahkûm bih) ve hükme muhatap olan mükellef 

(mahkûm aleyh) ele alınmıştır (Özen, 2011: 40: 455). 

Sadrüşşerîa, birinci bölümde yer verdiği hüsün-kubuh meselesinin fıkıh 

usulünün ve kelâm ilminin en önemli konularından olduğunu, büyük mütefekkir 

ve âlimlerin yanılgıya düştükleri cebir ve kader meselesinin de bu meseleye 

dayandığını ifade ederek hüsün-kubuh kavramlarının anlamlarını ve farklı 

mezheplerin bu konuya yaklaşımlarını özetledikten sonra Eş‘arî anlayışının 

dayandığı iki delili† zikretmiştir. Ardından pek çok âlimin ikinci delilin kesinliğine 

                                                           
† Birincisi; hüsn-kubh fiillerin zâtına veya sıfatlarına ait nitelikler değildir; eğer böyle olsaydı arazın 
başka bir araz ile kaim olması gerekirdi. İkincisi; İnsanın fiilleri iyi veya kötü olarak nitelenemez, 
çünkü fiiller ya işlememeye imkân bulunmayan, zorunlu (ıztırârî) cinsten olur ya da işlememeye 
imkân bulunan cinsten olur. Bu ikinci grupta yer alan bir fiil ya bu fiili işlemeye yöneltici, kişinin böyle 
bir fiili işlememektense işlemeyi tercih etmesini sağlayıcı nitelikte, tercih ettirici bir sebep (müreccih) 
olmaksızın gerçekleşir ya da tercih ettirici bir sebep sayesinde işlenir. Birinci durumda, yani tercih 
ettirici bir sebep olmadan işlenen bir fiil, bilinçli ve sonuçları hesaplanarak yapılan bir fiil olmadığı 
için tesadüfî (ittifâkî) niteliktedir. Gerek insanın yapmamaya imkân bulamadığı ıztırârî fiiller gerekse 
fiili işlemeye yöneltici herhangi bir sebep olmaksızın işlenen ittifakî fiiller, hasen ve kabih olarak 
nitelenemez. Geriye bir tek tercih ettirici bir sebep bulunarak işlenen fiiller kalmaktadır. Böyle bir 
sebebe dayalı olan bir fiil, Eş‘arîler’e göre ihtiyârî değil zorunludur veya diğer bir ifadeyle –tıpkı ilk 
gruptaki gibi– ıztırârîdir. Çünkü söz konusu tercih ettirici sebebin tam (eksiksiz) bir sebep olduğu, 
yani müreccih derken fiilin varlığının kendisine dayandığı şartların bütünü (cümle) kastedilmektedir. 
Bu şartlar bütünü var olduğu takdirde, fiilin meydana gelmesi zorunlu (vacib) olacaktır. Şayet böyle 
olmayacak olsaydı, fiilin bu şartlar bütünü meydana geldiği halde kimi zaman vücûda gelmesi, kimi 
zaman da gelmemesi, tercih ettirici sebep olmadan tercih (tercîh bilâ müreccih) demek olurdu. 
Ayrıca bu söz konusu müreccihin fâil kaynaklı olmayıp dışarıdan gelmesi de gerekmektedir. Zira 
fâilden kaynaklanan bir müreccih,diğer bir ifadeyle, fiilin fâilin iradesine dayalı olması –kabul 



1142 | Dr. Öğr. Üyesi Hilal ÖZAY 

 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151.

inandığını, kesinliğine inanmayan bazı âlimlerin ise bu delilin mukaddimelerine 

değer verilebilecek bir eleştiri yöneltemediklerini ve her iki grubun da yanlışlığın 

nereden kaynaklandığını fark edemediklerini ileri sürerek bunu kendi düşünce 

ürünü olan dört mukaddime halinde ele alacağını belirtmiştir. Sadrüşşerîa, bu 

dört temel noktadan hareketle Mâtürîdî anlayışının fikrî temellerini oluşturup 

savunurken Eş‘arî mezhebini de ağır biçimde eleştirmiştir (Özen, 2011: 40: 

456).   

Sadrüşşerîa’nın metni üzerine yazılan hâşiyelerin en önemlisi ve en çok 

tartışmalara sebep olan Eş‘arî anlayışına yakın duran Teftâzânî’nin et-Telvîh 

adlı eseridir. Teftâzânî bu eserinde ve özellikle de Mukaddimat bölümünde, 

Sadrüşşerîa’nın görüşlerini hem açıklamış, hem de tenkit etmiştir. Kazâbâdî’nin 

Haşiyesi’nin de içinde olduğu daha sonra yazılan pek çok hâşiyede ise farklı 

görüşte olan Sadrüşşerîa ile Teftâzânî’nin yazdıkları değerlendirilmiş ve konuya 

yeni katkılarda bulunulmuştur. Hatta bu orijinal bölüm üzerine zamanla müstakil 

bir literatür oluşmuş ve sonraki âlimler bu iki âlimin görüşleri çerçevesinde iki 

gruba ayrılmıştır (Özen, 2011: 40: 456).   

“Mukaddimât-ı Erbaa” literatürü, Teftâzânî’nin vefatından yaklaşık bir 

asır sonra Fâtih Sultan Mehmed’in, devrin seçkin bazı âlimlerinin konuyu 

tartışarak birer risâle yazmalarını emretmesi üzerine ortaya çıkmaya 

başlamıştır. Konunun Sadrüşşerîa ile Teftâzânî’nin yazdıklarından hareketle 

tartışılması için Padişah saraya dönemin önde gelen âlimlerinden; Alâeddin 

Arabî (ö. 901/1496), Molla Hatibzâde Muhyiddin Mehmed Efendi (ö. 903/1498), 

Hacı Hasanzâde Mehmed b. Hasan (ö. 911/1505), Molla Lutfi (ö. 900/1495), 

Molla Abdülkerim (ö. 900/1495), Molla Hasan b. Abdüssamed es-Samsûnî (ö. 

891/1486), Molla Muslihuddin Mustafa Kestelî (ö. 901/1496)’yi davet etmiştir 

(Özen, 2011: 40: 456). 

el-Mukaddimâtü’l-erbaa üzerine hâşiye yazma işi daha sonraki 

dönemlerde de âdeta bir gelenek halini almış, Kazâbâdî’nin yazdığı gibi 

Abdülhakîm es-Siyâlkûtî, İbrâhim el-Kûrânî, Kavukcîzâde Seyyid Mustafa 

Efendi, Hâfız Mehmed b. Hasan, Dâvûd-i Karsî, Halîl b. Mehmed el-Konevî el-

                                                           
edilemez olan–teselsüle varacaktır; çünkü bu durumda bu ihtiyarın da kişinin ihtiyarına dayanıp 
dayanmadığı üzerinde konuşmak gerekecek, bu böylece sonsuza dek devam edecektir. Tam / 
eksiksiz olmayan bir müreccih de –yine kabul edilemez olan– râcih yerine mercûhun seçilmesine 
ihtimal bırakacaktır ki bunun imkânsızlığı, iki eşitten birinin tercih edilmesine nazaran daha fazladır. 
Şu halde fâili bir fiili işlemeye sevkeden âmilin itibara alınabilmesi, dışarıdan gelmesi ve eksiksiz 
olması şartına bağlıdır. Böyle olan bir âmilin sebebiyet verdiği fiil ise ihtiyârî değil ıztırârîdir, oysa 
ıztırârî fiilin hüsn-kubh ile nitelenemeyeceğinde ittifak edilmiştir. (Kazâbâdî,  4a; Köksal, 2012: 14, 
16.) 



Tokatlı El-Kazâbâdî’nin Hayatı ve Haşiyetü’l-Usûl Adlı Yazma Eserinin Tanıtılması | 

1143 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151. 

Akvîrânî, Hafîd en-Nisârî Mehmed b. Abdullah el-Kayserî, Konevî İsmâil  Efendi 

ve Şeyhülislâm Mekkî Mehmed Efendi gibi pek çok âlim de bu esere hâşiye 

yazmıştır. Ayrıca Akkirmânî Mehmed b. Hacı Hamîd (Mustafa) el-Kefevî, 

Kazâbâdî’nin hâşiyesi üzerine bir ta‘lika da yazmıştır (Özen, 2011: 40: 456, 

Köksal, 2012: 7).   

Esere hâşiye yazanlardan Kavukcîzâde Seyyid Mustafa Efendi fıkıh 

usulünün en kapalı konusunun et-Tavzih ve et-Telvîh’teki el-Mukaddimâtü’l-

erbaa olduğunu söylerken Hâfız Mehmed Efendi, Eş‘arî’nin kader meselesinde 

orta yolu takip edemediğini, Sadrüşşerîa’nın Ehl-i sünnet tarafından 

benimsenen hak anlayışı en iyi şekilde ortaya koyup desteklediğini 

belirtmektedir. İbrâhim el-Kûrânî ise eserin girişinde yer alan ve bir kısmı hatalı 

olan mukaddimelerin Eş‘arî anlayışını çürütemeyeceğini söylemektedir (Özen, 

2011: 40: 456).   

Dört Mukaddimede “îka‘, cümle mâ yetevakkaf aleyh, hâsıl bi’l-masdar 

gibi bazı kelime ve ibareler terimleştirilmiş ve sonraki literatürde bu terimler 

yaygın bir şekilde kullanılmıştır (Köksal, 2012: 42). 

Üzerine bu kadar çok çalışma yapılması, alana yeni kavramlar katması 

ve medreselerde okutulması bu eserin İslâm ilimler tarihinde ne kadar önemli 

olduğunu göstermektedir. 

3.3.  Eserde Bahsi Geçen Konular 

Eserde bahsi geçen konuları verirken konuların daha iyi anlaşılması ve 

bütünlük olması için sadece Haşiye’deki ifadelerle değil bu eserin metin ve 

şerhinde geçen ifadeler de kullanılmıştır.  

Hâlihazırda yazma olarak kütüphanelerde bulunan ‘Hâşiyetü’l-usûl ve 

ğâşiyetü’l-fusûl ale’l-mukaddemâti’l-erba‘a adlı eserde metin ve şerhiyle birlikte 

önce giriş mahiyetinde hüsün ve kubuh kelimelerinin anlamları, İmam Eşari’nin 

hüsün kubuh konusundaki delilleri, Mu’tezile’ye göre hüsün ve kubuhun 

anlamları verilip Eşari’nin delillerinin münakaşası yapılmıştır. Daha sonra dört 

mukaddimede konu hakkında derinlemesine tahlil, tenkit, mukayese, 

muhakeme, itiraz ve karşı itirazlar yer almıştır.    

Dört mukaddimeye geçmeden önce hüsün ve kubhun üç manasından 

söz edilmiştir. Birincisi; insanın tabiatının uygun gördüğü ve insanın tabiatının 

nefret ettiği şeydir. İkincisi; kemal ve noksan sıfatlardır. Üçüncüsü; dünyada 

övgüye, ahirette sevaba ve dünyada kınamaya, ahirette cezaya taalluk eden 



1144 | Dr. Öğr. Üyesi Hilal ÖZAY 

 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151.

şeylerdir. Hüsün ve kubuhun ilk iki manasının akılla ispat edilebileceği ittifakla 

kabul edilirken üçüncü manasının akılla ispat edilip edilemeyeceği konusunda 

ihtilaf edildiği belirtilmektedir (Kazâbâdî,  3a). Kazâbâdî kendi hakkında 

mütevazi, Sadrüşşeria hakkında iltifatkâr ifadelerle bahsettikten sonra ilk iki 

mana arasında zıtlık bulunduğunu çünkü birincisinin tabiatın değişmesiyle 

değişen izafi bir durum olduğu ikincisinin ise aklın değişmesiyle değişeceği 

açıklamasını yapmıştır (Kazâbâdî,  3a). Telvih’de mübahın hüsündan olması 

kabul edilmemiş sonra da mübahı da içine alacak şekilde hüsunun tarifi 

yapılarak çelişkiye düşülmüştür (Kazâbâdî,  3b) gibi tenkitler de yaptıktan sonra 

dört mukaddimeye geçmiştir.  

Birinci mukaddimede (Kazâbâdî,  5a-6a); fiilin mahiyeti ve onun ne 

olduğu ortaya konulmuş, fiilin temel anlamlarından “masdar ile hâsıl olan 

mâna”yı (hâsıl bi’l-masdar) ve bu mânayı vücûda getirmeyi ifade eden özel bir 

terim olarak “îka‘” tarif edilmiş, hâsıl bi’l-masdar anlamıyla fiilin hariçte var 

olduğunu ortaya koymak suretiyle de, Eş‘arîler’in birinci delillerinin dayandığı 

temel fikir, yani fiilin hüsn ve kubh ile vasıflanmış olduğunun kabul edilmesi 

halinde, arazın arazla kaim olması gerekeceği fikri reddedilmiştir.  

İkinci mukaddimede (Kazâbâdî,  6a-7b); fiilin bir anlamıyla mümkin olan 

her varlığın varlık bulma şartları incelenmiş ve her mümkin varlığın bir varlık 

vericiye ve ayrıca kendisine mahsus bir şartlar bütününe (illet, müreccih, cümle 

ma yetevakkaf aleyh) muhtaç olduğu ortaya konulmuştur. Varlık bulması 

mümkün olan her şeyin varlığının, onu var eden bir mûcide dayanması ve kendi 

zâtı bakımından bu mümkinin varlığının zorunlu (vâcib bi’z-zât) olmaması 

gerektiği ifade edilmiş ve bu konuda Ehli sünnet ile Filzoflar arasındaki görüş 

farklılıklarına değinilmiştir.  

Üçüncü mukaddimede (Kazâbâdî,  7b-11a); fiili vücûda getirme (îkā‘) ve 

fiili yapmayı tercih etme (ihtiyâr) gibi “durum”ların (hâl / ahvâl), mevcûd veya 

ma‘dûm olmakla nitelenemeyen ara bir kategoriye ait oldukları ve her fiilin kendi 

var olma şartları kümesi içerisinde böyle var ve yok olmayan durumlara dahil 

olduğu ifade edilmiş, mümkinin dayandığı şartlar bütünün ya yalnız 

mevcudlardan, ya yalnız ma‘dûmlardan veya bu ikisinin karışımından oluşması 

gerekeceği görüşlerinin yanlış olduğu ispatlanmaya çalışılmıştır.  

Dördüncü mukaddimede (Kazâbâdî, , 11a-14a); tercih etme ile tercih 

eden (müreccih) arasındaki ilişki tahlil edilmiş, tercihin ya iki eşit durumdan biri 

veya mercûh olan üzerinde gerçekleştiği savunulmuş, tercih ettirici bir sebep 

(müreccih) olmadan rüchan ve tercihin bâtıl olduğundan,  başka bir ifadeyle 



Tokatlı El-Kazâbâdî’nin Hayatı ve Haşiyetü’l-Usûl Adlı Yazma Eserinin Tanıtılması | 

1145 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151. 

îcâd eden, vücûda getiren bir varlık (mûcid) olmaksızın herhangi bir mümkinin 

varlık bulması mümkün olmadığı gibi, bir mûcid olmaksızın îcâd fiilinin 

gerçekleşmesi de mümkün olmadığından, halk ve kesbin tariflerini ve 

aralarındaki ilişkilerinden bahsedilmiş ve her fiilin varlığa gelişi üzerinde halk 

bakımından Allah’ın, kesb bakımından kulun etkin olduğu, bununla beraber 

hüsn ve kubhun halkta değil kesbde söz konusu olduğu ifade edilmiştir. 

Eser, hakikatin (Kazâbâdî,  14a), cebr ile kader arasında olup Allah’ın 

yaratması ve kulun işlemesinin beraberliğinde tezahür edeceği, insana ait her 

fiilin halk ve kesbin beraberliği ile meydana geldiği, yaratmada Hâlık’ın tek 

başınalığı câiz iken kesbde kâsibin tek başınalığının câiz olmadığı, hüsn ve 

kubhun halkta değil, kesbde söz konusu olduğu, kulda îcâd ve tekvîn kudretinin 

bulunmadığı, Allah’tan başka hâlık ve mükevvin olmadığı, fakat kulun bir nevi 

kudretinin olduğu, bu kudret sayesinde daha önce mevcûd olmayan gerçek bir 

varlık meydana gelemezse de, iki eşit durumdan birini belirlemek ve tercih 

etmek gibi nispet ve izafetlerde farklılıklar meydana gelebildiği görüşleriyle 

sona ermiştir. 

3.4. Eserin Kaynakları 

Hâşiyetü’l-usulde metin, şerh ve haşiye olarak üç eser türü geçmektedir.  

Metin: Tenkîhu’l-usûl; Mâverâünnehir’in önde gelen Hanefî-Mâtürîdî 

âlimlerinden Sadrüşşerîa Ubeydullah b. Mes‘ûd (ö. 747/1346), Pezdevî’nin 

Kenzü’l-vüsûl adlı eserini esas alarak hazırlamış, Fahreddin er-Râzî’nin el-

Mahsul ile İbnü’l-Hâcib’in el-Muhtasar adlı eserindeki konuların özetini vermiş, 

ayrıca birçok konuda kendi görüşlerini ortaya koymuştur (Özen, 2011: 40: 455). 

Şerh: et-Tavzîh fî halli gavâmizi’t-Tenkîh; Sadrüşşerîa, bazı âlimlerin 

Tenkîhu’l-usûl’ün bir kısım ifadelerini eleştirdiğini görünce eseri ayıklayıp 

düzenlemek istemiş, Pezdevî’nin maksadını açıklamaya ve anlaşılır kılmaya, 

aklın kurallarına göre eserin esaslarını belirleyip taksime tâbi tutmaya 

çalışmıştır. Kendisi hayatta iken metinde sonradan bazı değişiklikler, 

çıkarmalar ve eklemeler yapmış, eserini şerhedip metne verdiği son şekli, bu 

değişiklikleri yapmadan önce yazılmış olan nüshaların buna göre değiştirilmesi 

için şerhin içine kaydetmiştir (Özen, 2011: 40: 455). 

Haşiye: et-Telvîḥ ilâ keşfi ḥaḳaʾiḳi’t-tenḳiḥ; Sadrüşşerîa’nın Tenḳiḥu’l-

uṣûl adlı metnine ve buna yazdığı et-Tavżîḥ fî ḥalli gavâmizi’t-Tenḳiḥ adlı eseri 

için yazılan bir hâşiyedir. Müellifi Sa’duddin Mes’ud b. Fahriddîn Ömer b. 



1146 | Dr. Öğr. Üyesi Hilal ÖZAY 

 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151.

Burhaniddîn Abdullah et-Teftâzânî’dir. İtikatta Eş’ari olan Teftâzânî’nin amelde 

Hanefi ve Şafiî olduğu yönünde görüşler olsa da ağırlıklı görüş Şafiî olduğudur 

(Özen, 2011: 40: 299-308). 

3.5. Eserin Yazılış Sebebi 

Kazâbâdî, Sadruşşeria’nın eseri hakkında kullandığı “değerli ve eşsiz 

kelimeleri, kibar ve güzel nükteleri, hoş ve kaliteli çıkarımları, sağlam ve delilli 

açıklamaları olan” şeklinde ifadelerle beğendiğini, takdir ettiğini belirttikten 

sonra zamanın değişmesi, yönelimlerin tersine dönmesi, himmet ve arzuların 

azalması, pişmanlık ve düşkünlüklerin artması, fazilet ve kemalât nurunun 

sönmesi, rezillik ve cehalet ateşinin tutuşması, tenkit ve ayıplamaların ortaya 

çıkması, musibet ve belaların türemesi üzerine bu eseri yazdığını belirtmiştir 

(Kazâbâdî,  2a). Kazâbâdî, müellifi önemsediği ve ona değer verdiği için yanlış 

anlaşılmasın diye onun maksat ve tercihini açıklamak istemiştir. 

Kazâbâdî, kitabını, Hâşiyetü’l-usul ve gâşiyetü’l-füsûl ale’l-

mukaddemâti’1-erba‘a diye isimlendirdiğini, Allah’tan bu kitabı en güzel şekilde 

kabul etmesi ve umulduğundan daha fazla hayırlara ulaştırmaya sebep ve araç 

kılması için yazdığını da ifade etmiştir (Kazâbâdî,  2a).   

3.6. Eserin Metodu 

İspatlanması istenen ana meseleyi çeşitli unsurlara bölerek bunlardan 

her birini bir mukaddimede işlemek, her mukaddimede ana meselenin bir 

parçası olan temel bir delili, ikincil delillerle genişletip zenginleştirmek, böylece 

birbirine mantıkî bir irtibatla bağlı düşünce ve deliller silsilesi şeklinde 

mukaddimeler kaleme almak müteahhirîn devrinin bir geleneği haline gelmiş 

görünmektedir. Mukaddime metodunun özelliği, her bir mukaddimede ele 

alınan temel delilin ve bunları kanıtlayan yan delillerin, hep birden bağlı 

bulundukları temel meseleyle alâkalarının okuyucu açısından kesilmemesi, ana 

mesele ile yan deliller arasındaki ilişkilerin mantıklı ve tutarlı bir biçimde 

kurulmasıdır (Köksal, 2012: 5). Bu eser de meseleyi dört mukaddime şeklinde 

ele alan bir çalışmanın haşiyesidir. 

Sadrüşşerîa, geleneksel anlatım yerine mantık, felsefe ve kelâm 

ilimlerinin dilini öne çıkaran Fahreddin er-Râzî ekolünün yöntemini kullanmıştır. 

Kelâm tartışmalarında eleştirilerini özellikle felâsife ile Mu‘tezîlî ve Eş‘arî 

düşünceye yöneltir; bu ekollerin isimlerini açıkça kullanırken kendi ekolünün 



Tokatlı El-Kazâbâdî’nin Hayatı ve Haşiyetü’l-Usûl Adlı Yazma Eserinin Tanıtılması | 

1147 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151. 

önderlerini “meşâyihunâ, ulemâünâ, ashâbünâ” gibi ifadelerle anmıştır. 

Kazâbâdî de aynı şekilde ve aynı ifadelerle haşiyesini yazmıştır.  

Sadruşşeria, kendi orijinal görüşlerini, “Bunu söyleyen ilk ben oldum”; “İlk 

benim hatırıma geldi”; “Aklıma geldi, içime doğdu” gibi ifadelerle belirtmiştir 

(Özen, 2011: 40: 455). 

Kazâbâdî, söze “kavluhu” diye başlayarak eser boyunca pek çok 

meseledeki itirazlarını ve tahlillerini dile getirmiştir. Metni daha anlaşılır kılmak 

için kapalı ifadeleri “yani, kasdetmektedir, maksat, murat, onun sözü şunun 

delili, şuna delil olamaz, şuna cevap, şuna işarettir, şunu beyan içindir, şunu 

ispat için kâfidir” diyerek açmıştır. Arada söylemesi muhtemel itirazlar için “fe in 

kîle” ifadesini kullanmış, “ucîbu” diyerek itirazlara cevap vermiştir. Tahlil ve 

değerlendirmenin yanı sıra görüşler arasında ihtilaflı konulara girerek 

mukayese yapmış ve tercihte bulunmuş, mensup olduğu mezhebi (Maturidi) 

savunmuştur. Görüşlerden kabul etmediğini göstermek için “lâ nusellim” 

ifadesine de yer vermektedir. Mezhebinin genel prensiplerine uymayan 

görüşlerde tenkit ve itirazlarını dile getirmiş, yaptığı değerlendirmelerle onları 

çürütmeye çalışmıştır. Genelde Eş’ari mezhebi görüşlerini eleştirmiş ve bu 

mezhebin Maturidi mezhebine yönelik tenkitlerine, özellikle de Teftâzânî’nin 

Sadrüşşerîa’ya itirazlarına cevap vermiştir.  

Kazâbâdî’nin kendisi, bazen de görüşlere muhtemel itirazlar oluşturup 

cevaplar vermiştir. Mesela: Sadrüşşerîa, Mûtezile’den iki farklı hüsn-kubh tarifi 

nakleder. Bunlardan birincisine göre işlenmesi sebebiyle övülen fiiller hasen, 

yerilen fiiller kabihtir. Buradaki övgü ve yergi şer‘î veya aklî olabilir. İkinci tarife 

göre ise fiili işlemeye de işlememeye de muktedir ve kendi durumuna dair bilgisi 

olan bir kimsenin işleyeceği (işlemesi beklenen) fiil hasen, böyle birinin 

işlemeyeceği (işlemesi beklenmeyen) fiil kabihtir. Kazâbâdî de birinci tarife göre 

tenzihen mekruh kubuh kapsamında sayılmadığı ve failin zemmedilmediği 

şeklinde itiraz edilirse buna failin çok az da olsa zemmedildiği şeklinde cevap 

verilir (Kazâbâdî,  3b) şeklinde haşiye yapmıştır.  

Kazâbâdî metinden bir veya birkaç kelimeyi ya da bir cümleyi alıp onu 

şerh etmiş, bütün kelime ve cümlelerin şerhini yapmamıştır. Çünkü haşiye 

türündeki eserler, hem şerhte hem de metindeki bazı kelime ve terkiplerle ya 

da metinde geçen özel isim, âyet, hadis, şiir gibi hususlarla ilgili olarak yapılan 

kısa açıklamalar mahiyetindedir. Yine bazı güç ve kapalı ifadeleri açıklama, 

tamamlayıcı bilgi verme ve yerine göre eleştirme amacı taşıyan çalışmalardır 

(Topuzoğlu, 1997: 16: 420). 



1148 | Dr. Öğr. Üyesi Hilal ÖZAY 

 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151.

SONUÇ 

Sadrüşşerîa’nın et-Tenkîh ile buna yaptığı şerh olan et-Tavzih, yine 

Teftâzânî’nin yaptığı şerh et-Telvih ve bu tebliğe konu olan Kazâbâdî’nin 

Haşiye’si metin, şerh ve haşiye geleneğinin mutlak bir tekrardan ibaret 

olmadığının somut ve güzel bir örneğidir. Kazâbâdî sadece metni tekrar 

etmemiş kendi tenkit, tahlil ve tercihlerini de yeri geldikçe ortaya koyarak değerli 

bir eser kaleme almıştır. 

Sadrüşşerîa et-Tavzîh adlı eserinde, Debûsî-Serahsî-Pezdevî çizgisinde 

gelişip olgunlaşmış olan mütekaddimîn Hanefî usulünü müteahhirîn dönemi ilim 

anlayışına uygun olarak aklî ve felsefî ilkelere dayalı şekilde, felsefe-mantık 

diliyle yeniden ifade etmiş, usul ilmi açısından birçok yeni ve orijinal düşünce 

ortaya koymuştur (Köksal, 2012: 4). Kazâbâdî de bu geleneği devam ettirmiş, 

kendi dönemine, bilgi, birikim ve yeteneğine göre metni yorumlamıştır.  

Sadrüşşerîa eserinde Şafiî ve Eş’arî mezhebi görüşlerini ele alıp 

eleştirmiş, Teftâzânî bu esere yaptığı şerhte eleştirilere cevap verip 

Sadruşşeria’yı tenkit etmiştir. Kazâbâdî ise Haşiye’sinde Teftâzânî’nin 

Sadruşşeria’ya dolayısıyla Hanefi mezhebine olan tenkitlerinin bir kısmına 

cevap vermiştir. Eleştiriler daha çok deliller üzerinde olmuştur.   

Eserde hüsün ve kubuhun tamamen mi yoksa kısmen mi akli ya da şer’i 

mi olduğu Allah’ın fiillerinin hüsn ve kubh ile nitelenip nitelenmeyeceği, insan 

fiillerinin kendi başlarına şer‘î değer taşıyıp taşımadığı, şayet taşıdığı kabul 

edilecekse bunun akıl tarafından bilinip bilinemeyeceği tartışma konusu 

olmuştur. Hüsün kubuh konusunda Eş’ari’nin aklı etkisiz gördüğü, emredilen 

şeyin hüsnünün ve nehyedilen şeyin kubhunun ancak şerîatla sabit olduğu ve 

peygamber gönderilmeden önce helal, haram gibi ilâhî teklif anlamında 

hükümlerin söz konusu olmadığı, Mu’tezile’nin akla tam yetki verdiği, emredilen 

şeyin hüsnünün ve nehyedilen şeyin kubuhunun akılla sabit olduğu ve aklın 

idrâk ettiği fiillerdeki hüsün ve kubuha dayanarak söz konusu hükümlerin şerîat 

gelmeden önce de bağlayıcı olduğu görüşleri belirtilmiştir. Mâtürîdîlik ise 

Eş‘arîlik ile Mûtezile arasında orta bir yol olarak takdim edilmiştir. Mâtürîdîlerin 

ise fiillerde bizâtihî güzellik ve çirkinliğin mevcut olduğunu ama bazı fiillerin 

güzelliği ve çirkinliği akıl ile bilinebileceği bazılarının ise ancak şeriatın 

bildirmesiyle bilinebileceği, aklın güzel olan bir şey yapıldığında mükâfat kötü 

bir şey yapıldığında ceza verileceğine hükmedemeyeceği görüşünde olduğu 

ifade edilmiştir.  



Tokatlı El-Kazâbâdî’nin Hayatı ve Haşiyetü’l-Usûl Adlı Yazma Eserinin Tanıtılması | 

1149 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151. 

Bu çalışmayla pek çok alanı ilgilendiren bir meselenin nasıl ele alındığını, 

bu meselenin hangi delillerle ve yöntemlerle tartışıldığı ve bu tartışmaların fıkıh 

usulü açısından ne anlama geldiği görülmüş oldu.   

Fıkıh usulü, kelam, mantık ve dil gibi pek çok alanı ilgilendiren bir 

mahiyete sahip olması ve hakkında bir literatür teşekkül etmiş bulunması 

itibarıyla bu eser pek çok araştırmacının ilgisini çekecek niteliktedir. Farklı 

açılardan ve farklı alanlarda daha pek çok çalışma yapılabilir.  

 

 

Kaynakça 

Altınsu, A. (1972). Osmanlı Şeyhülislamları, Ankara. 

Babanzâde, İ. (1951). Hediyyetü’l-‘ârifîn esmâü’l-müellifîn ve âsâru’l-

musannifîn, Milli Eğitim Basımevi, Ankara.  

Babanzâde, İ. (1992). İzâhu'l-meknün  fi'z-zeyli ala Keşfi'z-zünun an esami'l-

kütüb ve'l-fünun, Dâru’l-kütübü’l-ilmiyye, Beyrut. 

Başar, S. (2017). Osmanlı Şeyhülislamları Eserleri, Fotoğrafları ve Aileleriyle, 

İstanbul. 

Bursalı Mehmet Tahir (2016). Osmanlı Müellifleri, Haz. M.A. Yekta Saraç, 

Ankara. 

Cici, R. (2001). Osmanlı Dönemi İslam Hukuku Çalışmaları: Kuruluştan Fatih 

Devrinin Sonuna Kadar, Arasta Yayınları,  Bursa. 

Gerger, M. (2013). Bilinmeyen Yönleriyle Osmanlı Şeyhülislamları, İstanbul. 

İlmiyye Salnamesi. (1998). Osmanlı İlmiyye Teşkilatı ve Şeyhülislamlar, Haz. 

Seyit Ali Kahraman, Ahmet Nezih Galitekin, Cevdet Dadaş, İşaret 

Yayınları, İstanbul.  

İzzî, S. (1784). Tarih-i İzzî, Râşit ve Vâsıf Efendiler Matbaası, İstanbul. 

İpşirli, M. (2006). “Muîd Ahmed Efendi”, DİA, Ankara: TDV, XXXI, 87-88. 

Kazâbâdî, A. (t.s.) Haşiyetü'l-usul ale'l-mukaddimati'l-erba', b.y.: Yazma 

(Süleymaniye Kütüphanesi, İstanbul, Çelebi Abdullah Bölümü 396 

numaralı nüsha), 1-18 vr.  

Kehhale, Ö. (1957). Mu‘cemü’l-müellifîn, Dâru ihyai’t-turasi’l-Arabî, Beyrut. 

https://katalog.gop.edu.tr/yordambt/aYayinlayan=İstanbul,%20İşaret


1150 | Dr. Öğr. Üyesi Hilal ÖZAY 

 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151.

Köksal, A. (2012). “İslâm Hukuk Felsefesinde Fiillerin Ahlâkîliği Meselesi-

Mukaddimât-ı Erbaa’ya Giriş”, İslam Araştırmaları Dergisi, 28: 1-44. 

Öz, M. (2002). “Kazâbâdî”, DİA, Ankara, XXV, 120-121. 

Özen, Ş. (2011). “Tenkîhu’l-Usûl”  DİA, Ankara, XL, 454-458. 

Öztuna, Y. (1994). Büyük Osmanlı Tarihi, İstanbul. 

Serin, R. (1987). Türk tarihinde ve Türk Kültüründe Tokat Sempozyumu, Haz. 

S. Hayri Bolay ve dğ., Ankara 

Topuzoğlu, T. (1997), “Haşiye”, DİA, İstanbul, XVI, 419-422. 

Uzunçarşılı, İ. (1995), Büyük Osmanlı Tarihi, b.y. 

Zirikli, H. (1998). el-A'lâm: Kamusu teracim li-eşheri'r-rical ve'n-nisa-i mine’l-

Arabi ve’l müstağribin ve’l-müsteşirikin, Daru’l-ilmü’l-melayîn, Beyrut: 

1998. 

 

https://katalog.gop.edu.tr/yordambt/aYayinYeriLink=Ankara
https://katalog.gop.edu.tr/yordambt/aYayinlayan=Daru’l-İlmü’l-Melayin
https://katalog.gop.edu.tr/yordambt/aYayinYeriLink=Beyrut


Tokatlı El-Kazâbâdî’nin Hayatı ve Haşiyetü’l-Usûl Adlı Yazma Eserinin Tanıtılması | 1151 

 

ÇÜİFD, 2018, cilt: 18, sayı: 2, ss. 1134-1151. 

 

Tokatli Ahmed El-Kazâbâdî’s Biography And Introduction of His Manuscript Named 

Hasiyetü’l-Usûl 

 

Citation / ©- Özay, H. (2018). Tokatli Ahmed El-Kazâbâdî’s Biography and Introduction of His 

Manuscript Named Hasiyetü’l-Usûl, Cukurova University Journal of Faculty of Divinity 18 (2), 

1134-1151. 

Abstract- Tokatlı Ahmad al-Kazâbâdî lived in the Ottoman period and gave works in the style of 

commentary and postscript like scholars of his time in Islamic law, commentary, kalam and 

sufism. In this study,  information about Kazâbâdî’s  biography, his works and one of these -

"Hâşiyetü'l-usul and gâşiyetü'l-füsûl ale'l-mukaddemâti'-erba'a"- which is currently available as 

manuscript in various libraries and written in the field of Islamic jurisprudence will be given. This 

work is the Postscript of "al-Mukaddimâtü'l-erba‘a" which is included in the book of fiqh method 

called et-Tavzih,, written to commentary with Sadruşşeria’s et-Tenkih attracted intense interest of 

the last period and written a lot of commentary and postscript on it. In the al-Mukaddimâtü’l-erba‘a 

section, Sadruşşeria examined the issue of hüsün-kubuh. The most important of the writings on 

the text of Sadruşşeria is the work of Teftazani's et-Telvîh which is close to the Eş’arî conception. 

In this work, and especially in the chapter of Mukaddime, Teftazani both explained and criticized 

the views of Sadruşşeria. In this work, Kazâbâdî evaluated the writings of Sadrusşerîa and 

Teftazani who had different opinions, and made contributions to the subject. 

Keywords- Kazâbâdî, hâşiyetü’l-usul, al-mukaddemâtü’l-erba‘a, hüsün-kubuh. 


	16. Tokatlı El-Kazâbâdî’nin Hayatı ve Haşiyetü’l-Usûl Adlı Yazma Eserinin Tanıtılması

