
                                              http://sbe.gantep.edu.tr ’den online ulaşılabilir 
 
                        

                                           Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 
                                                                 6(2):101-112 (2007) 
  
 
 

 Gaziantep Üniversitesi Basımı                                                                                                           ISSN: 1303-0094 
*Yazışma adresi: Gaziantep Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Gaziantep,   

 Türkiye      e-mail: varisoglu@gantep.edu.tr  

“Öl ve Ol” Fikri Çerçevesinde Hüsn ü Aşk Kahramanı Aşk’ın 
Kendisini Bulma ve Tanıma Süreci 

 
 

Mehmet Celal Varışoğlu* 
 

Gaziantep Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Gaziantep,   Türkiye 

 
    
Özet: Şeyh Galip’in Hüsn ü Aşk adlı mesnevisinde Aşk adlı kahraman içsel bir yolculuk yapar. Bu 
yolculuk kendisini tanımaya ve bulmaya dönük metaforik bir yolculuktur. Dolayısıyla algı dünyamızın 
kavrayabileceği duyusal bir yolculuk değildir. Aşk yolculuğun sonunda başladığı noktaya döner. Aslında 
bir adım bile atmamıştır. Fakat yolculuğun sonunda hiçbir şey aynı değildir. Aşk, geçirdiği içsel dönüşüm 
sayesinde kendisini ve evreni başka bir gözle görmektedir. 
Anahtar kelimeler: Hüsn, Aşk, ölmek, olmak, yolculuk. 

 
Discovering and Recognizing Process of Love, the Hero of Beauty and Love,  

in the Frame of “Die and Exist” Idea 
 

Abstract: The protagonist named Love makes an internal journey in the mesnevi of Sheikh Gâlip called 
Beauty and Love. This is a metaphoric journey in which he tries to know and find out himself. Thus, it is 
not a sensory journey which can be comprehended by our world of perceptions. Love comes back to the 
point where he started to his journey. Indeed, Love discovered the fact that he did not take even one 
single step; however, at the end of the journey, nothing is in the same condition. Love begins to see 
himself and the universe in a different way owing to that internal transformation. 
Key words: Beauty, Love, die, exist, journey. 
 
 
I. GİRİŞ 

Alman şair Goethe, Doğu-Batı Divanı’ndaki (West-Östlicher Diwan) “Selige Sehnsucht” 
adlı şiirinde ölümle birlikte daha yüce bir hayata erişmenin sırrını ele alır ve ölümsüz hayattaki 
güzelliği, “Stirb und werde”, (öl ve ol) sözcükleriyle ortaya koyar (Goethe, 1997). Bu veciz 
ifade  “Mûtû kable ente mûtû (Ölmeden önce ölünüz)” sözüne (Aclûnî, 1988:291) de bir 
göndermedir. Aşk’ın Hüsn’e kavuşma yolundaki serüveni için de geçerli sayabileceğimiz bu 
söz, karşımıza daha önceleri çıkar. Hallaç Mansur, “Uktulûni ya sikâti innâ fî katlî hayâtî 
(Öldürün beni ey sadık dostlarım; çünkü öldürülmemdedir benim hayatım)” (Schimmel, 
2001:81) sözüyle ölümün yüceliğini vurgular. Hallac’ın ölüm karşısındaki bu duruşu, Öztürk’ün 
yorumuyla Kitâbü’t-Tavâsin’deki Şem ve Pervane’nin hikâyesinde bir kez daha ortaya çıkar 
(Öztürk, 1997:287-365).  

Attar da ölüme bir değer biçer ve “yenilip yutulmanın” gerekliliğinden (Schimmel, 
2001:313) söz eder. Yine Mevlana, Mesnevi-yi Manevi’sinde, var olmak için olmamanın 



M.C.Varışoğlu / GÜ Sos. Bil. D.  6(2):101-112  (2007) 
 
 

 

102

gerektiğini, bedenini ve malını yok eden insanın diğer insanlardan daha ileride bulunduğunu, 
yokluğun en yüce mertebe olduğunu ifade eder (Can, 1997 :VI- 454). 

“Men arefe nefsehû fekad arefe rabbehû” (Kendini bilen, Rabbini bilir) ifadesi (El-Ezherî, 
1985:111); Delfi’nin “gnoti theauton (Kendini tanı)” öğüdü; İncil’deki, “kim psyche (nefs)’ini 
kurtaracak olursa, onu kaybeder; ve kim benim uğruma canından geçerse onu bulur” (Matta 
16:25) ve “Eğer bir kimse bana gelir ve kendi babasına, anasına, karısına, çocuklarına, 
kardeşlerine, kızkardeşlerine, evet hatta kendi canına buğzetmezse benim havarim olamaz” 
(Luke, 14:26) ayetleri de bu bağlamda ele alınabilir. Yine Aziz Thomas Aquinas, “Hiçbir 
mahlûkun ölmeksizin, bir üst varlık seviyesine, yani eskiden olduğu hâle (hakikatine) 
yükselemeyeceğini ifade eder. Boynun vurulması, eski Ben’in (Haricî Ben’in-Nefsin) 
öldürülmesinin ebedî sembolüdür” (Livingston, 1998:127). 

Hindu inancına göre ise hayat, “esaretteki insanın özgürlüğüne veya ben’inin 
gerçekleştirilmesine olanak sağlayan bir yolculuktur” (Coomaraswamy, 1941:453). 

Bir başka eserinde Coomaraswamy, “kendini bil” şeklindeki sözü tanrısal ve beşerî ben 
merkezinde tahlil etmeye çalışır (Coomaraswamy, 1937:18). Benzer şekilde Eflatun da 
Phaedo’da, ruhun bedenden ayrılmasını “katharsis” kavramıyla açıklar (Phaedo, 
classics.mit.edu/Plato/phaedo.html). 

Ölümü, duyularla kavranılan gerçekliğin sonsuza kadar aşılması (Ayvazoğlu, 1993:148) 
olarak düşünen Mevlana da kendi hayatını, divanındaki,  

Üç sözden artık değil,  
Bütün ömrüm bu üç söz:  
Hamdım, piştim, yandım 

sözleriyle özetler. Bu deyiş, “ölme ve olma” sürecinin bir başka şekilde dile getirilişidir 
(Schimmel, 1999:25; Lermioğlu, 1972:37). 

Benzer düşüncelere başka eserlerde de rastlamak mümkündür: “İnsan için en mükemmel 
kader olan bu manevi (ruhani) yücelme, ‘gerçekleşme’dir (Hakikate ulaşma; ‘o’ olma). Bu 
gerçekleşme, “Sen ‘o’sun (Upanishad); ‘Bilmek olmaktır’ (Parmenides ve Eflatun); ‘Allah’ı her 
nesnede, her yerde seyretme şeklindeki ilahî faaliyetin taklit edilmesi’ (Aristo) ve ‘her türlü 
ikiliğin ötesinde en yüce şahsiyetle doğrudan temas hâlinde olunduğunun şuuruna varılması’ 
ibareleriyle de ifade edilmiştir (Livingston, 1998:39). 

Yazımızda bu görüş ve düşüncelerden yola çıkarak Aşk’ın yolculuğunu ve bu yolculuk 
sonunda geçirdiği dönüşümü vermeye çalışacağız. 
 
II. HÜSN VE AŞK’IN DOĞUŞU 

Galip, eserine klasik mesnevilerde görüldüğü şekilde Allah’a hamd ile başlar. Peygambere 
salat ü selâm ettikten sonra peygamberin miracını ve mucizelerini kaleme alır. Arkasından 
Mevlana’ya ve babası Raşit Efendi’ye bir bölüm ayırır. “Bir meclis-i ünse mahrem / Ol cennet 
içinde Âdem” olan Galip, Nabi’nin Hayrabad’ına yönelik aşırı övgüyü abartılı bulur ve bir 
benzerinin yazılamayacağı iddiası, ona bir imtihan gibi gelir (184). Mecliste bulunanlar 
Galip’in düşüncesine katılmayıp onu nazm meydanına davet edince, “o hevesle kilki deste” 
(236) alır ve  hikâyeye başlar. Galip’in konuya girişi Mevlana’nın mesnevisindeki girişi ile 
aynıdır. Mevlana’nın, 

Bişnev in ney çün hikâyet mî kuned 
Ez-cüdâyihâ şikâyet mî kuned 

(Dinle neyden ki hikâye etmekte / Ayrılıklardan şikâyet etmekte) beytine(Can, 1997:1-13) 
karşılık Galip de hikâyesini “ney”e anlattırır: 
                                                 
Bu makalede parantez içerisinde ve beyit numarasıyla gösterilen beyitler, “Şeyh Gâlib, (2002). Hüsn ü Aşk (çev. 
Muhammet Nur Doğan). Ötüken Yayınları, İstanbul.” adlı kaynaktan alıntılanmıştır. Alıntılanacak beyitler sayıca 
fazla olacağı için bu yola başvurulmuştur. 



“Öl ve ol” fikri çerçevesinde Hüsn ü Aşk kahramanı Aşk’ın kendisini bulma ve tanıma süreci 
 
 

 

103

Dil-zinde-i feyz-i Şems-i Tebrîz 
Ney-pâre-i hâme-i şeker-rîz 
Bu resme koyub beyân-ı aşkı 
Söyler bana dâstân-ı aşkı  (240-241) 

Galip daha sonra Muhabbetoğulları kabilesini tanıtmaya başlar. Muhabbetoğullarının, 
meclislerinin, avlanmalarının, baharlarının tasvirinden sonra (242-287) garip bir hadiseyi 
anlatır. Kabile, o gece, o zamana dek görmediği olağanüstülüklere şahit olur. Bu gecede iki 
bebek doğar ve onlara ad verilir: 

Hüsn eylediler o duhtere ad 
Ferzend-i güzîne Aşk-ı nâ-şâd  (305) 

İnsan isimleri aslında birer istiare olarak düşünülebilir (Uçar, 1995:24) ve beyitteki 
metaforik âlem kendisini ilk olarak çocuklara konulan adlarda hissettirir. Konulan bu adlar 
sürekli değişecek; Hüsn’e kimi Leyla, kimi Şirin, kimi Azra diyecek; Aşk’a, Mecnun, Vamık, 
Ferhat diyeceklerdir. Hatta daha sonra bu isimlendirmeler tersine dönecek; Aşk’a Hüsn için, 
Hüsn’e de Aşk için verilen isimler söylenecektir (305-309). Nitekim eserin sonunda Galip,  

Gel kılma mecâzıma mücâzât 
Kim bu söz içindir istiârât  (1745) 

diyecektir. 
Doğumlarından kısa bir süre sonra kabile uluları bir araya gelirler ve ikisinin birbiriyle 

evlenmelerinin uygun olacağına karar verirler (312-315). Aylar ve yıllar geçtikten sonra yine 
kabilenin ileri gelenleri  tarafından “hüner tahsîl” etmek üzere “Mekteb-i Edeb”e gönderilirler. 
Eserin bu bölümündeki tasvirler, kahramanların ileride yaşayacaklarının da birer habercisidir. 

Galip, Mekteb-i Edeb’deki Aşk ve Hüsn’ü, “dü-zebân ü yek-dil”, “iki şem’-i kâfûr”, “Bir 
sûrete girdi iki ma’nâ”, “Bir şâhda iki gonca-i gül”, “Âyineye girdi  aks ü âkis”, “Cem oldılar 
anda hecr ü vuslat”, “hûr u gılmân”, “Olsun o meh ü mihr-i çarh me’nûs / Pervâne vü şu’le 
cevv-i fânûs” (346-355) ifadeleriyle betimler. Hüsn ve Aşk Mekteb-i Edeb’de Molla-yı 
Cünûn’dan, “normalde gerçek olan şeyleri ters çevrilmiş bir perspektiften görmeyi öğrenirler” 
(Holbrook, 1998:110). 
 
III. İKİLİ ARASINDA AŞKIN BAŞLAMASI 

Mekteb-i Edeb’de Molla-yı Cünûn’dan ders alan Hüsn, Aşk’ın cemaline âşık olur: 
Ber-hükm-i kazâ-yı nâ-muvâfık 
Hüsn oldı cemâl-i Aşk’a âşık  (375) 

Bu, hikâyedeki ilk düğüm noktasıdır. İki kahramanın hayatlarının seyri bu olayla birlikte bir 
anda değişir. Şair, eserin bu kısmında olayın gelişimini Züleyha’nın Yusuf’a âşık olmasına 
benzetir. Eserin kurgusu da bir bakıma bu noktada farklı bir yöne girer. Aşk, geleneğin tersine 
gelişmiştir. Genellikle erkeğin kıza aşkı daha önce başlarken Hüsn ü Aşk’ta, Hüsn, Aşk’a âşık 
olur (385-414). Şair, eserdeki bu durumu, 

Ma’şûk olacakken oldı âşık 
Azrâ olacakken oldı Vâmık   (377) 

beytiyle özetler. Hüsn de bu aşktaki tersliğin farkındadır (909-910). Eserin tasavvufî bir alegori 
olarak görülmesi için bu kısım anahtar bir rol üstlenir. Kur’an-ı Kerim’deki, “Allah onları sever, 
onlar da Allah’ı severler.” (Kur’an-ı Kerim: 5-54) ayetinden hareketle Allah’ın aşkının, insanın 
aşkından önce geldiği düşüncesi, Hüsn ü Aşk’ta, Hüsn’ün sevgisinin Aşk’ın sevgisinden önce 
başlamasını da açıklar. Bu ayet, gerçek aşkı Tanrı’nın başlattığını, insanın aşkının daha sonra 
geldiğini belirtir (Purjavadi, 1976:43).  

Aşk da Hüsn’e karşı duyarsız değildir. O da Hüsn’e âşıktır ama Hüsn’ün tersine suskundur. 
Hüsn, sevgisini açıkça söyleyemez; onu birtakım mecazlarla ve istiarelerle ortaya koymaya 
çalışır (389-391). Aşk ise hareketsizdir. Ama bu hareketsizlik, bir girdabın içe dönük hareketi 



M.C.Varışoğlu / GÜ Sos. Bil. D.  6(2):101-112  (2007) 
 
 

 

104

gibidir (393-394). Hüsn, Aşk’a âşıktır ama nazı niyazından çok olduğu için onu geceleri 
(habersizce) seyreder (579-580). 

Hüsn ile Aşk, “Nüzhet-geh-i Ma’na”yı gezmeye başlarlar. Mana mesiresi, sıradan bir 
coğrafya değildir. Cennete benzetilen bu mekânla ilgili tasvirler, burasının olağanüstü bir yer 
olduğunu vurgular. (633-685) İki âşık burada Sühan ile tanışırlar. Mâhiyyet-i hüsn ü aşka ârif / 
Hâsiyyet-i germ ü serde vâkıf (688) olan bu zat, ileride olayın akışında önemli roller 
üstlenecektir. Hüsn’e ve Aşk’a dikkatle bakan Sühan, bu durumu biraz tuhaf bulur. Hüsn’ün 
Aşk’a delice tutkunluğunu anlayamaz (804-806). 

Eser, temelde bir zıtlık üzerine kurulmuştur. Bu zıtlık, erkeğin kıza âşık olması, kızın aşkını 
açıklayamaması geleneğinin ters dönmüş bulunması; Hüsn’ün Aşk’a âşık olması ve bu aşkını 
saklamakta zorluk çekmesidir. 

Eserdeki ikinci düğüm noktası, Hayret’in ortaya çıkışıdır. Bu korkusuz karakter, kaza ve 
kader casusundan, (844) iki âşığın haberini alır ve onların birbirlerini görmelerini yasaklar: 

     Emr eyledi kim bu iki ser-bâz 
     Birbirine olmasın nazar-bâz  (846) 

   İki âşık bu durumdan rahatsız olsalar da yapabilecekleri bir şey yoktur. Emri çaresiz bir 
şekilde kabul ederler. Hüsn ile Aşk, artık yüz yüze görüşemezler. Bir süre Sühan’ın 
getirdiği/götürdüğü mektuplarla haberleşirler. Eserdeki metinlerarası geçkiyi ya da Mevlana 
tesirini,  

Bin ye’s ile eyleyip şikâyet 
Fürkat sözin eylemiş hikâyet (920) 

beyti açık bir şekilde gösterir. Galip bu beytiyle Mevlana’nın mesnevisinin ilk beytine 
gönderme yapar. 

Hüsn’ün dadısı İsmet’in de Hüsn’ün gizli gizli feryatlarını duyduğunda aklı başından gider 
(972). Hüsn’ün âşık olduğunu anladığında o da bu derdin büyüklüğü altında ezilir. Hüsn’e öğüt 
vermeye çalışır. Bir kızın bu şekilde ağlayıp inlemesinin hoş görülmeyeceğini, sırrın faş 
edilmemesi gerektiğini vurgular (1015-1026). Fakat bu aşk, önü alınamaz, coşkun bir seldir 
artık (1028). Hüsn kendisini pervaneye benzetir (1034) ve eserde ilk ateş imajı Hüsn için 
kurulur (1035, 1057). Olayın gelişimindeki zıtlıklar aynı ateşli imajları Hüsn’ün peşine düşen 
Aşk için kurduracaktır. 

Aşk’ın lalası Gayret de Aşk’ın dertli olduğunu görür ve onun sıkıntısını anlamaya çalışır 
fakat Aşk, onu azarlar. Gayret ise ona, feryat edeceğine, Hüsn’ü kabilesinden istemesini salık 
verir: 

Var iste kabîle içre yârin 
Şehbâzsın al hemân şikârın  (1161) 

Aşk, Molla-yı Cünûn’dan, Hüsn için gerektiğinde savaşması yolunda fetva alır ve kabileyle 
ilgili bir ön araştırma yapar. Fakat kabiledeki herkes Hüsn’e âşık olduğundan onu elde etmesi 
zordur (1231-1237). Aşk, Hüsn’ü kabilenin ulularından ister. Kabile, Hüsn’ün nikâhı için ona 
“kimya”yı şart koşar (1243).  
 
IV. AŞK’IN YOLCULUĞUNUN BAŞLAMASI 

Aşk’ın belaları kabul etmesi (1240) eserdeki en önemli düğüm noktasıdır. Olayın seyri bu 
noktada tam anlamıyla değişir ve eserdeki zengin metaforik kozmografyaya kapı açılır. Kimya, 
“Kalb” şehrindedir; fakat bu şehre ulaşmak oldukça zordur. Yol, belâlarla doludur. Kabilenin 
uluları, Aşk’a tehlikeleri söylerler. Mumdan gemiler, ejderhalar, bin yıllık yollar, gam 
harabeleri, cadılar, devler, periler, vahşi hayvanlar, gulyabaniler, ateşler, karanlıklar (1244-
1253)… Aşk’ın Hüsn’e ulaşmak için tüm bu zorlukların üstesinden gelmesi gerekmektedir:  

Kıl andaki kîmyâyı hâsıl 
Gel bunda ol işte Hüsn’e vâsıl  (1254) 



“Öl ve ol” fikri çerçevesinde Hüsn ü Aşk kahramanı Aşk’ın kendisini bulma ve tanıma süreci 
 
 

 

105

Aşk, ne kadar zorlu olursa olsun, yolun sonunda Hüsn’e kavuşabilme ihtimalini gördüğü 
için bu haberi bir müjde gibi algılar ve Gayret’i de yanına alarak hemen yola koyulur. Şerif 
Aktaş, Hüsn ü Aşk’a ilişkin değerlendirmesinde eseri iki cümleden müteşekkil bir eser olarak 
ele alır ve mesnevinin bu noktaya kadar olan kısmını birinci; bu noktadan sonraki olay örgüsünü 
ise ikinci cümleye dâhil eder (Aktaş, 2000:54). Aşk, daha ilk adımında bir kuyuya düşer. Kuyu 
imgesi, bize Yusuf peygamberi hatırlatır. Yusuf peygamber de kuyuda başlayan, zindanda 
devam eden hayatını Mısır’ın zirvesinde noktalamıştır. Şeyh Galip, kahramanına hangi 
macerayı biçeceğini bildiğinden ilk olarak kuyu imgesini kullanır. Eserde bu, 
Düşdügine eyleme teessüf 

Mi’râcını çehde buldı Yûsuf 
San zülfine cây olup zenahdân 
Hârût’a buluşdı mâh-ı Ken’ân  (1267-1268) 

beyitleriyle ortaya konulur. Bu imge aynı zamanda masal kahramanlarının yaşadığı dönüşümde 
de karşımıza çıkar. Kuyu, kişinin aşması gereken en büyük engellerden birini, bedenini 
göstermektedir.  Kuyudaki karanlık ise, maddi unsurların yoğunluğunu işaret etmektedir. Aşk, 
kuyuda yıllarca, aylarca ve günlerce yol alır ve sonunda kuyunun dibine ulaşır (1271). 
Kuyudaki bu yolculuk mesnevideki zamanla ilgili önemli bir ayrıntıya işaret eder. Galip, 
zamansal kavramları, “sâl, mâh, eyyâm” şeklinde kullanmıştır. Bu, Aşk’ın yolculuğunun geriye 
dönük bir yolculuk olduğunu ve Aşk’ın hareketinin saat yönünün tersine bir ilerleyiş olduğunu 
gösterir.  

Kuyuda karşılarına dev çıkar. Aşk’ın ‘dev’e hitaben söylediği,  
Korkutmağa düşme bî-mahaldir 
Vuslat dediğim benim eceldir  (1290) 

beyti, bu yazımızda ifade etmeye çalıştığımız düşüncemize kaynak oluşturan beyitlerden bir 
tanesidir. Dev, onları hapse atar. Hapiste bir süre kalırlar. Bir sabah, Sühan, kuyunun ağzına 
gelir; onlara, kuyunun dibinde bir ip olduğunu haber verir ve, 

Kim ol reseni dutarsa muhkem 
Hıfz eyler anı o ism-i a’zam  (1305) 

beytini okur. Bu beyit bize “Hepiniz Allah’ın ipine sımsıkı sarılınız” ayetini hatırlatır (Kur’an-ı 
Kerim: 3-103). Aşk ve Gayret, ipe sarılarak kuyudan çıkarlar. Kuyudaki yolculuğunun bir 
yanılgı sonucu olduğunu anlayan (1315-1316) Aşk, yolculuğuna devam eder ve yolu üzerindeki 
Harâbe-i Gam’a gelir. Her yanı ümitsizlik çukuruyla dolu bu yerde uzun bir kış gecesi hüküm 
sürmektedir. Karanlıkta yollarını kaybederler. Eserin dayandığı tezatlardan biri de karşımıza 
burada çıkar (1328-1329). Karanlığın ve beyaz rengin hâkim olduğu kış gecesi, ümidin ve 
ümitsizliğin, vahdetle kesretin içiçeliğini ortaya koyar: 

“Karanlık gecede yağan kar, ışıkla karanlığın, yani nur ile zulmetin bir araya gelip 
kaynaşması gibidir. Bu ise, ruh ile bedenin buluşmasını, yani ruhun (gökten inerek) bedene 
girişini akla getirmektedir. Çünkü ruh, -saflığı, uçuculuğu ve ilahî âlemden gelmiş olması 
dolayısıyla- ışık ve nuru; beden ise, geçici dünyayı, gökyüzüne nazaran aşağıda bulunan 
toprağı hatıra getirdiği için, karanlık ve zulmeti temsil etmektedir” (Doğan, 2002:273). 

Aşk her ne kadar sağa sola koşsa ve çıkış yolu arasa da bir yol bulamaz. Çölde bir ateş ve 
gökyüzüne yükselen alevler arasında bir cadı görür. Cadı, Aşk’ı kandırmaya çalışır ama Aşk 
kanmayınca, Aşk’ı ve Gayret’i çarmıha gerer.  Eserdeki, 

Çün görmüş idi çeh-i amîki 
Seyr etdi bu yolda mancınıkı  (1422) 

beytinde, kuyu ve mancınığı özellikle vurgulamıştır. Şair, telmih yoluyla Yusuf Kıssası’na ve 
İbrahim peygamberin hikâyesine gönderme yapar. Aşk’ın deneyimi sırasında rastladığı karlı kış 
gecesi onun içinde bulunduğu ruhî atmosferi de tanımlamaktadır. Aşk, vahdet ile kesret arası bir 
noktadadır. Gecenin zulmeti, karların beyazlığını örtmektedir. Fakat bir yandan da kış, ölümü, 



M.C.Varışoğlu / GÜ Sos. Bil. D.  6(2):101-112  (2007) 
 
 

 

106

yok oluşu sembolize etmektedir. Karla kefen arasındaki renk benzerliği bu çağrışımı 
kuvvetlendirir (Törenek, 1995:42). 

Aşk, bir süre çarmıhta kaldıktan ve çaresizce feryat, figan ettikten sonra, Tanrı’yı hatırlar, 
ona yalvarmaya başlar. O esnada Sühan, “Ol” emri (Kur’an-ı Kerim: 2-117 vd.) gibi yetişir: 

Ol demde Sühan huzûra geldi 
Kün emri gibi zuhûra geldi  (1439) 

Sühan gelir gelmez karanlık sona erer; korku ve dehşet, zevke dönüşür, sihir ortadan kalkar: 
Ol ân açıldı şâm-ı zulmet 
Zevka bedel oldı havf u dehşet   (1440) 

Sühan’ın bu noktada söylediği sözler, Aşk’ın bir gönderici tarafından gönderildiğini, 
sınavın tamamen Hüsn’ün inisiyatifinde gerçekleştiğini gösterir.  

Sen yârini bî-haber mi sandın 
Yoksa seni terk eder mi sandın 
Ol şâh-ı diyâr-ı hüsn ü ândır 
Feryâd-res-i fütâdegândır 
Âşıkdır o sana sanma ma’şûk 
Gûş et ki budur kelâm-ı mevsûk   (1445-1447) 

Nitekim çarmıhta geçen zamanı da bu bağlamda açıklar. Aşk’ın cadının esaretinde kaldığı 
süre, Hüsn’ün adını anmadığı zaman aralığıdır: 

Sen Hüsn adın eyledin ferâmûş 
Câdû seni kıldı böyle medhûş  
Hüsn adı tılsımıdır bu sihrin 
Neshi anın ismidir bu sihrin  (1456-1457) 

Hüsn’ü andığında ise bu esaretten kurtulmuştur (1458). Hüsn, Aşk’a, Sühan ile mücevher 
bir kılıç ve Aşkar adlı bir at gönderir (1459-1481). Aşk, atına biner, orada karşısına çıkan 
devleri ve bela gulyabanilerini kılıcıyla parçalar (1529-1533). Kısa bir sürede Gam harabelerini 
geçer ve yolu Ateş Denizi’ne uğrar. Burada çok sayıda dev, mumdan gemilere binmiş, 
gezmektedir: 

Mûmdan gemiler edip hüveydâ 
Kılmış niçe dîv o bahri me’vâ  (1551) 

Devler, Aşk’ı “Gemiye gel de selâmet bul” diyerek davet ederler; fakat Aşk onlara kanmaz. 
Bir süre hayretin ve şaşkınlığın tutsağı olarak kalır. İleri gidemez, geri de dönemez. Nihayet 
Aşkar, ateşe dalar, Gayret de kanatlanır. Bir yandan uçarken bir yandan da kılıç darbeleriyle 
gulyabanîleri öldürür. Nihayet, Aşk, o ateşli yolu sabah rüzgârı gibi geçer (1605). İçinden 
geçtiği ateş denizi Aşk'ı olgunlaştırır: 

“Pişmek mecazen olgunlaşmayı ifade etmektedir; yanmak ise daha yüksek bir merhale. 
Yakıcılık, klasik şiirin mecaz sisteminde ve tasavvufi sembolizmde aşk’ın sıfatlarından 
biridir. Manevi gelişmesini kısaca ‘Hamdım, piştim, yandım’ diye özetleyen Mevlana, 
Mesnevi’nin dokuzuncu beytinde, ney'in, yani Kâmil İnsan'ın içine ateşin, yani aşkın 
düştüğünü söyleyerek ‘Kimde o ateş yoksa, yok olsun!’ deyiverir. Esasen içine ateş düşen 
ve olgunlaşan insanlar artık şeytanın ve cinlerin hammaddesi olan ateşten etkilenmezler; 
onlar birer semenderdir. Zira İbnü'l-Arabî'ye göre ‘ruh-ı latif cism-i kesif gibi ateşte 
yanıp inhilal etmez. Nitekim riyazatla telattuf eden evliyaullahdan ateşte yanmamak ve 
suya batmamak ve havada tayeran etmek gibi asar-ı ruhiyye zahir olur”   (Ayvazoğlu, 
1993:44). 

Aşk’ın vardığı yer, Çin sahilidir. Burasını Hüsn ile beraber gezdiği Nüzhetgeh-i Ma’nâ’ya 
benzetir. Sühan, papağan kılığına girerek ona Çin padişahının kızından haber verir. Hüşrübâ adlı 
bu kız, peri yüzlüdür; insanları kendisine âşık ederek esir almakta ve öldürmektedir. Sühan, 
Aşk’a, olacakları önceden haber verir (1623). Nitekim Aşk, Hüsn’e benzettiği Hüşrübâ’ya âşık 



“Öl ve ol” fikri çerçevesinde Hüsn ü Aşk kahramanı Aşk’ın kendisini bulma ve tanıma süreci 
 
 

 

107

olur. Hüşrübâ’nın dudağı yoktur ve dolayısıyla işaretlerle konuşur. Aşk, Hüşrübâ’yı görür 
görmez duvardaki resim gibi donup kalır (1641). Hüşrübâ bir içki meclisi kurdurur, Aşk’ı 
sarhoş eder ve kılıcını alarak gider. Aşk, bahçeye bir bakar ki ne peri askerleri kalmış ne de 
huriler. Ne ay, ne yıldızlar; ne sultan ne mücevherli taht… Sühan bu defa sülün kılığında 
görünür ve Aşk’ı uyarır (1690). Sühan’ın da dediği gibi, Hüşrübâ ertesi gün gelir ve Aşk’ı 
Zâtu’s-suver’e götürür. Aşk ve Gayret kaleye girer girmez Hüşrübâ ve kalenin kapısı ortadan 
kaybolur. Duvarları resimlerle süslü bu kale, eşsiz güzelliktedir. Kaleyi Hüşrübâ süslemiştir 
(1720). 

Kale imgesi ve kalede görülen kız imgesi, Mesnevi’nin 6. cildinde de karşımıza çıkar. Fakat 
bu kaleler birbirinden farklıdır. Mevlana’nın kalesi Hüşrübâ adını taşır. İçinde Çin prensesinin 
figürleri vardır. Kale ise biçim kalesidir. Mevlana’nın kalesinde de kahramana, en küçük prense, 
güngörmüş bir ihtiyar yardım eder ve onu, macerasının en zorlu dönemeçlerinde kurtarır. Küçük 
şehzadeye, hedefine ulaşması için doğru yolu gösterir. Kalenin karaya ve denize bakan beşer 
girişi de birer semboldür… Eserde “kale, Züleyha'nın Yusuf'u tuzağa düşürmek için hazırladığı 
odaya benzetilmiştir”  (Holbrook, 1998:72). 

Aşk, kaledeki nakışlara kapılmış, büyülenmiş bir hâldeyken Gayret onu uyarır. Aşkar’a 
binen Aşk, bir anda binlerce aylık mesafeler alarak yol almaya başlar (1728). Fakat bir adım 
bile ilerleyemez. Daha önce başına gelenler bu kalede tekrarlanır ve Aşk yine bir kuyuya düşer. 
Karlı çölü geçer, cadı ile savaşır. Elinde âh kılıcı olmadığından yolu güçlükle  aşar ve bir de 
bakar ki aynı kalede… Bu tekdüzelik aynı zamanda evrende aynı anda binlerce yok oluşu ve var 
oluşu da açıklar niteliktedir. Aşk, Tanrı’ya yalvarmaya başlar ve kabahatini anlar (1742). 
Münacatındaki,  

Gel kılma mecâzıma mücâzât  
Kim bu söz içindir istiârât 
Hâşâ ki sana berâber olmak 
Sen dîger o mâh dîger olmak   (1745-1749) 

beyitleri bizi, Aşk’ın serüvenini geniş bir metafor bağlamında düşünmeye iter. Aşk inlerken 
Sühan bülbül kılığında gelir ve ona öğütler verir. Kalede bir hazine vardır ve bu hazineyi ele 
geçirebilmesi için kaleyi yakması gerekir. Kaleden çıkması ve Hüsn’e ulaşması da kaleyi 
yakmasına bağlıdır (1760-1765). Aşk, vakit kaybetmez, kaleyi ve kaleyle beraber Hüşrübâ’yı 
yakar. Hazine açılır ama içinde Hüsn’ün resmi olmadığından Aşk, hazineye bakmaz bile (1775-
1777). Ah kılıcını ve seher vakti atılan dua okunu da kale yandıktan sonra bulur (1778). 
Aşk, yine yola çıkar; yine kuyularla, belalarla karşılaşır. Aşk’ın feryat ve figanları arasında 
söylediği bir beyit, istenen dönüşümü gösterir: 

Kaddim ki denirdi nahl-i yâkût 
Oldı bana şimdi nahl-i tâbût  (1812) 

İstenen dönüşüm, “öl ve ol” fikrinin son kertesi, kendisini eserin sonuna doğru (1823-1845) 
gösterir: 

Sîmâsı görünse etsen im’ân 
Cem’ olmuş idi 'ademle imkân 
Kim görse bunı ederdi ikrâr 
Kim ola bekâ fenâda der-kâr  (1843-1844) 

Özellikle son beyit “öl ve ol” düşüncesini ortaya koyar. “Aşk, yolculuğunun son aşamasında 
yalnızca bir biçim haline indirgenir.” (Holbrook, 1998:90). İstenen dönüşüm gönlün harap 
olmasıdır. Çünkü hazineler harabelerde bulunur (1861). Kuyuların ve zindanların kilidi açılır. 
Yusuf yine Mısır’a sultan olur  (1866). Çözülemeyen mana kalmaz (1870). Hikâyenin sonuna 
doğru Sühan bu kez yaşlı bir tabip kılığında gelir ve içsel dönüşümünü tamamlayan Aşk’ı 
yolculuğunun sonuna,  Hisâr-ı Kalb’e doğru yönlendirir (1894). Kalp kalesinin sahibinin, Kalp 
ülkesinin şahının Hüsn olduğunu belirtir (1897). Bitkinlik içindeki Aşk, bu haberle birlikte 



M.C.Varışoğlu / GÜ Sos. Bil. D.  6(2):101-112  (2007) 
 
 

 

108

kendine gelir ve ümitsizlik içindeyken tekrar umut etmeye başlar. Son kertede Gayret de gözden 
kaybolmuştur(1905) [lâ mevcûde illâ hû] (Kırkkılıç, 1995:197). 
 
 
 
 
V. YOLCULUĞUN SONA ERMESİ–AŞK’IN GEÇİRMESİ BEKLENEN DÖNÜŞÜMÜN  
     GERÇEKLEŞMESİ 

Aşk, Sühan ile birlikte Kalp şehrine doğru yola çıkar ve şehre ulaştığında burasının daha 
önceki gördüklerinden çok daha farklı bir yer olduğunu, Zâtü’s-suverden daha şatafatlı hisarlara 
sahip olduğunu görür. Sühan ile beraber Hüsn’ün sarayına ulaşırlar. Sühan, Aşk’tan ayrılır; 
onun gelişini haber vermek üzere içeriye yönelir. Ney ve tambur sesleri eşliğinde bir perde 
açılır; Aşk, Gayret, Hayret, İsmet, Molla-yı Cünûn ve Sühan’ın birlikte kendisine doğru 
geldiklerini görür. Yolculuğuna başlamasına ve yolculuğunu tamamlamasına  aracı olan; parça 
parça (ayrı ayrı) gördüğü tüm yardım ediciler ve engelleyiciler bir aradadır. Sühan, Aşk’a 
yolculuğunda çeşitli kılıklarla görünenin ve yardımına koşanın kendisi olduğunu; Aşk’ın şu an 
bulunduğu yerin Nüzhetgeh-i Ma’nâ olduğunu (1984-1989) söyler ve son noktada sırrı faş eder: 

Kim Aşk Hüsn’dür ayn-ı Hüsn Aşk 
Sen râh-ı galatda eyledin meşk  (2000) 

Aşk, Hüsn’e o kadar yakın olmasına rağmen yanlış bir yol tutmuş ve yolu kendisi 
zorlaştırmıştır. Sühan, Aşk’ı Hayret’e teslim eder. İstenen dönüşüm aşağıdaki beyitlerde ortaya 
konur: 

Var imdi gör ol melek-likâyı 
Seyr eyle o Hüsn-i bî-bahâyı 
Tâ cümle nihân ıyân ola hep 
Evvelki ıyân nihân ola hep  (2002-2003) 

Aşk ile Hüsn’ü hikâyenin başlangıcında ayıran Hayret, hikâyenin sonunda onları 
birleştirecek tek kişidir.  “Bu topografya, kişi geldiği yere döner öncülüne uygundur. Şiir dili 
anlamın biçim kazandığı noktada oyuna dâhil olur ve sonunda, Aşk'ın biçimi ardında bıraktığı 
yerde artık ihtiyaç duyulmayan Şiir'in yardımıyla yapılan geriye dönüş yolculuğu sona erer” 
(Holbrook, 1998:174).  Hayret, Aşk’ı vuslat haremine doğru götürür. Vuslat perdeleri açılır. 
Galip, hikâyesini burada noktalar. Aşk’ın Hüsn’e kavuşması, eserdeki içsel dönüşümün son 
aşamasıdır. Bu yolculuğunun sonunda gerçek mahiyetini, mutluluğunu ve mutsuzluğunu 
anlayabilmiş; çünkü kendisini tanımıştır (Smith, 1994:62). 

Ergun, eserdeki karakterleri tasavvuf penceresinden yorumlar: “Hüsn ü Aşk’ta Aşk, saliki, 
Beni Muhabbet tarikat mensuplarını, Mollâ-yı Cünûn ve Sühan mürşidi temsil etmektedir. 
Mekteb-i Edeb ve Nüzhetgeh-i Ma’nâ, tekkedir. Gayret, salikin iradesi, Hüşrübâ ise mecazi 
aşkın temsilcisidir. Dev, nefstir. Cadı ise şehvet ve hırstır. Zâtü’s-Suver kalesi dünya 
güzellikleridir” (Ergun, 1932; Bilkan, 2001:127). Turinay da eseri bir Mevlevî istiaresi olarak 
düşünür. Ona göre Benî Muhabbet, gerçek bir Mevlevî cemaati istiaresidir (Turinay, 1995:102). 

Eserin sonunda Aşk, yaşadığı tecrübeler sayesinde olgunlaşacak ve kendisini bulacaktır. 
Galip’in “çaldımsa miri malı çaldım” diyerek gönderme yaptığı Mesnevi’de Mevlana, ene’l-hak 
ifadesini açıklamak üzere bir örnek verir. Bu örnek, Aşk’ın tecrübesine de tamamen uygundur. 
Mevlana, bu hâldeki mutasavvıfı, ocağa atılan bir demir parçasının durumuna benzetir. Ateşle 
kaynaşması zor olan demir, yüksek derecedeki ateşte kor hâline gelir ve ateşin bir parçası olur 
(Schimmel, 1999:149). 

İstenen şey, Aşk’ın içini bir ney gibi boşaltması ve tamamıyla Hüsn’den ibaret kalmasıdır. 
Mevlana’nın, “İçi dolu olsa ötebilir miydi ney?” (Schimmel, 2001:123) sorusunu bu çerçevede 



“Öl ve ol” fikri çerçevesinde Hüsn ü Aşk kahramanı Aşk’ın kendisini bulma ve tanıma süreci 
 
 

 

109

düşünebiliriz. Galip, eseriyle, “geri dönüş yolculuğunu, derviş yolunun durum ve duraklarını 
kateden mecazi ve gerçek aşk damarını açmıştır” (Gölpınarlı, 1990:VI). 

Galip, anlatısına klasik bir şekilde başlamış; zaman ve uzamı tanıtmış; kahramanlarını 
uzama yerleştirerek okuru hikâyenin ilerleyen aşamalarındaki gerilime hazırlamıştır. Aşk, 
yardımcıları sayesinde zorlukları aşmış ve eserin sonunda, başladığı noktaya dönmüştür. Aşk’ın 
yolculuğunun haritası çizildiğinde, karşımıza bir daire çıkar. Aşk, saat yönünün tersine bir 
hareketle yolculuk yapmış; daha önce geçtiği yerlerden tekrar tekrar geçmiştir (Şekiller 1 ve 2). 

 

 
Şekil 1. Uzam 

 



M.C.Varışoğlu / GÜ Sos. Bil. D.  6(2):101-112  (2007) 
 
 

 

110

Şekil 2. Vakalar zinciri 
Holbrook, Aşk'ın yolculuğunda ruhun bitkisel, hayvansal ve zihinsel düzeyleriyle 

karşılaşmalarının parçalı yapısını tespit eder: “Aşk’ın kuyunun dibinde gördüğü dev onu yemek 
ister: Hazım bitkisel ruhun bir işlevidir. Dondurucu bir bozkırı geçtikten sonra karşısına çıkan 
cadı onunla evlenmek ister: Şehvet hayvansal ruhun bir işlevidir” (Holbrook, 1998:237). 
Galib’in yolculuğu dört unsur bağlamında da açıklanabilir: “Kuyu toprağın altındadır, 
dondurucu bozkır soğuk ve ıslaktır; ateş denizi sıcak ve ıslaktır ve Aşk'ın ateşe verdiği Biçim 
Kalesi uçucudur. Galib, Batlamyus'un kapalı kozmoğrafyasıyla rahatça oynamaktadır”  
(Holbrook, 1998:238).  

 
SONUÇ 

    
Esrarını Mesnevi’den alan Galip’in Hüsn ü Aşk’ı, bir boyutuyla Mevlana’nın “hamdım, 

piştim, yandım” sözlerinin bir açılımı olarak ele alınabilir. Eserin kahramanı Aşk’ın 
gerçekleştirdiği dönüşüm, eserin sonlarında  

Nâ-bûd cihândan ilticâsı 
Yok mevtden özge bir recâsı  (1854) 

beytiyle ortaya konulur.  
Aşk, ister manevî, ister tinsel, ister içsel, ister zihinsel, ister batınî, ister metaforik diyelim, 

bir yolculuk yapmıştır ve bu yolculuk zamansal ya da mekânsal bir yolculuk değildir. 
Mesnevide gerek zaman gerekse uzamla ilgili olarak kullanılan kavramlar ve tasvirler, Aşk’ın 
bir sonraki durağında geçerliliğini yitirir. Mesnevide Aşk’ın karşısına çıkan yardımcılar ya da 



“Öl ve ol” fikri çerçevesinde Hüsn ü Aşk kahramanı Aşk’ın kendisini bulma ve tanıma süreci 
 
 

 

111

engelleyiciler gibi zaman ve uzam da gerçek değildir. Galip, Mevlana’nın Üç Şehzade 
Hikâyesi’ndeki, Yusuf ile Züleyha’daki, Mantıku’t-Tayr’daki, Munisü’l-Uşşâk’taki vs. yolculuk 
metaforunu ele almış ve bu kavramı, kahramanın kendini bilme ve tanıma sürecinin en önemli 
ögesi olarak kullanmıştır. 

Her ne kadar anlatının başı ile sonu aynıymış izlenimi veriyorsa da, eserdeki başlangıç 
durumuyla bitiş durumu arasındaki geçişler, kahramanın yaşadığı değişimi ortaya serer. 
A.J.Greimas’a göre, “her anlatı başlangıç durumuyla bitiş durumu arasında bir geçiş, bir 
dönüşüm gerçekleştirir. Bu dönüşüm sürecinde eyleyenler değişik işlevler ya da roller 
üstlenirler. Eyleyenler bu iki uç arasında başka eyleyenleri dönüştürürlerken kendileri de 
dönüşür, değişir. Bir anlatıda çok az şey değişse bile hiçbir şey başlangıçtaki gibi değildir” 
(Kıran, 2002:245). 

Aşk’ın Hüsn’e ulaşma yolunda izlediği yol Şekil 1’de, eserdeki olayların gelişim çizgisi 
Şekil 2’de, Greimas’ın teorisinden hareketle anlatının sözdizimi Şekil 3’de, eserde 
kahramanların birbirleriyle olan ilişkileri de Şekiller 4 ve 5’de gösterilmiştir. 

Şekil 3. Anlatının sözdizimi 
 

 
Şekil 4. Hüsn açısından eyleyensel ilişki 

 
EYLEYENLER OYUNCULAR EYLEYENSEL İŞLEVLER 
Gönderici Hüsn Hüsn’ün Aşk’a olan aşkı 
Nesne Aşk Eksikliği duyulan, aranılan şey 



M.C.Varışoğlu / GÜ Sos. Bil. D.  6(2):101-112  (2007) 
 
 

 

112

Alıcı Hüsn Aşk’ın Hüsn’e kavuşması için bir dizi 
sınavdan geçmesi gerekmektedir. Aşk, 
engelleri aşacak ve Hüsn’e kavuşacaktır. 

Özne Aşk Kahraman 
Engelleyici 1.Hüsn 

2.Hayret 
3.Kabile 
4.Kuyu-Dev 
5.Harâbe-i Gam-Cadı 
6.Ateş Denizi-Cinler 
7.Hüşrübâ 

Hüsn, Aşk’a âşıktır; fakat kabile ulularının 
sözünden çıkamaz. Aşk’ın yolculuğunun 
başlamasına zemin hazırlar. 

Yardımcı 1. Hüsn 
2. Mollâ-yı Cünûn  
3. Sühan  
4. İsmet  
5. Gayret 
6. Aşkar 
7. Hayret 
8. Âh kılıcı 
9. Dua oku 

Aşk’ın yolculuğunun her aşamasında Hüsn, 
onu izlemektedir. Sühan, Gayret, Aşkar, âh 
kılıcı ve dua oku ile ona yardım eder. 
Hayret, başlangıçta onları ayırmıştır. Fakat 
daha sonra onları birleştirebilecek tek kişi de 
odur.  

Şekil 5. Yardımcı ile engelleyici arasındaki ilişki: güç-iktidar ekseni 
 

KAYNAKÇA: 
Aclûnî, (1988). Keşfü’l-Hafâ. Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye Yayınları, Beyrut, (2) 291. 
Aktaş, Ş. (2000). Roman Sanatı ve Roman İncelemesine Giriş. Akçağ Yayınları, Ankara, s.54. 
Ayvazoğlu, B. (1993). Aşk Estetiği. Ötüken Yayınları, İstanbul, s.148. 
Ayvazoğlu, B. (1999). Kuğunun Son Şarkısı. Ötüken Yayınları, İstanbul, s.44. 
Bilkan, A.F. (2001). Masal Estetiği. Timaş Yayınları, İstanbul, ss.127. 
Can, Şefik, (1997). Konularına Göre Açıklamalı Mesnevi Tercümesi I-VI. Ötüken Yayınları, 

İstanbul, (1-6): 13-454. 
Coomaraswamy, A.K. (1937). A Pilgrims Way. Journal of the Bihar and Orissa Research 

Society, 23:18-453. 
Coomaraswamy, A.K. (1941). The ‘E’ at Delphi. Review of Religion, V:453. 
El-Ezherî, (1985). Tahrîrü’l-Müslimîn. Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye Yayınları, Şam, s.111. 
Ergun, S.N., (1932). Şeyh Gâlib. Kanaat Kütüphanesi, İstanbul. 
Goethe, (1997). Doğu-Batı Divanı (çev. Enis Batur), Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 
Gölpınarlı, A. (1971). Şeyh Gâlib Divanı’ndan Seçmeler. M.E.B. Yayınları, İstanbul. 
Gölpınarlı, A. (1990). Mesnevi Tercümesi ve Şerhi. İnkılap Kitabevi, İstanbul, (6), 7. 
Holbrook, V.R. (1998). Aşkın Okunmaz Kıyıları (çev. Engin Kılıç ve Erol Köroğlu), İletişim 

Yayınları, İstanbul, ss.72-238. 
http://www.mewlana.co.nr 
http://kutsalkitap.info/tr-luke 
http://kutsalkitap.info/tr-matta 
Kıran, Z. ve Kıran, A.E. (2002). Yazınsal Okuma Süreçleri. Seçkin Yayıncılık, Ankara, s.245. 
Kırkkılıç, A., (1995). Başlangıçtan Günümüze Tasavvuf. Timaş Yayınları, İstanbul, s.191-214 
Kitabı Mukaddes. (1969). Mukaddes Şirketi, İstanbul Matbaacılık, İstanbul, ss.18-77. 
Kur’an-ı Kerim Türkçe Meali, (çev. M.Hamdi Yazır), İstanbul Dağıtım, İstanbul, 2001, 2-117; 

3-59:36-82. 
Lermioğlu, A. (1972). Mevlana Celâleddîn-i Rûmî. Türk Edebiyatı, 12:37. 



“Öl ve ol” fikri çerçevesinde Hüsn ü Aşk kahramanı Aşk’ın kendisini bulma ve tanıma süreci 
 
 

 

113

Livingston, R. (1998). Geleneksel Edebiyat Teorisi. İnsan Yayınları, İstanbul, ss.39-127. 
Öztürk, Yaşar Nuri, (1997). Aşk ve Hak Şehidi Hallac-ı Mansur ve Eseri. Yeni Boyut Yayınları, 

İstanbul, ss.287-365. 
Purjavadi, Nasrullah, (1976). Ma’nâ-yi Husn va ‘Ishq dar Adabiyât-i Fârsî. Sophia Perrenis, 

(2):43. 
Schimmel, A. (1999). Ben Rüzgârım Sen Ateş (çev. Senail Özkan). Ötüken Yayınları, İstanbul, 

ss.25-149. 
Schimmel, A. (2001). İslâm’ın Mistik Boyutları (çev. Ergun Kocabıyık). Kabalcı Yayınları, 

İstanbul, ss.81-313. 
Smith,  M. (1994). Readings from the Mystics of Islâm. Pir Publications İnc., London, p.62. 
Şeyh G. (2002). Hüsn ü Aşk (çev. Muhammet Nur Doğan). Ötüken Yayınları, İstanbul. 
Şeyh G.K. (1995). (haz. Beşir Ayvazoğlu). İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür İşleri Daire 

BaşkanlığıYayınları, İstanbul. 
Törenek, M. (1995). Akarken Hüznü Eyyam-ı Hazanın. Yedi İklim, (67):42. 
Turinay, N. (1995). Klasik Hikâyenin Son Merhalesi: Hüsn ü Aşk. Şeyh Gâlib Kitabı, İstanbul 

Büyükşehir Belediyesi Kültür İşleri Daire BaşkanlığıYayınları, İstanbul, s.102. 
Uçar, Ş. (1995). Varlığın Mana ve Mazmunu. İz Yayıncılık, İstanbul, s.24. 

 


