
Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic  

Volume 10/10 Summer 2015, p. 201-232 

DOI Number: http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.8462 

ISSN: 1308-2140, ANKARA-TURKEY 

 

 

 

 

İBN TEYMİYYE’NİN “KIBRIS RİSÂLESİ”NİN TERCÜMESİ VE 

RİSÂLEDEKİ BAZI HADİSLERİN DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

Muammer BAYRAKTUTAR 

 

ÖZET  

İbn Teymiyye’nin Kıbrıs kralına hitaben yazdığı “er-Risâletu’l-
Kubrusiyye” adlı mektubu, dinî, siyâsî, sosyal ve askerî bilgiler içermesi 
bakımından tarihî bir belge niteliğinde önemli bir eserdir. Kıbrıs’ta esir 
bulunan Müslümanların serbest bırakılması amacıyla yazılan mektup, 
teolojik tartışmalar bağlamında aynı zamanda Ehl-i Kitab’a, özellikle de 
Hristiyanlara yönelik bir cevap ve reddiye özelliğine sahiptir. İbn 
Teymiyye, Hristiyanların Hz. İsâ hakkındaki hatalı inanç ve 
tasavvurlarından başlayarak, onların ve din adamlarının Hz. İsâ’nın 
öğretisinden saptıklarını ve Hristiyanlıkta esasen bulunmayan bir çok 
inanç ve düşünceyi ihdas ettiklerini ortaya koymaktadır. Bu çerçevede 
İslâm’ın konumunu ve temel görüşlerini âyet ve hadislerle ortaya 
koymaktadır. İbn Teymiyye mektubunda yaşadığı dönemde karşılaştığı 
Moğol istilâsına karşı kendisinin ve Müslümanların ortaya koyduğu 
mücadeleye de değinmektedir. Dolayısıyla İbn Teymiyye’nin, çağının 
sosyal, siyasî, askerî, hukukî ve dinî sorunlarıyla yakından ve aktif olarak 
ilgilenmesi, onun farklı bir âlim portresine sahip olduğunu ortaya 
koymaktadır. Nitekim Kıbrıs’ta esir bulunan müslümanların, kralın 
tebaası gibi görülmesi gerektiğini, aynı iyi muamelenin onlara da 
gösterilmesinin dinin ve hukukun bir gereği olduğunu ifade etmesi, 
uluslararası bir konuda oldukça ileri bir anlayış ve düşünceye sahip 
olduğunu göstermektedir. Bu çalışmada, risâlenin önemli bilgi ve 
mesajlar içermesi sebebiyle öncelikle tercümesine yer verilmiştir. İbn 
Teymiyye risâlesinde zaman zaman hadislere de yer vermekte ve atıfta 
bulunmaktadır. Bu bakımdan İbn Teymiyye’nin risâlede yer verdiği ve 
atıfta bulunduğu hadislerin tahrici yapılarak kısaca değerlendirilmiştir. 
Risâlede yer alan ve Hz. İsa’nın nüzulünü, Deccâl’i öldürmesini, kıyamete 
yakın bir zamanda Müslümanlarla Yahudiler arasında yaşanacak savaşı 
vb. ihtiva eden ve fiten hadisleri diye bilinen rivâyetlere ilişkin İbn 
Teymiyye’nin yaklaşımı bir başka çalışmamızda incelenmiştir. Bu 
çalışmada ise özellikle Hz. Peygamber’in gayr-i müslimlerle savaşmasını, 
rahmet ve savaş peygamberi olmasını ve her asırda dini yenilecek bir 
müceddidin gönderileceğini ihtiva eden bazı hadisler ve bunlara ilişkin 
İbn Teymiyye’nin bakışı değerlendirilmiş, söz konusu hadisler üzerinde 
bazı tespit ve değerlendirmelerde bulunulmuştur.  

                                                
 Bu makale Crosscheck sistemi tarafından taranmış ve bu sistem sonuçlarına göre orijinal bir makale olduğu tespit 

edilmiştir. 
 Yrd. Doç. Dr., Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, El-mek: muammerbayraktutar@outlook.com  

http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.8462


202             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

Anahtar Kelimeler: İbn Teymiyye, er-Risâletu’l-Kubrusiyye, Ehl-i 
Kitab, İlahiyat, Hadis.  

 

TRANSLATION OF IBN TAYMIYYAH’S “CYPRUS LETTER” 
AND EVALUATION OF SOME OF ITS HADITHS 

 

ABSTRACT 

The letter named “al-Risāla al-Qubruṣiyya” which, Ibn Teymiyye 
wrote to the king of Cyprus, is an important document which has the 
characteristics of history in terms of including religious, political, social, 
and military information. The letter written in an attempt to releasing of 
Muslims who are captive in Cyprus has a feature of answer and refutation 
in the context of theological debates to both people of the book and 
especially Christians. Starting with incorrect beliefs and imaginations of 
Christians, Ibn Teymiyye reveals that they and their ecclesiastics falsify 
the discipline of Jesus and created many beliefs and thoughts which were 
not originally present in Christianity. Within this framework, he explains 
the position and fundamental views of Islam by verses and hadiths. Ibn 
Teymiyye also makes mention of his age in which he and Muslims 
struggles against Mongolian invasion. Accordingly, his efforts being 
closely and actively interested in his age’s social, political, military, 
judicial, and religious issues show that he has an unusual scholar 
portrait. Thus, mentioning the requisite of that Muslims who are captive 
in Cyprus should have been citizen of the King and the religious and 
judicial necessity of doing same good treatment to them indicate that he 
has a pretty forward understanding and thought in an international 
issue. In this study, the translation of the epistle is firstly discussed by 
reason of including important information and messages. Ibn Teymiyye 
occasionally presents and refers to hadiths in his epistle. In this regard, 
the hadiths are shortly evaluated by making use citation. In another 
study, we examined Ibn Teymiyye’s approach to some other hadiths 
located in the epistle, as known “fitan” hadiths, which include Jesus 
Christ’s descent, killing dajjal, a war would be fought between Muslims 
and Jews were examined. As for this study, the hadiths which include 
the prophet’s fighting with non-Muslims, being of him mercy and war 
prophet and sending of a mujaddid who renew the religion in every age; 
and Ibn Teymiyye’s view regarding with these hadiths are discussed with 
some determinations and assessments.  

    

STRUCTURED ABSTRACT 

Ibn Taymiyya’s work named “al-Risāla al-Qubruṣiyya” is made up a 
letter which is written addressing to the king of Cyprus. Although this 
work is an epistle, it is a historical paper in which illuminates 
developments of the period as well as it includes many subjects such as 
religious, political, and scientific, etc. Also, the epistle is a refutation 
which mentions theological discussions related with Ahl al-Kitāb and 
especially Christians, and points out incorrect faiths and approaches of 
Christians. The basic writing aim of the letter is expressing a request 



İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           203 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

which includes fair treatment for Muslims who are prisoner in Cyprus 
and releasing of them. Because Ibn Taymiyya wrote his epistle in 
accordance with this purpose, he naturally had to point out subjects 
which are related Christianity. Starting with Christians’ incorrect faiths 
and thoughts about Jesus, Ibn Taymiyya states that Christians and their 
clergymen deviate from disciplines of Jesus, and they create many faiths 
and thoughts which essentially do not belong to Christianity. In this 
context, he presents position and fundamental views of Islam via verses 
of Quran and hadiths.     

Ibn Taymiyya starts his letter pointing out the importance of faith 
of Allah. He particularly emphasizes some necessities that human beings’ 
aim of creation is being a slave of Allah, knowing and loving of Allah, not 
to ascribe partners to Allah, pertaining of the religion (Islam) to Allah. He 
states that Allah is the creator and owner of everything, and knows 
everything, he expresses that people who believe in Allah do not make 
friend and supporter such as somebody, a king, a prophet, and a reliable 
person. Meanwhile, telling human beings followed tawhid faith since 
Prophet Adam’s period at first, and then they tended polytheism and 
paganism as a bid’ah (innovation), Ibn Taymiyya points out that Allah did 
not send any holy book and prophet regarding paganism, and he explains 
which suspicions and thoughts caused paganism to show up. So, Ibn 
Taymiyya presents that Allah sent prophets one after another in attempt 
to struggle with polytheism and paganism, and propagate tawhid faith; 
especially he mentions campaigns of Noah, Abraham, Moses, and Jesus 
prophets.      

Ibn Taymiyya tells about characteristics of Jews/The Beni-Israel, 
how they falsified the religion of Allah, how they were damned, and then 
he presents sending of Jesus as a prophet. He points out that Jesus is a 
son of the virgin (mother of Jesus) who is not touched by any human 
being, and she is the daughter of Imran who devoted himself to Allah. 
Allah made Jesus and his mother one of his miracles. So, this is one of 
the manifestations of Allah in diversity of the creation. Jesus who is given 
some miracles as a prophet of Allah reported the last prophet who will 
come after himself by confirming the previous prophets, and he invited 
Jews to be a slave of Allah. After Ibn Taymiyya tells about general feature 
and approach of Jesus, he highlights that people adopted three different 
beliefs and concepts about Jesus, however, he reveals how some of them 
divinized Jesus and how the trinity belief were constructed in time. In 
addition, he makes interpretations about approach and sincerity of 
Christian clergymen related with the religion. He points out how they 
distorted the religion and created many bid’ah which are not essentially 
related with Judaism and Christianity. In this subject, Ibn Taymiyya 
mentions that Christian clergymen had a twofaced attitude to take 
advantage of secular positions and pleasures, performed some tricks and 
craftiness in order to make people believe, and gave certain authorities to 
themselves. Also, he emphasizes that they use the cross and perform 
hymn, compositions, worships, and religious holidays which are bid’ah 
although Jesus and the apostles did not order anything in this way. Even 
if there were some people who are tender and merciful between them, 
they also strayed and divided into different ways about their religion and 
prophets. 



204             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

According to Ibn Taymiyya when Jews and Christians fallen into 
disagreement, Allah sent the last religion Islam and the last prophet 
Muhammad to show reality to believers. The essence of Islam is being a 
slave of Allah, not attributing a partner to Allah, and totally pertaining of 
the religion to Allah. Hence, the prophet saved the earth from idols and 
the religion from all manner of polytheism. Ibn Taymiyya states that 
Muslims did not create new things about faith, worship, judgments, and 
they surrendered Allah’s messages which are sent regarding the point, 
and so they became moderated. Furthermore, explaining the approach of 
Islam, the prophet, and Islam Ummah related with the previous religions 
and prophets in detail, he especially emphasizes that Muslims want favor 
and benefit of all humanity. 

In the epistle, Ibn Taymiyya presents the struggle of himself and 
Muslims against Mongolian incursion in his period. At this time, he 
points out that Tatars roughed and oppressed to Muslims whereas 
Muslims defended Christians even he spoke with Tatar commanders in 
order to be released of Christian prisoners. Finally they were released by 
Tatars commanders. Besides, he tells about that Muslims were nice to 
Christian prisoners, and they behaved merciful and compassionate to 
them. 

Ibn Taymiyya reminds and gives advices in the epistle towards 
being a Muslim of the king of Cyprus by attributing the meetings of the 
prophet with Christian committee and the Islamic invitation letters which 
were sent to Christian kings by the prophet. Particularly, he mentions 
about the interview with Najran's group, being a Muslim of king Najashi, 
and Najashi’s attachment to the prophet.   

Ibn Taymiyya reminds that the treatment performed to Muslims in 
Cyprus conflicted with the doctrine of Jesus, both Jesus and the apostles 
were not ordered with jihad, there were many Christians who live in safe 
with local rules in his country, and Muslim people always treated kindly 
to these Christians. He expresses that bad treatments were performed to 
Muslim prisoners in Cyprus although the king and his family were 
virtuous individuals, and this situation was not comply with wisdom, 
conscience, and religion. So, he asks for the king to prevent the bad 
treatments performed to Muslim prisoners by Christians in Cyprus 
considering the fact that prisoners were respected in king’s patronage. 
Ibn Taymiyya clearly states that Muslims would have to start a war 
Christians them if the treatments were not ended up by them. Also, he 
reminds that Allah absolutely will take sides with oppressed people and 
revenge on tyrants. Consequently, Ibn Taymiyya underlines that the king 
has a significant responsibility according to his religion, Allah’s religion, 
and Muslims. In addition, he points out that Jesus advised people treat 
well to prisoners. In short, he calls on the king by mounting arguments 
over Christian faith and doctrines about releasing of the prisoners, and 
expresses that none of Allah, Jesus, the apostles, and people who believe 
in Jesus’s religion ordered enslaving and killing of people who believe in 
Abraham’s religion. Otherwise, he emphasizes that Muslims doubtlessly 
would win and rescue the prisoners. Meanwhile, Ibn Taymiyya reports to 
the King according to the prophet’s hadiths that Jesus would come to the 
white minaret in Damascus, break the cross, kill the pig, dismantle poll 
tax, and especially kill the dajjal. 



İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           205 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

Ibn Taymiyya gives a place and attributes to some hadiths in his 
epistle. In this letter, sources of the hadiths are shown, some 
explanations about certain hadiths are made on footnotes, and also some 
of hadiths are examined and interpreted. In the examination, it is shown 
that Ibn Taymiyya correlates legitimacy of the war against Christians with 
their offensive and impairing attitudes towards Muslims. According to 
this approach, there is not any obstacle and religious inconveniency for 
people who are not offensive to live in a peaceful way with Muslims. Also, 
it is clear that his comprehension and method use and accept hadiths 
which are in basic hadith sources without any criticism and 
interpretation when it is looked at hadiths which he used as a proof and 
made an attribution on. This finding shows that Ibn Taymiyya is an 
intellectual who behaves in direction of Ahl al-Hadith (followers of hadith) 
and Salafi tradition related with making action with hadiths. 

Key Words: Ibn Taymiyyah, al-Risāla al-Qubruṣiyya, Ahl al-Kitāb, 
Theology, Hadith. 

 

GİRİŞ 

İbn Teymiyye (661-728/1263-1328) tarihte ve günümüzde adından çokça söz ettiren, hayatı 

ve mücadelesiyle farklı bir âlim portresi çizen, muhtelif alanlarda eserler kaleme almış, ortaya 

koyduğu görüşleri bazıları tarafından özellikle referans alınan, bazıları tarafından da oldukça yoğun 
eleştirilere tabi tutulan bir âlimdir. İbn Teymiyye aynı zamanda hemen hemen tüm İslâmî ekol ve 

mezheplere, başta tasavvuf ve kelâm olmak üzere farklı disiplinlere eleştiriler yöneltmiş bir ilmî 

şahsiyettir. Nitekim Ehl-i Kitab da onun eleştiri ve reddiyelerinden nasibini almıştır. O, selelefîliği 
sistemleştiren bir zat olarak, özellikle itikadla ilgili nassları anlama ve değerlendirmede te’vile 

mesafeli duran, zahirî bir anlamı ve söylemi ilke edinmek gibi yöntem ve yaklaşımıyla da farklı bir 

duruşa sahiptir. İbn Teymiyye’nin bir diğer bariz özelliği ise, aktif ve mücadeleci bir kimlik ve 
karaktere sahip olması, yalnız ilimle meşgul olan bir âlim değil, aynı zamanda siyâset ve yönetim 

dahil, uluslararası meselelerle ilgilinen, yeri geldiğinde savaşlarda da yerini alan çok yönlü bir âlim 

olmasıdır. Nitekim yaşadığı dönemde Moğolların İslâm dünyasını istilâsı ile başlayan kargaşa ve 

boşluktan yararlanarak, haçlılar tarafından Akdeniz kıyılarındaki bazı müslümanların esir alınarak 
Kıbrıs’a kaçırılması üzerine İbn Teymiyye, söz konusu hadiseye duyarsız kalmamış, esirlere iyi 

davranılması ve serbest bırakılması amacıyla Kıbrıs halkının kralı/büyüğü ve ileri geleni 

konumundaki Sercuvân/Sercuvâs’a hitap eden bir mektup/risâle kaleme almıştır. Söz konusu bu 
mektup, “er-Risâletu’l-Kubrusiyye” olarak bilinmektedir. Ancak İbn Teymiyye mektubunda yalnız 

esirlerin serbest bırakılmasını talep etmemekte, aynı zamanda Ehl-i Kitab’la, özellikle de 

Hristiyanlarla ilgili bir çok konuyu gündeme getirerek tartışmakta, ilmî ve tarihî verilerle tespit ve 
değerlendirmelerde bulunmaktadır. Dolayısıyla onun, Kıbrıs kralı Sercuvâs’a1 hitaben yazdığı er-

Risâletu’l-Kubrusiyye” adlı mektubu -bir mektup olmasına rağmen- oldukça önemli tespitler ve 

yaklaşımlar içeren ilmî bir eser ve belge niteliğindedir. Ayrıca mektup, İslâm’ın din ve inanç 

konularına, diğer dinlere bakışına ve mensuplarına olan yaklaşımına yer vermesi açısından önem arz 
etmektedir. İbn Teymiyye’nin bu risâlesi, döneme ışık tutmasının yanı sıra, Müslüman Hristiyan 

                                                
1 Kralın adı risâlenin bazı nüsha ve baskılarında Sercûvân, bazılarında Sercuvâs/Sercus olarak yer almaktadır. İbn 
Teymiyye’nin bahsettiği ve mektubunu gönderdiği Kıbrıs kralı veya büyüğünün kimliği konusunda batılı araştırmacılar 

arasında farklı görüşler bulunmaktadır. Mesela Diego Sarrıó Cucerella, İbn Teymiyye’nin bahsettiği kral veya dini liderin 
muhtemelen John II Gibbet (ö. 1315) olduğunu ve İbn Teymiyye’nin mektubu 1303-1304 yılları arasında gönderdiğini 
ifade etmektedir (Cucerella, 2010: 189). Cuceralla ayrıca batılı araştırmacıların Sercuvân’ın kimliği hakkındaki görüş ve 
tartışmalarına da değinmektedir (Bkz. Cucerella, 2010: 190-191). 



206             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

polemiğine ilişkin en önemli eserlerden biridir. Ayrıca bu mektup, İbn Teymiyye’nin daha sonra 

kaleme alacağı el-Cevâbu’s-sahîh limen beddele dîne’l-Mesîh adlı eserine esin kaynağı olmuştur 
(Cucerella, 2010: 189). İbn Teymiyye aynı zamanda söz konusu bu risâlesiyle, Kıbrıs kralını, onun 

şahsında Hristiyan dünyasını, İslâm’a ve peygamberine inanmaya davet etmektedir.  

İbn Teymiyye’nin Kıbrıs kralı Sercuvâs’a yazdığı “er-Risâletu’l-Kubrusiyye” adlı mektubu 
Mecmû‘u’l-fetâvâ adlı eserinde yer almaktadır (İbn Teymiyye, 1995: XXVIII, 601-630; a.mlf., 2005: 

XVIII, 328-342). Ayrıca eserin risâle şeklinde müstakil neşirleri de bulunmaktadır.2 Yine risâle 

üzerinde batılı araştırmacıların da çalışmaları olmuş, İngilizce ve Almanca gibi diğer dillere de 
çevrilerek yayınlanmıştır.3 Ancak tespit edebildiğimiz kadarıyla, ülkemizde risâleye dair herhangi 

bir çalışma bulunmamaktadır. İbn Teymiyye’nin söz konusu risâlesi üzerine tarafımızdan “İbn 

Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi” ve Bazı Fiten Hadislerine Yaklaşımı” adıyla bir makale çalışması 

yapılmış olup yayın süreci devam etmektedir. Söz konusu çalışmamızda risâlenin muhtevası 
üzerinde ayrıntılı bilgiler verilmiş ve değerlendirmelerde bulunulmuştur. Burada, risâle başlı başına 

önemli bilgi ve mesajler içerdiğinden, tam metin olarak tercümesine yer verilecek, çalışmanın 

hacmini uzatmamak adına tekrar muhtevasına ilişkin değerlendirmelerde bulunulmayacaktır. İbn 
Teymiyye, risâlesinde bazı hadislere de yer vermekte ve atıfta bulunmaktadır. Diğer çalışmamızda 

risâledeki fiten hadislerine ilişkin İbn Teymiyye’nin yaklaşımı incelendiğinden, bu çalışmada 

bunların dışındaki diğer hadisler üzerinde bazı inceleme ve değerlendirmeler yapılacaktır. Risâlenin 
neşredilen nüshalarında ve üzerinde yapılan çalışmalarda hadislerin usulüne uygun olarak tahricinin 

yapılmamış olması sebebiyle, çalışmamızda risâlede yer alan ve Hz. Peygamber’e izafe edilen hemen 

hemen tüm hadislerin tahriclerinin yapılmasına çalışılmıştır. Bazı hadislerle ilgili değerlendirmeler 

dipnotlarda yapılmış olup, özellikle Hz. Peygamber’in gayr-i müslimlerle savaşını ifade eden 
üzerinde bir takım tartışmaların bulunduğu bazı hadisler müstakil olarak incelenmiş ve ele alınmıştır. 

Ayrıca risâlede kullanılan ve atıfta bulunulan âyetlerin de sûre ve âyet numaraları verilmiştir. Diğer 

çalışmamızda olduğu gibi bu çalışmada da, ekseriyetle Alâuddîn Demc tarafından neşredilen nüsha 
dikkate alınmıştır. 

I. İBN TEYMİYYE’NİN “ER-RİSÂLETU’L-KUBRUSİYYE” ADLI RİSÂLESİNİN 

TERCÜMESİ 

Rahmân Rahîm Olan Allah’ın Adıyla 

Ahmed b. Teymiyye’den, dinî liderler, yüce piskoposlar, rahipler, prensler, kâtipler ve 

onlara tabi olanların saygılarıyla çepeçevre sarılan halkının büyüğü Sercuvâs’a. 

                                                
2 Hatîb, Kusay Muhibbiddîn, er-Risâletu’l-Kubrusiyye hıtâbun min Şeyhi’l-İslâm İbn Teymiyye ilâ Sercivâs meliki Kubrus, 
el-Matbaatu’s-selefiyye, Ravda, 1394/1974; el-Medenî, Ali es-Seyyid Subh, er-Risâletu’l-Kubrusiyye, Matbaatu’l-Medîne, 
Cidde, 1399/1979; Cum’a, Ebû Abdurrâhman Abdulmecîd, Kitâbu Şeyhi’l-İslâm İbn Teymiyye ilâ Sercuvân meliki’n-
nasârâ eş-şehîra bi’r-Risâleti’l-Kubrusiyye, Dâru Nûri’l-kitâb, Mektebetu’l-Hâfızi’z-Zehebî, Cezâir 1429/2008; Demc, 

Alâuddîn, er-Risâletu’l-Kubrusiyye hıtâbun min Şeyhi’l-İslâm İbn Teymiyye ilâ Sercivâs meliki Kubrus, Dâru İbn Hazm, 
tsz. 
3 Risâle hakkında Arapça dışında yapılan bazı çalışmalar şunlardır: Abdah, Muhammad Sulaiman, Ibn Taymeeyah’s Letters 
from Prison, Message of Islam, London, 1998; Cucerella, Diego Sarrıó, “Corresponding across Religious Borders The 
Letter of Ibn Taymiyya to a Crusader in Cyprus”, Islamochristiana, 36 (Roma: PISAI, 2010). Ayrıca Cuceralla’nın 
belirttiğine göre risâle hakkında Arapça dışında şu çalışmalar da yapılmıştır: Th. Raff, Das Sendschreiben nach Zypern 
(ar–Risāla al–Qubruṣīya) von Taqī ad–Dīn Aḥmad Ibn Taimīya (661–782 A.H.=1263–1328 A.D.), Rheinische Friedrich–
Wilhelms–Universität, Bonn 1971; J.R. Michot, Lettre à un roi croisé (al–Risâlat al–Qubrusiyya), Bruylant Academia, 

Louvain–La–Neuve – Tawhid, Lyon 1995; M. Di Branco, Lettera a un sovrano crociato: Sui fondamenti della “vera 
religione”, Biblioteca di via Senato Edizioni, Milano 2004. See also another German translation by S.M. Bleher, Das ist 
die aufrechte Religion: Brief des Ibn Taymiya an den König von Zypern, available online at: http://İslâmische-
datenbank.de/Das-ist-die-aufrechte-Religion/. (Bkz. Cuceralla, 2010: 189-190).  

http://islamische-datenbank.de/Das-ist-die-aufrechte-Religion/
http://islamische-datenbank.de/Das-ist-die-aufrechte-Religion/


İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           207 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

 Selâm doğruluğa ve kurtuluşa ulaşanların üzerine olsun.  

Size nimetlerini sunan, kendisinden başka hiçbir ilâh olmayan, İbrahim ve İmrân âilesinin 
ilâhı olan Allah’a hamdeder, seçilmiş kullarına ve gönderdiği peygamberlerine salât ve selâm 

etmesini, salât ve selâmını, misâk almakta kendilerini hususî kıldığı, insanların efendileri ve 

milletlerin önderleri ulu’l-azm peygamberlerine mahsus kılmasını O’ndan dileriz. Allah Teâlâ’nın 
Kitâb’ında bahsettiği gibi o peygamberler de, Nuh, İbrahim, Musâ, İsâ ve Muhammed’dir. Allah 

şöyle buyurmuştur: “Dini dosdoğru tutun ve onda ayrılığa düşmeyin!” diye Nûh’a emrettiğini, sana 

vahyettiğini, İbrâhim’e, Mûsâ’ya ve İsâ’ya emrettiğini size de din kıldı. Fakat senin kendilerini 
çağırdığın şey (İslâm dini), Allah’a ortak koşanlara ağır geldi. Allah ona dilediğini seçer. İçtenlikle 

kendine yönelenleri de ona ulaştırır.” (eş-Şûra, 42/13). Yine şöyle buyurmuştur: “Hani biz 

peygamberlerden sağlam söz almıştık. Senden, Nûh’tan, İbrahim, Mûsâ ve Meryem oğlu İsâ’dan da. 

Evet biz onlardan sapa sağlam bir söz almıştık. (Allah bunu,) doğru kimseleri doğruluklarından 
hesaba çekmek için (yapmıştır.) Kâfirlere de elem dolu bir azap hazırlamıştır.” (el-Ahzâb, 33/7-8). 

Yine Allah’tan, yüce salât ve selâmlarını peygamberlerinin sonuncusu, Rablerinin huzuruna 

çıktıklarında hatibi, toplandıklarında imamı, kıyâmet gününde insanların şefaatçisi, rahmet ve savaş 
[zorluk ve meşakkat] peygamberi4, peygamberlerin bütün güzelliklerini toplayan, Allah’ın kulu, ruhu 

ve daha önce kendisine hiçbir beşerin dokunmadığı kendisini Allah’a adamış sıddıka-ı tâhire 

İmrân’ın kızı Meryem’e ilkâ ettiği kelimesi, Mesîhu’l-hüdâ İsâ b. Meryem’in müjdelediği 
Peygamber’e mahsus kılmasını niyaz ediyoruz. O İsâ ki; dünya ve ahirette itibarlı, Allah’a yakın5, 

İsrâiloğulları Musâ (a.s.)’ın getirdiklerinin ticaretini yaptıklarında, güzellik ve rahmet sıfatlarıyla 

sıfatlanmış bir zattır. Kemâl sıfatını cami, kâfirlere karşı çetin, mü’minlere karşı merhametli (el-Feth, 

48/29), kendinden önceki dinlerin ve şeriatların tüm güzelliklerini kendinde toplayan, son peygamber 
(el-Ahzâb, 33/40) olarak gönderilen [Hz. Muhammed] (s.a.s.)’e, diğer tüm peygamberlere ve 

kıyamete kadar onlara tabi olanlara salât ve selâm olsun. 

Şüphesiz Allah güç ve kudretiyle yarattıklarını yarattı ve iradesinin, hikmetinin ve 
rahmetinin eserlerini onlarda ortaya çıkardı. Yaratılış gayelerini, onlara emrettiklerinde kıldı ki o da 

O’na kulluk ve ibadettir (ez-Zâriyât, 51/56). Bunun esası ve temeli de O’nu bilmek ve sevmektir. 

Allah kimi doğru yoluna iletirse, ona rahmet ve ilim verir, Allah’ın güzel isimlerini ve yüce sıfatlarını 

bilmeyi bahşeder. O kimseyi, kendisine [tevbeyle] yönelip dönmekle, adını anınca ürpermekle, O’na 
karşı huşû duymakla ve O’na kulluk etmekle rızıklandırır. Sonuçta o, kartalların yuvalarına sevgi ve 

özlem duyduğu gibi O’na sevgi ve özlem duyar. Çocuğun annesini sevdiği gibi, o da O’nu sever. 

[Rahmetini] ümit ederek, [azabından] korkarak ve O’na muhabbet duyarak sadece O’na kulluk eder. 
Dinini, dünya ve ahiretin sahibine hâlis kılar. O, öncekilerin ve sonrakilerin Rabbi, din gününün 

sahibi, görebildiğiniz ve göremediğiniz her şeyin yaratıcısı, gayb ve müşâhede âlemini bilendir. O, 

bir şeyi yaratmak istediği zaman “Ol!” der, o da hemen oluverir. O kimse; Allah’ı bırakıp da O’na 
ortak koşan ve ortak koştuklarını da Allah’ı sever gibi sevenlerin yaptığı gibi Allah’ı bırakıp da O’na 

ortak koşmaz. İman edenlerin Allah sevgileri kat kat fazladır. [Allah’a iman eden kimse], Rabbine 

hiçbir şeyi ortak koşmaz. O’ndan başka hiç kimseyi, ne bir kralı, ne bir peygamberi, ne de bir sıddîk 

kimseyi, dost ve yardımcı edinmez. Göklerdeki ve yerdeki herkes Rahmân’a kul olarak gelecektir. 
Allah onları ilmiyle kuşatmış ve tek tek saymıştır. Onlar kıyâmet günü O’na tek başına gelecektir. 

İşte orada Mevlâ’sı onu seçer, ona rüşdünü verir ve kendi izniyle hakkında ayrılığa düşülen gerçeği 

iletir. Zira O, dilediğini dosdoğru yola [sırât-ı müstakîm] iletir.  

                                                
4 Hz. Peygamber “Ben rahmet ve savaş peygamberiyim.” buyurmuştur. Hadisin değerlendirilmesi ayrıca yapılacaktır.  
5 Hz. İsâ’nın Allah katındaki değeri Kur’ân-ı Kerîm’de şu şekilde yer almaktadır: “Hani melekler şöyle demişti: “Ey 
Meryem! Allah seni kendi tarafından bir kelime ile müjdeliyor ki, adı Meryemoğlu İsâ Mesih’dir. Dünyada da, ahirette de 
itibarlı ve Allah’a çok yakın olanlardandır.” Âl-i İmrân, 3/45.  



208             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

İnsanlar Âdem (a.s.)’den sonra ve Nûh (a.s.)’den önce, ataları Âdem (a.s.) gibi tevhîd 

[inancı] üzereydiler ve dini yalnızca Allah’a has kılıyorlardı. Ta ki şirki ve puta tapmayı kendi 
kendilerine bid’at olarak ortaya çıkardılar. Allah bu [puta tapma] bid’atıyla ilgili ne bir kitap indirdi, 

ne de bir resûl gönderdi. Onlar fasit kıyaslar ve batıl felsefelerden müteşekkil şeytanın süslü 

gösterdiği şüphelerle bu yola saptılar. Onlardan bir grup, putların, yıldızların, felekî [göksel] 
katmanların ve ulvî ruhların tılsımları olduğu zannına kapıldılar. Bir grup da, onları, aralarında 

önceden yaşamış peygamber ve sâlih kimseleri [temsil eden] birer şekil ve onların sureti edindiler.6 

Bir grup ise, cin ve şeytanların süflî ruhları için onları put kıldılar. Diğer grupların da bu hususta 
başka tasavvurları vardır.  

Onların çoğunluğu liderlerini ve büyüklerini taklit ettiler ve Hüdâ’nın yolundan saptılar. 

Bunun üzerine Allah onları yalnız hiçbir ortağı olmayan Allah’a kulluk etmeye çağıran, kendilerini 

O’nun dışındakilere tapmaktan ve kulluk etmekten men eden elçisi Nuh (a.s.)’ı gönderdi (Nûh, 71/1-
10). Onlar ise putlara Allah’a yakın olmak için taptıklarını (ez-Zümer, 39/3) ve onları birer aracı 

(şefaatçi) edindiklerini (Yunus, 10/18) iddia etmeyi sürdürdüler. Nuh (a.s.) onların arasında dokuz 

yüz elli sene kaldı (el-Ankebût, 29/14). Nihayet Allah iman eden kimseler dışında kavminden artık 
hiç kimsenin iman etmeyeceğini ona bildirince, Nuh onlara beddua etti.7 Allah da onun bedduasıyla 

yeryüzü halkını [tufanla] boğdu (Nuh, 71/25). Nuh’dan sonra da peş peşe peygamberler geldi. [Ne 

yazık ki] sonunda Sâbiîlerin ve müşriklerin [batıl] din ve inançları yeryüzüne hâkim oldu. Nihayet 
Nemrutlar ve Firavunlar doğudan ve batıdan yeryüzünün kralları olunca, Allah hanîflerin önderi, 

hâlis dinin ve sonsuz kelimenin aslı ve esası [sembolü] olan İbrahim Halîlurrahmân’ı [peygamber 

olarak] gönderdi. O da insanları şirkten, ihlâsa [dini sadece Allah’a has kılmaya] çağırdı, yıldızlara 

ve putlara tapmaktan onları nehyetti. O şöyle demiştir: “Ben hakka yönelen birisi olarak yüzümü, 
gökleri ve yeri yaratana döndürdüm. Ben Allah’a ortak koşanlardan değilim.” (el-En’âm, 6/79). 

İbrahim kavmine şöyle seslenmiştir: “Sizin ve geçmiş atalarınızın taptığı şeyleri gördünüz mü? 

Şüphesiz onlar benim düşmanımdır. Ancak âlemlerin Rabbi olan Allah dostumdur. O, beni yaratan 
ve bana doğru yolu gösterendir. O, bana yediren ve içirendir. Hastalandığımda da O bana şifa verir. 

O, benim canımı alacak ve sonra diriltecek olandır. O, hesap gününde, hatalarımı bağışlayacağını 

umduğumdur.” (eş-Şuarâ, 26/75-82). 

İbrahim ve beraberindekiler kavimlerine yine şöyle hitap etmiştir: “Biz sizden ve Allah’ı 
bırakıp taptıklarınızdan uzağız. Sizi tanımıyoruz. Siz bir tek Allah’a inanıncaya kadar, sizinle bizim 

aramızda sürekli bir düşmanlık ve nefret belirmiştir.” ( el-Mumtehine, 60/4). Böylece Allah, nebî ve 

resûlleri onun Ehl-i Beyti’nden kıldı, onlardan her birine [ayrı ayrı bir takım] özellikler verdi, bir 
kısmını derece olarak diğerlerinden üstün kıldı ve de onlardan her birine insanların onun gibisine 

iman etmediği [bir takım] mucizeler verdi.  

Allah Musâ’ya asayı, onun elinde yılan kıldı (eş-Şuarâ, 26/32, 45). O da felsefeci 
sihirbazların ip ve sırıklardan yaptıkları [yılanları] yuttu. Bu çok büyük bir olaydı. Allah onun için 

denizi yardı ve deniz kuru oldu. [Sular] kabileler [Ya’kub’un torunları] sayısınca açılan on iki yol 

arasında [birbirine kavuşmaksızın birer set olarak] durdu.8 Allah onunla birlikte çekirgeler/güveler, 

                                                
6 “Şöyle dediler: ‘Sakın ilâhlarınızı bırakmayın. Hele hele Vedd’i, Süvâ’ı, Yeğus’u, Ye’ûk’u ve Nesr’i hiç bırakmayın.” 
Nuh, 71/23. 
7 Hz. Nuh’un bedduası Kur’ân’da şu şekilde yer almaktadır. “Nûh şöyle dedi: “Ey Rabbim! Kâfirlerden hiç kimseyi 
yeryüzünde bırakma!” Çünkü sen onları bırakırsan, kullarını saptırırlar; sadece ahlâksız ve kâfir kimseler yetiştirirler.” 
Nuh, 71/26-27. 
8 Kur’ân’da denizin yarılması şöyle anlatılmaktadır: “Bunun üzerine Mûsâ’ya, “Asan ile denize vur” diye vahyettik. Deniz 
derhal yarıldı. Her parçası koca bir dağ gibiydi.” eş-Şuarâ, 26/63. Ancak denizin Yakub’un torunları sayısınca on iki yola 
ayrıldığı Kur’ân’da yer almamaktadır. Bu bazı tefsirlerde yer almakta olup, bir takım rivayetlere dayandırılmaktadır. 
Dolayısıyla bu tür rivâyetlerin Kur’ân’la çeliştiğini söylemek mümkündür (Bkz. Taberî, 2000, II, 50-56, XIX, 357; Begavî, 



İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           209 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

kurbağalar ve kan gönderdi (el-A’raf, 7/133). Onu ve kavmini kendileriyle birlikte yürüyen beyaz 

bulutlarla gölgelendirdi. Onlara her günün sabahı [gökten] kudret helvası ve bıldırcın eti indirdi (el-
Bakara, 2/57). Susadıkları zaman Musâ, asasını taşa vurdu ve ondan on iki pınar fışkırdı. Böylece 

her kabile [sıbt] içeceği kendi pınarını öğrendi (el-Bakara, 2/60). Allah Musâ’dan sonra da 

İsrâiloğullarından [nice] peygamberler gönderdi. Onlar arasında Allah’ın izniyle ölüleri dirilten 
vardır (el-Mâide, 5/110). Allah’ın, onun eliyle hastalara şifa veren vardır (Âl-i İmrân, 3/49; el-Mâide, 

5/110). Onlardan kimini gaybından dilediklerine muttali kılmıştır (Âl-i İmrân, 3/179; el-Cin, 72/26-

27). Yarattıklarını hizmetine âmade kıldıkları vardır (en-Neml, 27/17; el-Enbiyâ, 21/81). Onlardan 
kimini de çeşitli mucizelerle göndermiştir. 

Bütün bunlar, bütün dinlerin ve mensuplarının ittifak ettikleri gerçeklerdir. Bunlar Yahûdî 

ve Hristiyanların kitaplarında, yanlarındaki peygamberlikle ilgili bilgilerde ve Eş’ıyâ, Ermiyâ, 

Danyal, Habkûk, Dâvûd ve Süleyman gibi peygamberlerin haberlerinde ve sifru’l-mulûk kitabında 
ve bunun dışında, ibretli konuları içeren diğer kitaplarda yer alan hususlardır.  

İsrâiloğulları katı kalpli (el-Bakara, 2/74; el-Mâide, 5/13) ve isyancı bir millet idi (el-Bakara, 

2/74; Âl-i İmrân, 3/112). Kimi zaman putlara tapıyorlar, kimi zaman Allah’a kulluk ediyorlardı (el-
A’raf, 7/138, 148, 152). Kâh haksız yere peygamberleri öldürüyorlar (el-Bakara, 2/6, 87, 91; Âl-i 

İmrân, 3/112, 181, 183), kâh en adi hilelerle9 Allah’ın haramlarını helâl kılıyorlardı.10 Bütün bunların 

akabinde ilk önce Dâvûd’un diliyle lanetlendiler (el-Mâide, 5/78). Beyt-i Makdis’in [nasıl] harap 
olduğu hakkında, onların milletinden olan herkes tarafından bilinen gerçekler vardır. 

Daha sonra Allah, Meryemoğlu Mesîh’i kendisinden önce peygamberler gelip geçen bir 

peygamber olarak gönderdi. Onu ve annesini insanlar için bir âyet/mucize kıldı (Meryem, 19/21). 

Zira kudretinin mükemmelliğini ve kelimesinin kapsayıcılığını göstermek için onu babasız olarak 
yarattı (Âl-i İmrân, 3/47; en-Nisâ, 4/171; Meryem, 19/20-21). Böylece insan türünün yaratılışını dört 

kısma ayırmıştır: [Birincisi] Âdem’i erkek ve dişi olmaksızın yarattı (Sâd, 38/71-72). [İkincisi] eşi 

Havvâ’yı dişi olmaksızın erkekten yarattı (el-Arâf, 7/189). [Üçüncüsü] Meryemoğlu İsâ’yı erkek 
olmaksızın dişiden yarattı (Âl-i İmrân, 3/47; en-Nisâ, 4/171; Meryem, 19/20-21). [Dördüncüsü] 

onların dışında geriye kalanları erkek ve dişi birer çiftten yarattı (el-Fâtır, 35/11). Allah kulu İsâ’ya 

kendi âdetinde carî olan apaçık mucizeler verdi. Böylece ölüleri diriltti, anadan doğma kör olanı ve 

alaca hastalığına yakalananı iyileştirdi. İnsanlara yediklerini ve evlerinde biriktirip depoladıkları 
şeyleri haber verdi (Âl-i İmrân, 3/49; el-Mâide, 5/10). Peygamber kardeşlerinin yoluna tabi olarak, 

kendisinden öncekini tasdik ederek ve kendisinden sonra gelecek olanı da müjdeleyerek 

[İsrâiloğullarını] Allah’a ve O’na kulluk etmeye çağırdı.  

İsrâiloğulları ise kendilerini büyük görerek böbürlendiler ve inat ederek azgınlık gösterdiler. 

[İsâ’nın] genel tabiatı ve yaklaşımı yumuşaklık, merhamet, af ve hoşgörü şeklindeydi. Kendisine tabi 

olanların kalplerine şefkat ve merhamet konuldu. Onlardan [bir kısmı] keşiş ve rahibler kılındı. 
Zamanla insanlar İsâ (a.s.) ve ona tabi olan Havârîler hakkında üç gruba ayrıldı: Bir grup onu 

yalanlayıp tekfir ettiler ve onun (haşa) kötü bir kadının oğlu olduğunu iddiasıyla annesine iftira 

ederek İsâ’yı [oğlu olarak] Yusuf Neccar’a nispet ettiler. Bu arada Tevrat’ın şerîatından hiçbir şeyin 

                                                
1997, I, 93; Râzî, 2000, III, 508). Denizin on iki yola ayrıldığına ilişkin rivayeti İbn Ebû Şeybe de tahric etmiştir (İbn Ebû 
Şeybe, 1989, VI, 333). 
9 Hz. Peygamber bir hadiste “Allah Yahudilere lanet etsin. Allah onlara (hayvanların) içyağlarını haram kıldığı halde, 
onlar bunları erittiler, sonra sattılar ve bedelini yediler.” buyurmuştur (Buhârî, 2002: Buyû’ 112; Müslim, 1991: Musâkât 
13; Ebû Dâvud, 2009: Buyû 64; Tirmizî, 1998: Buyû‘ 61; İbn Mâce, 2009: Ticârât 11). 
10 İsrâiloğullarının haramları helal kılmaları hahamlarını ve rahiplerini Rabler edinmeleri sebebiyledir. Zira onlar Allah’ın 
değil de, hahamların ve rahiplerin haram kıldıklarını haram, helal kıldıklarını da helal kılıyorlardı. (Bkz. İbn Ebû Şeybe, 
1989: VII, 156; Taberî, 2000: XIV, 210; Beğavî, 1997: IV, 39. İsrâiloğullarının hahamları ve rahipleri rabler edinmeleriyle 
ilgili hadis için bkz. Tirmizî, 1998: Tefsîr 10; Taberânî, tsz.: XVII, 92). 



210             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

nesh edilmediğini ileri sürdüler. [Onlara göre] Allah, peygamberlere yaptıkları tüm bu şeylerden 

sonra şeriat olarak koyduğu kurallardan, necasetler ve yiyecekler konusunda üzerlerindeki ağır 
yüklerden herhangi birinin nesh etmemiş/hükmünü ortadan kaldırmamıştır. Bir grup ta, daha da ileri 

giderek haddi aşmış, onun Allah ve Allah’ın oğlu olduğunu iddia etmiştir. İlahî tabiat onda, insanî 

tabiata bürünmüştür. Böylece âlemlerin Rabbi [yeryüzüne] inmiş, Âdem (a.s.)’in hatası için fedâ 
olmak üzere çarmıha gerilmesi ve öldürülmesi için oğlunu da indirmiştir. Sonuçta bir ve tek olan, 

her şey kendisine ihtiyaç duyduğu halde, kendisi hiçbir şeye ihtiyaç duymayan, doğmamış ve 

doğurulmamış olan ve kendisinin hiçbir eşi ve dengi bulunmayan Allah’ın (el-İhlâs, 112/1-4) 
doğurduğunu ve oğul edindiğini ileri sürmüşlerdir. [Onlara göre] O, diri, her şeyi bilen, her şeye gücü 

yeten bir ilâh ve tek bir cevher ve üç temel asıldır [ekânîm-i selâse]. Onlardan biri, kelime esasıdır 

ki o da ilimdir. Bu kelime, insanî tabiata bürünmüştür. Bilinmelidir ki, üç ayrı ilâh olarak kabul 

edilmedikçe bu üç temel asıldan birinin diğer iki asıldan ayrılması mümkün değildir. İşte bu, onların 
söylemediği şeydir.  

Onlar ‘teslis’ ve ‘tevhid’ hususunda tefrikaya düştüler ve hiçbir akıllı kimsenin asla kabul 

edemeyeceği görüşlere ayrıldılar. Oysa İncil’de ve kendisinden önceki kitaplarda müteşabih olan 
bazı ifadeler dışında, hiçbir nakil/nass bu yönde herhangi bir şey getirmemiştir. Aksine İncil’deki ve 

önceki kitaplardaki muhkem ifadeler bunu[n gerçek mahiyetini] açıklamıştır. Bunların hepsi de 

Mesih’in kulluğunu, sadece Allah’a kullukta bulunduğunu, [O’na olan] dua ve niyazını ifade 
etmektedir.  

Dinin aslı ve temeli Allah’a ve peygamberlerine iman etmektir. Peygamberlerin sonuncusu 

[Hz. Muhammed]: “Ben, Allah’tan başka hiçbir ilah bulunmadığına ve Muhammed’in Allah’ın 

peygamberi olduğuna şehadet getirinceye kadar savaşmakla amrolundum.” buyurmuştur.11 Bir 
başka hadislerinde ise “Beni Hristiyanların Meryemoğlu İsâ’yı [yücelterek] övdükleri gibi 

övmeyiniz. Ben sadece bir kulum. [Bana] Allah’ın kulu ve rasûlü deyin.” buyurmuştur (Buhârî, 2002: 

Enbiya 51; Ahmed b. Hanbel, 2001: I, 295, 302; Abdurrazzâk, 1983: V, 439; İbn Hibbân, 1993: II, 
145, XIV, 133).12 Şu halde dinin esası, Allah’ı birlemek ve peygamberlerine iman etmekten ibarettir. 

Bu yüzden, nübüvveti inkâr eden Berâhime, Sâbiîler ve müşrikler inanç ve kabullerinde, 

kulluklarında Allah’a ortak koşmak suretiyle şirk içindedirler ve O’nun peygamberleri hakkında 

bozuk inançlara sahiptirler. 

Allah’ın birliğinde teslîsi, risâlet hususunda [İsâ’da ilahî ve insanî tabiatın] birleştiğini iddia 

edenlerin din ve inançlarının aslına, Allah’ın insanları yarattığı tertemiz fıtratın ve Allah’ın indirdiği 

kitapların yol göstermesiyle, apaçık görülen birçok bozuk ve yanlış inançlar dâhil olmuştur.  

                                                
11 Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: “Allah’tan başka ilâh olmadığına, Muhammed’in de Allah’ın elçisi olduğuna şehâdet 
edinceye, namaz kılıncaya, zekât verinceye kadar ben insanlarla savaşmakla emrolundum. Bunları yaptıklarında, 
kanlarını, mallarını bana karşı korumuş (emniyet altına almış) olurlar. İslâm’ın hakkı hâriç. Artık (samimi olup 
olmadıklarına dair) durumları Allah’a kalmıştır.” (Buhârî, 2002: İmân 17, 28, Salât 28, Zekât 1, İ’tisâm 2, 28; Müslim, 

1991: İmân 32-36. Ebû Dâvûd, 2009: Cihad 95; Tirmizî, 1998: Tefsîru sûre (88); Nesâî, 1986: Zekât 3; İbn Mâce, 2009: 
Fiten 1-3).  
12 Başta Buhârî tarafından rivayet edilen hadis, İbn Hacer’in İbnu’t-Tîn’den naklettiğine göre Hristiyanların İsâ’yı övgüde 
aşırı gidip bazılarının onu Allah’la birlikte ilâh görmeleri, bazılarının onun Allah, bazılarının da onu Allah’ın oğlu olduğunu 
iddia etmelerinde olduğu gibi, Hz. Peygamber’in kendisinin methedilmesinde aşırıya kaçılmasından men etmesini ifade 
etmektedir. (İbn Hacer, 2012: XIV, 8354) Ayrıca İbn Hacer İbnu’l-Cevzî’den de nakilde bulunarak, böyle bir hususun Hz. 
Peygamber zamanında vuku bulup, bunun üzerine Hz. Peygamber’in bundan insanları men etmediğini ifade etmektedir. 
Zira Hz. Peygamber hakkında Hristiyanların İsâ hakkındaki iddialarına benzer bir iddiada bulunan bir kimse 

bilinmemektedir. Hz. Peygamber’in kendisinin övülmesinde aşırıya kaçılmasından men etmesinin sebebi, Muâz b. Cebel’in 
Hz. Peygamber’e secde etmek için kendisinden izin istemesi, Hz. Peygamber’in bundan onu men etmesidir. Hz. Peygamber 
başkalarının da kendisini övmede aşırı gidebilecekleri endişesinden dolayı, insanları bundan men etmiştir (İbn Hacer, 2012: 
XIV, 8353). 



İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           211 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

Bundan dolayı, papaz ve rahiplerden müteşekkil din büyüklerinin çoğu, buna Patrikler, 

Mitranlar (metropolit) ve Piskoposlar da dâhil, bunlardan herhangi biri, erdemli ve ayrıcalıklı bir 
konuma geldiğinde dininden döner ve dünyevî makam ve hazlardan nasiplenmek amacıyla halklarına 

ve halklarının krallarına [yaranmak için] ikiyüzlü davranır. Beyt-i Makdis’de kendisine İbnu’l-Bûrî, 

Dımaşk’da kendisine İbnu’l-Kuf denilen kimseler bunlar gibidir. Onlara göre Konstantiniyye’dekine 
Papa denilir. [Bunlardan başka] daha birçok büyük Papalar, Mitranlar ve Piskoposlar zuhur etmiştir. 

Bazı fazilet ehli kimseler onlarla konuştuklarında, kendilerinin aslında Hristiyanlık inancı üzere 

olmadıklarını, âdet olduğu üzere ve makam için bu mevkide bulunduklarını, bu durumun kralların 
krallıklarını, zenginlerin de zenginliklerini devam ettirmeye benzediğini ifade etmişlerdir. Bu 

sebeple, onların erdemlilerinin çoğunun görevi matematiksel ilimlerden olan, mantık, astronomi, 

cebir, astroloji veya doğal ilimlerden tıp ve dört ana elementi bilmeye yönelik ilimler ya da 

kendilerine İbrahim (a.s.)’ın gönderildiği felsefeci Sâbiîlerin yöntemine ilşikin dinî/ilâhî konuşmalar 
yapmaktan ibaret olduğunu görürsün. Böylece onlar, İsâ’nın ve kendisinden önce ve sonra gelen 

peygamberlerin dinini arkalarına atmışlar, krallar ve halk için dinden arta kalan kırıntılarını ve 

izlerini ezberlemişlerdir.  

Rahiplere gelince, bilgisiz halkı inandırmak için, akıllı her kimsenin fark edeceği çeşitli hile 

ve kurnazlıklar ihdas ettiler. Öyle ki bazı erdemliler, rahiplerin söz konusu hileleri hakkında kitaplar 

telif ettiler. [Onların hilelerine] Beyt-i Makdis’deki Kumâme kilisesinde yapılan ateş bir örnektir. 
Onlar ince bir ipi kobalt [madeni] ile yağlayıp hızlıca üzerine ateş atarlar, böylece o da aşağı doğru 

iner. Bunu farketmeyen kimseler onun gökten indiğine inanır. Sonra o ateşi denize götürürler. Bu ise 

o rahibin yaptığı bir şeydir. İnsanlar onu açıkça görür. Nitekim o [rahip] ve diğerleri bunu 

kendilerinin yaptığını itiraf etmiştir.  

Tüm taifelerden [milletlerden] hak ehlinin tamamı, gerçeği olmayan bir şeyle Allah’a kulluk 

etmenin câiz olmadığında ittifak etmiştir. İkiyüzlü kimseler, İsâ (a.s.) ve diğerlerinden nakledilen 

mucizelerin uydurulmuş ateş cinsinden olduğunu sanabilir. Haç asmadaki hileleri de bu şekildedir. 
Yine İsâ’nın ve annesinin resmini yonttukları heykellerin ağlaması da böyledir. Akıl sahibi her 

kimse, bütün bu şeylerin bir yalan ve iftira olduğunu bilir. Allah’ın bütün peygamberleri ve O’nun 

salih kulları, Firavunun sihirbazlarının sihrinden beri oldukları gibi, her türlü batıl yalandan ve 

iftiradan uzaktır. 

Sonra bunlar, kendisiyle Allah’a kulluk ettikleri dine/şeriata yöneldiler. Onlar, İsâ’nın 

neshettikleri dışında Tevrat’a bağlı kalmakla emrolundukları halde önceki Yahûdîlerle çelişkiye 

düştüler. Onlar[dan bazıları] peygamberlere haksızlık yaparak onları öldürdüler. Bazıları haddi 
aşarak onlara ve onların heykellerine taptılar. Bir kısmı da şöyle dedi: “Allah’ın, emrettiği bir şeyi 

ne başka bir zamanda ne de başka bir peygamberin dilinde değiştirmesi ve hükmünü kaldırması 

(nesh) O’nun hakkında doğru değildir.” Diğerleri de [onlara] şöyle cevap verdi: “Din adamları ve 
papazlar dilediklerini değiştirirler, dilediklerini haram ve mübah kılarlar. Günah işleyen bir kimseyi 

diledikleri kadar ibadet etmekte zorunlu tutarlar ve onu bağışlayabilirler.” Yine onlardan bazıları, 

kadına kutsal ruhtan üfle[ndi]ğini iddia etmiştir. Böylece fısk ve fücuru [bir] yakınlaşma vesilesi 

kılarlardı. 

Bazıları da şöyle demiştir: “Bize pek çok şey haram kılındı.” Bazıları da şöyle demiştir: 

“[Küçük olarak] tahtakurusu [veya bit], [büyük olarak] fil arasında kalan her şey [necis de olsa] 

helâldir. Dilediğini ye, dilediğini bırak.” Bazıları da yine şöyle demiştir: “Necasetler çok ağır [ve 
kötü] şeylerdir. Bu sebeple hayızlı kadınla evde birlikte oturulmaz ve beraber yemek yenilmez.” 

Diğerleri de [onlara]: “Senin için hiçbir şey necis/pis değildir.” derler ve yine [onlara] İsâ ve 

Havârîler Tevrat’ın şeriatı üzere oldukları halde, sünnet olmayı, cünüplük halinden dolayı yıkanmayı 
ve necaseti gidermeyi emretmediklerini söylerler.  



212             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

Kezâ doğuya doğru namaz kılmayı/ibadet etmeyi ne Mesîh ne de Havârîler emretmiştir. 

Bunu bir [bid’at olarak] ilk yapan ve başlatan Konstantin veya bir başkasıdır. Yine “Haç” işareti de 
böyledir. Bunu da Konstantin kendi re’yiyle veya gördüğünü iddia ettiği bir rüya ile [bid’at olarak] 

ilk o ortaya koymuştur. Oysa Mesîh ve Havârîler bu konuda herhangi bir şey emretmemiştir.  

Şu halde kulların, kendisiyle Allah’a yaklaşacakları [gerçek] dini, Allah’ın [bizatihi 
kendisinin] emretmesi ve peygamberlerinin diliyle koyması gerekir. Aksi halde [bunlar bid’at olup] 

hepsi de dalâlet ve sapıklıktır. Putlara da ancak bid’atle tapınılmıştır. Ayrıca duâlara beste ve 

nağmelerin sokulması da bu şekilde bir bid’at olup, ne Mesîh ne de Havârîler emretmiştir. 

Kısacası onların şu an yaptıkları ibadetler ve bayramların hiçbiri hakkında, Allah ne bir kitap 

indirmiş ne de bir peygamber göndermiştir. Ancak öncekilerin [Yahûdilerin] aksine, aralarında şefkat 

ve merhamet sahibi olanlar vardır. Bu Allah’ın dinindendir. Öncekilerde katı kalplilik ve düşmanlık 

vardır. Bu ise Allah’ın haram kıldığı hususlardandır. Ancak öncekilerin inat ve kibirle birlikte temyiz 
ve akılları da vardır. Sonrakilerde [Hristiyanlarda] ise haktan sapma ve Allah’ın yolunu bilmede 

cehâlet bulunmaktadır. 

Dahası [Yahûdilerden ve teslîse inananlardan oluşan] bu iki grup, din ve inançlarının 
esasında, ma’budlarında ve peygamberlerinde pek çok fırkaya ayrılmıştır. [Onlardan] bir grup şöyle 

der: “İlahi ve beşerî tabiat tek bir cevher/öz, tek bir tabiat ve tek bir asıl oldu.” Bunu söyleyenler 

Yakubiyye’dir. Diğer grup ise şöyle der: “Aksine o ikisi iki cevher, iki tabiat ve iki asıldır.” Bunu 
söyleyenler ise Nastûriyye’dir. Bir diğer grup ise: “Bir yönüyle birdir, bir yönüyle bir değildir.” 

demiştir. Bunu söyleyenler ise Melikâniyye’dir.  

Ehl-i Kitap’tan âlim olan [kimi] grup ve topluluklar, önceki ve sonraki dönemlerde iman 

etmiş, Allah ve resûlüne hicret etmiş ve Allah’ın kitaplarında son peygamberin nübüvvetinin 
delillerini açıklamışlardır. Yine Tevrat, Zebûr ve İncil’de düşünen kimseler için [son peygamberin] 

geçtiği yerleri açıklamışlardır. Aynı şekilde Havârîler de açıklamıştır.  

Söz konusu fırkalar kendi aralarında ihtilafa düşünce, Allah iman edenlere izniyle ihtilafa 
düştükleri konuda gerçeği gösterdi. Bu sebeple İbrahim’in ve ondan önceki ve sonraki 

peygamberlerin dinine davet etmek üzere Mesîh’in ve kendisinden önceki diğer peygamberlerin 

müjdelediği [son] peygamberi gönderdi. [Bu dinin temeli ise] sadece Allah’a kulluk etmek, O’na 

hiçbir şeyi ortak koşmamak ve dinin tamamını Allah’a has kılmaktır. [Sonuçta Hz. Peygamber] 
yeryüzünü putlara tapmaktan temizledi ve dini büyük-küçük her türlü şirkten tamamen arındırdı. 

Nitekim [o dönemlerde] Şam diyarında ve diğer bölgelerde İsrâiloğulları ile “Biz Hristiyanız” 

diyenlerin devletinde putlara tapınılmaktaydı. [Hz. Peygamber ise onlara] Tevrat, İncil, ZEbûr ve 
Furkân gibi Allah’ın indirdiği tüm kitaplara ve Hz. Âdem’den Hz. Muhammed’e kadar [gelip-geçen] 

bütün peygamberlere iman etmeyi emretti.  

Allah şöyle buyurmaktadır: “(Yahûdîler) “Yahûdî olun” ve (Hristiyanlar da) “Hristiyan 
olun ki doğru yolu bulasınız” dediler. De ki: “Hayır, hakka yönelen İbrahim’in dinine uyarız. O, 

Allah’a ortak koşanlardan değildi.”. Deyin ki: “Biz Allah’a, bize indirilene (Kur’ân’a), İbrahim, 

İsmail, İshak, Yakub ve Yakuboğullarına indirilene, Mûsâ ve İsâ’ya verilen (Tevrat ve İncil) ile bütün 

diğer peygamberlere Rab’lerinden verilene iman ettik. Onlardan hiçbirini diğerinden ayırt etmeyiz 
ve biz ona teslim olmuş kimseleriz.” Eğer onlar böyle sizin iman ettiğiniz gibi iman ederlerse 

gerçekten doğru yolu bulmuş olurlar; yüz çevirirlerse onlar elbette derin bir ayrılığa düşmüş olurlar. 

Allah onlara karşı seni koruyacaktır. O, hakkıyla işitendir, hakkıyla bilendir. “Biz Allah’ın boyasıyla 
boyanmışızdır. Boyası Allah’ınkinden daha güzel olan kimdir? Biz ona ibadet edenleriz (deyin).” 

(el-Bakara, 2/135-138). 



İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           213 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

Allah bu [son] peygambere insanları adâletle Allah’ın birliğine (tevhid inancına) çağırmasını 

emretti. Allah şöyle buyurdu: “De ki: “Ey kitap ehli! Bizimle sizin aranızda ortak bir söze gelin: 
Yalnız Allah’a ibadet edelim. Ona hiçbir şeyi ortak koşmayalım. Allah’ı bırakıp da kimimiz kimimizi 

ilah edinmesin.” Eğer onlar yine yüz çevirirlerse, deyin ki: “Şahit olun, biz müslümanlarız.” (Âl-i 

İmrân, 3/64). Yine O şöyle buyurdu: “Allah bir insanla ancak vahiy yoluyla yahut perde arkasından 
konuşur. Yahut bir elçi gönderip, izniyle ona dilediğini vahyeder. Şüphesiz O yücedir, hüküm ve 

hikmet sahibidir.”( eş-Şûrâ, 42/51). Diğer bir âyette ise şöyle buyurdu: “Allah’ın, kendisine Kitab’ı, 

hükmü (hikmeti) ve peygamberliği verdiği hiçbir insanın, “Allah’ı bırakıp bana kullar olun” demesi 
düşünülemez. Fakat (şöyle öğüt verir:) “Öğretmekte ve derinlemesine incelemekte olduğunuz Kitap 

uyarınca rabbânîler (Allah’ın istediği örnek ve dindar kullar) olun.” Onun size, “Melekleri ve 

peygamberleri ilahlar edinin.” diye emretmesi de düşünülemez. Siz müslüman olduktan sonra, o size 

hiç inkârı emreder mi?”( Âli- İmrân, 3/79-80).  

Yine [Allah] ona [son peygambere], namazının ve haccının, peygamberlerin babası, 

haniflerin önderi İbrahim (a.s.)’ın bina ettiği Beytullah’a [Kabe’ye] doğru olmasını emretti (el-

Bakara, 2/144). Onun ümmetini vasat bir ümmet kıldı (el-Bakara, 2/143). Onun ümmeti 
peygamberler hakkında, [bazılarının] onları Allah’a denk tutarak, onlara ulûhiyet isnad ederek, 

onlara taparak ve onları şefaatçi kılarak haddi aştıkları gibi aşırıya kaçmadılar. Onların yaptıkları 

gibi peygamberlere ezâ ve cefâda bulunmadılar, onların onurlarını ve saygınlıklarını hafife almadılar 
ve onlara itaat etmekten yüz çevirmediler. Aksine onlara saygı ve ta’zimde bulundular ve onlara 

daima yardım ettiler ve desteklediler. Onların getirdiklerine iman ettiler, onlara itaat ederek tabi 

oldular. Onları imam ve önder edindiler, onları sevdiler ve üstün tuttular. Onlar sadece ve yalnız 

Allah’a ibadet ettiler, yalnız O’na dayanıp tevekkül ettiler. Sadece O’ndan yardım dilediler ve hakka 
yönelen kimseler olarak dini sadece O’na halis kıldılar. 

Aynı şekilde [kendilerine gönderilen] hüküm ve kurallarda da, Allah bize neyi emrettiyse, 

biz O’na itaat ettik. Bize neyi yasakladıysa ondan da kaçındık. [Allah] Yakub’a helâl kıldığı bazı 
şeyleri İsrâiloğullarına yasakladığı gibi, bize de bazı helâl şeyleri yasakladığında veya 

İsrâiloğullarına haram kıldığı bazı şeyleri Mesîh’e helâl kıldığı gibi, haram olan bazı şeyleri bize 

helâl kıldığında işittik ve itaat ettik, dediler. 

Allah’ın nebîleri ve resûlleri dışındakilere gelince, onların Allah’ın dininde değişiklik yapma 
hakkı yoktur. Dinde Allah’ın izin vermediği yeni şeyler ihdas edemezler. Peygamberler de sadece 

Allah’tan bir tebliğ olarak bunları söylemişlerdir. Çünkü O yaratma ve emretme sahibi olandır. 

O’nun dışında hiç kimse yaratmadığı gibi O’nun dışında kimse emredemez. Allah şöyle buyurdu: 
“Hüküm ancak Allah’a aittir. O, kendisinden başka hiçbir şeye tapmamanızı emretmiştir. İşte en 

doğru din budur. Fakat insanların çoğu bilmezler.” (Yusuf, 12/40).  

Bu ümmet temizlik, necaset, helâl, haram ve ahlâk konusunda orta bir yol tutmuştur. 
Öncekiler gibi sırf şiddet ve katılığa, sonrakilerin yaptığı gibi sırf şefkat ve acımaya dayalı bir tutum 

sergilememişlerdir. Aksine Allah’ın düşmanlarına şiddetle, Allah’ın dostlarına şefkat ve merhametle 

yaklaşmışlardır. Mesîh (a.s.) hakkında, aşırıya kaçan ve katı tutum sergileyenlerin sonradan bid’at 

olarak ortaya koyduklarını değil, Allah’ın, Mesîh’in ve Havârîlerin dediklerini demişlerdir.  

Havârîler, Son peygamberin [s.a.s.] Yemen bölgesinden peygamber olarak gönderileceğini 

haber vermişlerdir. Aynı şekilde edeb [güzel ahlâk] kılıcıyla gönderileceğini bildirmişlerdir. Mesîh 

de O’nun [s.a.s.] apaçık delillerle [beyyinât] ve te’ville geleceğini haber vermiştir. Mesîh’in kendisi 
ise mesellerle [emsâl] gelmiştir. Bu ise açıklaması uzun süren bir konudur. 

Dininin ve halkının büyüğü ve lideri [Kıbrıs kralının] din ve fazilet sahibi, ilmi ve ilmî 

müzakere ve tartışmaları seven bir kimse olduğu [haberi] bana ulaşınca, [bir] davetçi [olarak] onun 



214             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

bu durumunu dikkate aldı[m]. Kezâ ben Şeyh Ebu’l-Abbâs el-Makdisî’nin,13 kralın gösterdiği 

yakınlık, iyilik ve nezaketten dolayı ona ve din adamlarına müteşekkir olduğuna şahit oldum. 

Biz her bir ferdin iyiliğini ve hayrını isteyen bir milletiz. Yine biz, dünya ve ahiretin iyilik 

ve hayırlarını Allah’ın size de vermesini dileriz. Allah’a kendisiyle kullukta bulunulan şeylerin en 

yücesi, yarattıklarına nasihat etmek [onlara karşı samimi olmak ve onların iyiliğini istemek]tir.14 
Allah, peygamberleri bu sebeple göndermiştir. Kul ile Rabbi arasındaki hususlarda, ihlâs ve 

samimiyetten daha üstün ve yüce bir başka değer yoktur. Kul mutlaka Allah’a kavuşacak, Allah da 

şüphesiz kulunu hesaba çekecektir. Nitekim O şöyle buyurmuştur: “Elbette kendilerine peygamber 
gönderilenleri (hesaba çekip) soracağız. Peygamberlere de mutlaka soracağız.”(el-A’râf, 7/6). 

Dünyaya gelince, onun bir değeri yoktur. Dünyanın üstün ve değerli olanı, gerçekte değersiz 

ve küçüktür. Dünyanın en değerli ve üstün olanı dönüp dolaşıp riyâset (makam) ve mala (zenginliğe) 

dayanır. Mevki ve makamın varacağı en üst nokta ise Firavun gibi olmaktır. Onu da Allah intikam 
alarak denizde boğmuştur. Mal sahibi ve zengin olmanın sonu ise Karun gibi olmaktır. Allah da onu 

yerin dibine geçirmiştir (el-Kasas, 28/81). Allah’ın peygamberi Musâ’ya eziyet ve zulmü sebebiyle 

kıyamet gününe kadar yerin altında feryat edip duracaktır. 

İşte Mesîh’den önce ve sonra gelen bütün peygamberlerin tavsiyeleri. Hepsi de Allah’a 

kulluk ve ibâdeti, ahiret hayatına önem verip ona yönelmeyi ve dünya hayatının süs ve gösterişinden 

yüz çevirmeyi emretti. Gerçekte dünyanın [şu halinin] geçici ve değersiz olduğunu görünce, 
kavminin büyüğü olan [Kıbrıs kralına] hediye edilecek en büyük şeyin, [kendisine bir mektup 

yazarak] ilim ve din konusunda nasihat ve tavsiyede bulunmayı, Allah’a yaklaştıracak hususlarda 

müzakere etmeyi ve asıllar üzere kurulu olan fer’î meseleler hakkında konuşmanın uygun olacağına 

inandım.  

Siz bilmektesiniz ki, Allah’ın dini nefsin arzu ve isteklerine, ataların ve uygarlık sahibi 

kimselerin âdet ve uygulamalarına göre olmaz. Aksine akıllı kimse peygamberlerin getirdikleri 

üzerinde, insanların ittifak ve ihtilaf ettikleri hakkında düşünür ve kendisi ile Rabbi arasındaki 
şeylere doğru ve sağlam bir akîde, güzel ve salih amele dayanan bir ilişkiyle Allah’a yaklaşır. İnsan 

gönlündeki her şeyi, herkese açıklayamazsa dahi, kendisi bu hususta bu kadarıyla faydalanır. 

“Hidayete erenlere gelince, Allah onların hidayetini artırır. Onların Allah’a karşı gelmekten 

sakınmalarını sağlar.”( Muhammed, 47/17).  

Kralın ilme ve hayra olan istek ve rağbetini öğrendiğimde, onunla yazıştım ve sorduğu 

meselelere cevap verdim. Öyle ki [bir ara] bazı dinî ve dünyevî fayda ve yararları [temin] için 

Kıbrıs’a gitmeyi dahi düşündüm. Şu var ki, kraldan Allah ve resûlünün razı olduğu bir şey görürsem, 
ben de ona yaptığının gerektirdiği şekilde ona muamelede bulunurum. Şüphesiz kral ve halkı 

bilmektedir ki, Allah dinini destekleyecek mucizelerini genel olarak bütün peygamberlerde, özel 

olarak Muhammed (s.a.s.) de izhar etmiş, inkârcıları ve ikiyüzlüleri zelil kılmıştır.  

Moğol komutanı Gâzân ve askerleri Dımaşk’a gelince, Gâzân İslâm’a girerek Müslüman 

oldu. Ancak onların yaptıklarından, Allah, O’nun resûlü ve mü’minler hoşnut ve razı olmadılar. Zira 

onlar Allah’ın dinine gereği gibi asla bağlanıp uymadılar. Ben Gâzân ve komutanlarıyla bir araya 

geldim. Söz konusu toplantılarda onlarla aramızda açıklaması uzun meseleler ve konular gündeme 
geldi. Bu konudaki haberler Kral’a ulaşmış olmalıdır. Bu hadiselerden sonra Allah onu [Gâzân] ve 

                                                
13 Kıbrıs’ta Hristiyanların elinde esir bulunan Müslümanlardan biridir (Demc, tsz.: 37).  
14 İbn Teymiyye’nin bu ifadeyle Hz. Peygamber’in şu hadisine işaret ettiği anlaşılmaktadır: Temîm ed-Dârî’nin rivâyetine 

göre Hz. Peygamber (s.a.s.) “Din nasihattır/samimi olmaktır.” buyurdu. Biz kendisine ‘Kim için nasihattır?’ dediğimizde, 
O (s.a.s.) “Allah’a, Kitabına, Rasûlüne, mü’minlerin yöneticilerine ve tüm Müslümanlara karşı samimi olmaktır” buyurdu 
(Buhârî, 2002: İmân 42; Müslim, 1991: İmân 95; Ebû Dâvûd, 2009: Edeb 56; Tirmizî, 1998: Birr 17; Nesâî, 1986: Bey’at 
31, 41).  



İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           215 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

ordusunu bize zelil kıldı.15 Öyle ki [savaş bir tarafa] biz ellerimizle onlara vuruyor ve yüksek sesle 

bağırarak [onları] azarlıyorduk. [Moğollarla] birlikte bulunan Sis şehrinin valisi, küçük bir çocuk 
gibi muamele görüyordu. Hatta bizimle birlikte olan bazı müezzinler, yüksek sesle azarlıyor ve ona 

kötü sözler söylüyordu. O da karşılık vermeye cesaret edemiyordu. Gâzân’ın vezirleri de onun kötü 

niyetli biri olduğunu belirtiyorlardı. Sizin elçileriniz sahil nahiyesine ulaştıklarında [onları 
karşılamak üzere] ben de hazır bulundum. Tatarlar bana Sis valisinin hakkınızda yapmak istediği 

durumu haber verdiler. Oysa o sizi böbürlenmeye davet ediyordu. Sis valisine en çok hakaret eden 

ve onu küçük görenler Tatarlardı. Bununla birlikte, dininize mensup insanlara güzel muamelede 
bulunan, onları müdafaa ederek himaye eden bizdik.  

Bütün Hristiyanlar bilmektedir ki, ben Hristiyan esirlerin serbest bırakılması hususunda 

Tatarlarla konuşunca, Gâzân ve Kutlu Şah onları serbest bıraktı. Esirler hakkında Mulay’la da 

konuştum. Bunun üzerine Müslüman esirlerin serbest bırakılmasına izin verdi. Fakat bana: “Ancak 
elimizde Kudüs’ten aldığımız Hristiyan esirler de var. Onlar serbest bırakılamazlar.” dedi. Ben de 

ona: “Bilakis elinizde zimmîlerden ne kadar Hristiyan ve Yahûdî esir varsa onları sizden kurtarırız 

ve ne Müslümanlardan ne de zimmîlerden, elinizde tek bir esir bırakmayız.” dedim. [Böylece] 
ellerindeki Hristiyan esirlerden Allah’ın dilediklerini kurtardık. Bizim onlara yaptığımız muamele 

ve iyilik budur. Karşılığını vermek ise Allah’a aittir.  

Aynı şekilde elimizde bulunan Hristiyan esirlere nasıl iyilikle yaklaştığımızı, şefkat ve 
merhamet gösterdiğimizi herkes bilmektedir. Zira peygamberlerin sonuncusu [Hz. Muhammed ] bu 

dünyadan ayrılırken bize namazı ve elimizin altındakilere iyi davranmayı tavsiye etmiştir.16 Allah 

Teâlâ da şöyle buyurmuştur: “Onlar (mü’minler), seve seve yiyeceği yoksula, yetime ve esire 

yedirirler.”( el-İnsan, 76/8). 

Tatarlar bu dine [İslâm] boyun eğdikleri ve bu dine girdikleri halde, biz onları aldatmadık ve 

onlara ikiyüzlü davranmadık. Bilakis onlara içinde bulundukları fesadı ve onlarla cihad etmeyi 

gerekli gören İslâm dininden çıktıklarını izah ettik. Mısır ve Şâm bölgesinde konuşlanmış Allah’ın 
desteklediği orduları ve korunmuş askerleri, kendilerine direnenlere ve düşmanlık besleyenlere karşı 

mansûr ve muzaffer olmaya devam etmektedir. Bu esnada, halk arasında Tatarların Müslüman 

olduklarına ilişkin bir söylenti yayıldığında [Müslüman] askerlerden [birçoğu] onlarla savaşmaktan 

kaçındı. [Onlardan ancak az bir grup Tatarlarla savaştı]. Sonuçta Tatarlardan on binlerce asker 
öldürülürken, Müslümanlardan iki yüz kadarı bile ölmedi. Müslüman ordusu Mısır’a vardığında, söz 

konusu mel’ûn [Tatar] tâifesinin çıkardığı fesat ve dinsizliği haber alınca, Allah’ın askerleri yola 

çıktı ve ayak sesleri yeri inletiyordu. [İslâm ordusu] çokluğu, kuvveti, sayısı, imanı ve sadakati ile 
vadileri, ovaları ve dağları doldurup taşırıyordu. Rablerine ihlas ve sadakatle bağlı hanif ümmete 

yardımı devam eden Allah’ın meleklerle kuşatılmış bu orduları, akıllara ve kalplere durgunluk 

veriyordu. Düşman İslâm ordusunun önünde hezimete uğrayarak yenildi ve karşısında duramadı. 

                                                
15 Moğolların İslâm dünyasını istilâsı İbn Teymiyye’nin yaşadığı döneme de tekâbül etmektedir. Hülâgû Bağdat’ı istilâ 
edip Abbâsî hilâfetine son verdikten sonra, ordularını Suriye üzerine yönlendirmiştir. Ancak Moğol ordularının ilerleyişi 

Memlûkler tarafından Aynıcâlut savaşında (658/1260) durdurulmuştur. Gâzân Han (1295-1304) döneminde ki teşebbüsler 
ise başarısızlıkla neticelenmiştir (Özgüdenli, 2005: XXX, 226). Moğol saldırıları sonucu halkın ve bir çok âlimin Dımaşk’ı 
terketmesine rağmen İbn Teymiyye şehirden ayrılamamış, Dımaşk halkı için Moğol hükümdarı Gâzân Han’ın karargâhına 
giderek emân dilemiş ve büyük bir katliamın yaşanmasını önlemiştir. Moğolların yeniden saldırıya geçmesi üzerine İbn 
Teymiyye halkı cihada teşvik etmiş, Memluk Sultanı Muhammed b. Kalavun’dan Moğollara karşı savaşması için Kahire’ye 
gitmiş, kendisi de bizzat Moğollara karşı cephede savaşa katılmış ve Dımaşk civarındaki Şehâb bölgesinde Moğollar büyük 
bir yenilgiye uğratılmıştır ( Koca, 1999: XX, 392).  
16 Namaza devam etmek ve ellerinin altında bulunan köle ve cariyelere vs. iyilikle muamele etmek, Hz. Peygamber’in 

vefatından önce yaptığı vasiyetlerden sonuncusu olarak kaynaklarda rivayet edilmiştir. Buna göre Hz. Peygamber: 
“Namaza, [bilhassa] namaza [dikkat edin] ve elinizin altındakilere [iyi davranın]” buyurmuştur (İbn Mâce, 2009: Cenâiz 
64, Vasâyâ 1; Ahmed b. Hanbel, 2001: XIX, 209, XXXXIV, 84, 261, 282, 315; İbn Hibbân: 1993, XIV, 570; Taberânî, 
tsz.: XXIII, 306, 379; Hâkim, 1990: III, 59). 



216             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

Düşman ikinci defa saldırıya geçince, üzerlerine canlarını ve süvarilerini helâk eden öyle bir azap 

gönderildi ki, perişan ve darmadağın şekilde geri çekilmek zorunda kaldılar. Böylece Allah vaadini 
yerine getirerek tasdik etti ve kulunu muzaffer kıldı. Düşman şuan büyük bir zorluk, gerileme ve her 

taraftan kuşatılmış bir belânın, İslâm ise [her gün] yükselen bir izzet ve peş peşe artan bir hayır 

içindedir. Hz. Peygamber (s.a.s.) de şöyle buyurmuştur: “Şüphesiz Allah bu ümmete, her yüzyılın 
başında dinini [içinde bulunduğu durumu iyileştirerek] yenileyecek bir kişi gönderir.”17 

Bu din [sürekli] bir ilerleme ve yenilenme içindedir. Ben Kral’a ve halkına nasihat ediyorum 

ki, Tevrat’ı, İncil’i ve Furkan’ı indiren Allah’tan başka hiçbir ilah yoktur. Kral bilir ki, Necrân 
heyetinin tamamı Hristiyandı. Aralarında piskopos ve diğerleri de vardı. Hz. Peygamber (s.a.s.)’e 

geldiklerinde ve Peygamber de onları Allah’a, Resûl’üne ve İslâm’a davet ettiğinde, O’nunla 

Mesîh’in durumu hakkında konuştular ve tartıştılar. Deliller aleyhlerine gelişince, yan çizmeye 

başladılar. Bunun üzerine Allah, peygamberine [şu âyeti indirerek] onları mübâhaleye/lanetleşmeye 
davet etmesini emretti. “Sana ilim/bilgi geldikten sonra artık kim bu konuda seninle tartışacak olursa 

de ki: “Gelin, oğullarımızı ve oğullarınızı, kadınlarımızı ve kadınlarınızı çağıralım. Biz de siz de 

toplanalım. Sonra gönülden dua edelim de, Allah’ın lanetini (aramızdan) yalan söyleyenlerin üstüne 
atalım.” (Âl-i İmrân, 3/61). 

Peygamber (s.a.s.) bunu zikredince, aralarında istişarede bulundular ve şöyle dediler: 

“Biliyorsunuz ki, O bir peygamberdir [ve gerçek olan şu ki] herhangi bir peygamberle lanetleşip de 
felâha eren yoktur.” Bunun üzerine Peygamber’e cizye ödeyerek zimmet altına girdiler ve 

mübâheleden kaçınarak [peygamberden] kendilerini bağışlamasını dilediler.18  

Hz. Peygamber (s.a.s.) aynı şekilde, Şâm’daki Hristiyanların ve Akdeniz’den 

Konstantiniyye’ye kadar [uzanan bölgelerin] kralı olan Kayser’e bir mektup gönderdi. [Kayser] 
üstün ve faziletli bir kraldı. [Hz. Peygamber’in] mektubunu okuyunca ve onun alâmetlerinden 

sorunca, O’nun (s.a.s.) Mesîh’in müjdelediği peygamber olduğunu anladı. O (s.a.s.), Allah’ın 

İbrahim’e oğlu İsmail hakkında kendisine vaatte bulunduğu peygamberdi. Bunun üzerine Kayser 
[Herakliyus], Hristiyan olan kavmini O’na biat etmeye davete başladı. Hz. Peygamber’in mektubuna 

büyük bir hürmet gösterdi, onu öperek gözlerine sürdü ve şöyle dedi: “İstiyorum ki O’na gideyim ve 

O’nun ayaklarını yıkayayım. Eğer üzerimdeki şu krallık vazifesi olmasaydı, mutlaka O’na 

giderdim.”(Buhârî, 2002, Cihâd 101; Taberânî, tsz., VIII, 16. İbn Seyyidunnâs, 1993, II, 326; Zehebî, 
1993, II, 54).19 

Habeşistan’ın Hristiyan kralı Necâşî’ye gelince, kendisine hicret eden sahabîlerden Hz. 

Peygamber’in haberini alınca, O’na iman etti ve O’nu tasdik etti. Oğlunu ve dostlarını muhacir olarak 
O’na gönderdi. Peygamber (s.a.s.), Necâşî vefat edince [gıyaben] cenâze namazını kıldı (Buhârî, 

2002, Cenâiz 54; Müslim, 1991, Cenâiz 62-64, 67 ; Tirmizî, 1998, Cenâiz 37; İbn Mâce, 2009, Cenâiz 

33; Ahmed b. Hanbel, 2001, IV, 144, XII, 58, XIII, 267, XXIII, 128; İbn Hibbân, 1993, VII, 365-
366). Necâşî Meryem Sûresi’ni duyunca ağlayarak gözyaşlarına boğuldu. Müslümanlar Mesîh 

hakkındaki görüşlerini ona anlattıklarında Necâşî şöyle dedi: “Allah’a yemin olsun, İsâ (a.s.)’ın bu 

anlatılanlardan bir çöp kadar dahi bir fazlalığı yoktur.”(Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII, 409).20 

                                                
17 Hadis, müstakil başlık altında değerlendirilecektir. 
18 Kur’ân-ı Kerîm’de bahsi geçen ve mübâhale olarak bilinen hâdisenin ayrıntılarına başta Buhârî olmak üzere hadis 
kaynaklarında yer verilmektedir. (Bkz. Buhârî, 2002: Meğazi 72; Ahmed b. Hanbel, 2001: VII, 45; Hâkim, 1990: III, 299 
Ayrıca mübâhale olayı hakkında kapsamlı bir araştırma için bkz. Aldemir, 2011:135-154) 
19 Ancak kaynaklarda “Eğer üzerimdeki şu krallık vazifesi olmasaydı, mutlaka O’na giderdim.” kısmı Kayser’in 

(Herakliyus) sözü olarak yer almamaktadır. Bu kısım Necaşî’nin sözü olarak nakledilmiştir (Bkz. Sa‘îd b. Mansûr, 1982: 
II, 227; Ahmed b. Hanbel, 2001: VII, 409; İbn Seyyidunnâs, 1993: I, 139; İbn Kesîr, 1986: III, 69).  
20 Şuayb el-Arnavût, Ahmed b. Hanbel’in İbn Mes’ûd’dan rivayet ettiği hadisin senedinde yer alan Hudeyc b. Muâviye’nin 
münekkid muhaddisler tarafında tenkide uğrayan zayıf bir ravî olması sebebiyle, hadisin isnadının zayıf olduğunu 



İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           217 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

Yine şöyle dedi: “Onun (s.a.s.) getirdikleri ile Musâ (a.s.)’ın getirdikleri aynı kandilden çıkmakta ve 

akmaktadır.” (Ahmed b. Hanbel, 2001, III, 267, XXXVII, 173. Ayrıca bkz. İbn Hişâm, 1955, I, 336; 
Beyhakî, 2003, I, 179; Zehebî, 1993, I, 193). 

Hz. Peygamber (s.a.s.)’in sîret ve sünnetine göre, Hristiyanlardan her kim Allah’a, O’nun 

kitaplarına ve peygamberlerine iman ederse, o kimse artık O’nun ümmetindendir. Onların lehine olan 
onun da lehine, aleyhlerine olan, onun da aleyhinedir. Yine o kimseye, biri İsâ (a.s.)’a, diğeri de 

Muhammed (s.a.s.)’e iman etmesinden dolayı iki sevap vardır.21 O’na (s.a.s.) iman etmeyen 

kimselere karşı Allah, Kur’ân’da savaşmayı emretmiştir: “Kendilerine kitap verilenlerden Allah’a 
ve ahiret gününe iman etmeyen, Allah’ın ve Resûlünün haram kıldığını haram saymayan ve hak din 

İslâm’ı din edinmeyen kimselerle, küçülerek (boyun eğerek) kendi elleriyle cizyeyi verinceye kadar 

savaşın.” (et-Tevbe, 9/29). 

Şu halde Allah’a iman etmeyen kimse, üstelik Allah’a uygun olmayan sözler kullanır, 
[İsâ’nın] üçün üçüncüsü olduğunu, çarmıha gerildiğini söyler ve O’nun peygamberlerine iman etmez. 

Aksine Allah’ın hamile kaldığını ve doğurduğunu ileri sürer. Ona göre O, yiyor, içiyor, ayakyoluna 

gidiyor ve uyuyordu. İşte O, Allah ve Allah’ın oğludur. Allah veya oğlu, ona hulûl etmiş ve onun 
tabiatına bürünmüştür. Yine o [kimse], peygamberlerin sonuncusu Hz. Muhammed’in getirdiklerini 

inkâr eder. Tevrât ve İncil’in metinlerini/nasslarını tahrif ederek değiştirir. Zira [mevcut] dört İncil 

arasında, [içerisinde ne gibi tutarsızlıklar olduğunu akıllı kimselere gösteren] çelişkiler ve ihtilaflar 
bulunmaktadır. Yine o kimse hak [dine] inanmaz. Hak din, Allah’ın emrettiklerini ve kendisine 

kulluk ve taat için vacip kıldıklarını kabul etmektir. Bu arada o, Allah’ın ve resûlünün haram kıldığı, 

kan, lâşe/murdar hayvan ve domuz etini haram kılmaz. Oysa bunlar, Hz. Âdem’den Hz. 

Muhammed’e kadar haram olarak devam edip gelmiştir. Onu [domuz etini] hiçbir peygamber helâl 
ve mübah görmemiştir. Üstelik Hristiyan âlimler de onun haram olduğunu bilmektedir. Bunu açıkça 

ortaya koymada bazılarına umma ve sakınma, bazılarına da inat, âdet vb. şeyler engel olmaktadır. 

Yine ahiret gününe de iman etmez. Zira onların hemen hemen tamamı, bedenlerin kıyâmetini 
[dirilişini] kabul etse de, Allah’ın haber verdiği cennette yeme, içme, giyinme, eşlerin beraber 

olmasını, cennetin nimetlerini ve cehennemde azap görmeyi kabul etmezler. Bilakis onların kabul 

ettiği cennet nimetlerinin en azamisi işitme ve koklamadır. Yine onlardan bazıları felsefeci olup 

bedenlerin [ahirette] dirilişini inkâr ederler. Onların âlimlerinin büyük çoğunluğu zındıktır. Onlar 
bunu içlerinde gizlemektedir ve insanların geneli ile özellikle akıllarının zayıflığından ötürü 

kadınlarla ve rahipler gibi yaşayan âbidlerle alay ederler. İşte kimin [din bakımından] durumu bu 

şekildeyse Allah, peygamberine Allah’ın dinine girinceye veya cizye verinceye kadar, o kimseye 
karşı savaşmasını emretmiştir. İşte Muhammed (s.a.s.)’in dini budur. 

Dahası ne Mesîh (a.s.) ne de kendisinden sonra Havârîler cihadla emrolunmuşlardır. Şu halde 

o ve ondan sonra gelen Havârîler özellikle de onlar bu hanif ümmete karşı cihadla emrolunmamışken 

                                                
belirtmektedir. Hadisin diğer ravileri ise sikadır. Bu arada Arnavût, İbn Hacer’in Fethu’l-bârî’de hadisi hasen olarak 
değerlendirdiğini ifade etmektedir (Bkz. Ahmed b. Hanbel, 2001: VII, 409). Ancak aynı hadiseyi anlatan başka rivâyetler 
de vardır. Nitekim Ahmed b. Hanbel’in Ümmü Seleme’den naklettiği bir başka rivayetin ise Şuayb Arnavût hasen olduğunu 
belirtmektedir. (Bkz. Ahmed b. Hanbel, 2001: III, 263-268). 
21 Hz. Peygamber: “Üç kimseye ecir ve sevapları ikişer defa verilir: [Birincisi] Ehl-i Kitab’tan peygamberine imân eden 
bir kimse, Peygamber (s.a.s.)’e erişir, O’na imân eder, tabi olur ve O’nu tasdik ederse, o kimseye iki ecir/sevap verilir. 
[İkincisi] Başkasının mülkünde olan bir köle, hem Allah’ın hem de efendisinin hakkını öderse, ona da iki ecir vardır. 
[Üçüncüsü] ise cariyesi olan bir kimse, ona iyi bakar, onu güzelce terbiye eder ve onu azad ederek onunla evlenirse ona 

da iki ecir vardır.” buyurmuştur (Buhârî, 2002: Nikâh 13, Cihâd 144; Müslim, 1991: İmân 70; Tirmizî, 1998: Nikâh 25; 
Nesâî, 1986: Nikâh 65). İbn Hacer hadisi, imân eden Ehl-i Kitab’a, bazıları gibi inanmamakta inat ve ısrar etmemesi 
sebebiyle bir ecir, kendi inanç ve görüşlerine karşı nefsiyle mücadele etmesi nedeniyle de o kimseye ikinci bir ecir daha 
verilmesinin mümkün olduğu şeklinde değerlendirmektedir (İbn Hacer, 2012: VI, 3622).  



218             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

Ey Kral, Allah ve resûlünden elinde bir delil olmaksızın, [Müslümanların] kanlarını dökmeyi, 

kadınlarını esir etmeyi ve mallarını almayı nasıl helâl kılarsın? 

Bu arada, kral bizim ülkelerimizde zimmet ve eman altında olan ve sayılarını ancak Allah’ın 

bilebileceği kadar çok sayıda Hristiyanın bulunduğunu bilmiyor mu? Yine bizim onlara muamele ve 

yaklaşımımız bilinmektedir ve ortadadır. Şu halde ahlâk, vicdan ve dini olan hiçbir kimsenin asla 
razı gelmeyeceği bu tür muamelelerle Müslüman esirlere nasıl muamelede bulunabilirsiniz? Ben 

kral, ailesi ve yakınları hakkında herhangi bir şey demiyorum. Zira Ebu’l-Abbâs krala ve ailesine 

çok şükran duymakta ve yaptıkları iyilikleri itiraf etmektedir. Ben bu sözlerimi halkının geneli için 
söylüyorum. Bu arada esirler de kralın reayasından değil midir? Mesîh’in ve diğer peygamberlerin 

vasiyet ve sözleri iyilik etmeyi ve güzel muamelede bulunmayı tavsiye etmiyor mu? Pekiyi bu 

nerede? 

Bu arada onların [Müslüman esirlerin] çoğunluğu kalleşçe ve ihanetle alınıp kaçırılmıştır. 
Kalleşlik ve ihanet ise, bütün dinlerde, yasalarda ve yönetimlerde haramdır ve yasaktır. Şu halde 

hainlikle ve kalleşçe ele geçirdiğiniz kimseler üzerinde tasarrufta bulunmayı nasıl kendinize helâl 

görüyorsunuz? Siz bu duruma düşseniz ve Müslümanlar da size bu muamelenin bir kısmıyla karşılık 
verse, siz kendinizi nasıl güvende hissedebilirsiniz? Allah özellikle de şu günlerde Müslümanların 

yardımcısı ve himaye edenidir. İslâm ümmeti cihada odaklanmış ve zorluklara karşı hazırlanmıştır. 

Allah’a ibadet ve taat halindeki salih kullar, Rahman’ın veli ve dostları bunu istemektedir. 
Sahillerdeki açık ve gedikleri [sınırları] kahraman ve gözü pek komutanlar tutmuş olup bazı fayda 

ve etkileri görülmeye başlanmıştır ve gün geçtikçe de artmaktadır. 

Şu halde Müslümanlar arasında, kralları dahi yataklarında ve atları üzerinde avlayacak 

fedâiler ve kahramanlar vardır. Bu kahramanların haberleri krala önceden ulaşmıştır ve ulaşmaktadır. 
Yine onların arasında öyle sâlih kimseler vardır ki, Allah onların dualarını geri çevirmez, istek ve 

arzularını boşa çıkarmaz. Öyle ki onların gazap ettiğine Allah da gazap eder, onların razı olduğundan 

Allah da razı olur. İşte şu Tatarlar. Sayılarının çok olmasına ve İslâm’a girmelerine rağmen, 
Müslümanlar onlara gazap edince, anlatılmayacak kadar büyük belâlar ve musibetler onları her 

yönden kuşattı. Şu halde Ey Kral, Müslümanlara hem her yönden komşu olup, akıllı hiçbir kimsenin, 

bir Müslümanın ve de anlaşmalı bir zimmînin asla razı gelmeyeceği bu tür muameleleri gösteren bir 

kavme nasıl iyilikle yaklaşılabilir? 

Dolayısıyla, siz de bilmektesiniz ki asıl olarak Müslümanların herhangi bir suçu ve günahı 

yoktur. Aksine onlar, yaptıklarından dolayı şükran ve minnete mazhar olmuşlardır. Şüphesiz akıl 

sahibi kimselerin üstünlüğü konusunda mutabakata vardıkları şey, Müslümanların dinidir. Öyle ki 
filozoflar da dünyaya bu dinden daha üstün bir başka dinin gelmediğinde ittifak etmişlerdir. Sonuçta 

bu dine uymanın gerekliliğini ifade eden nice deliller ortaya konulmuştur.  

Dahası bu ülkeler ve deniz sahilleri hala Müslümanların hâkimiyetindedir. Hatta Kıbrıs bile, 
Müslümanlardan geri alınma süresi, üç yüz seneden bile daha azdır. Bu arada Hz. Peygamber (s.a.s.) 

Müslümanlara kıyamete kadar üstün olacakları vaadinde bulunmuştur.22 Dolayısıyla kulların ve 

ülkelerin Rabbi olan âlemlerin Rabbi’nin başkalarının intikamını aldığı gibi, ülkesindeki şu mazlum 

esirlerin intikamını da almada Kral’a güvence verecek her hangi bir şey var mıdır? Müslümanları, 
[kendilerini] harekete geçirecek başka şeyler için elde ettiklerini dini duyguları ve dinlerine olan 

bağlılıkları için elde etmeyeceklerinden Kral nasıl güvende olabilir? Şu halde eğer biz, kral ve 

dostlarından iyilik ve güzellik görürsek, biz de onlara iyilik ve güzellikle muamele ederiz. Aksi halde 
kim zulme maruz kalırsa, Allah ona mutlaka yardım edecektir. 

                                                
22 Hz. Peygamber “Ümmetimden bir tâife, kıyamete kadar hak üzere galip olmaya devam edecektir.” buyurmuştur (Buhârî, 
2002: İ’tisâm 10, Menâkıb 27, Tevhîd 29; Müslim, 1991: İmâret 53; Ebû Dâvûd, 2009: Cihad 4; Tirmizî, 1998: Fiten 51; 
İbn Hibbân, 1993: XV, 217; Taberânî, tsz.: XVII, 314). 



İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           219 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

Siz de bilmektesiniz ki bu, Müslümanlar için en kolay şeylerden biridir. Şu vakitte maksadım 

sadece sizinle bu hususta en güzel şekilde konuşmak, ilmî hususlar üzerinde yardımlaşmak, hakka 
tabi olmak ve gerekeni yapmaktır. Eğer kralın yanında aklına ve dinine güvendiği bir kimse varsa, 

onunla birlikte ilmin temel esaslarını ve dinlerin gerçek mahiyetlerini araştırsın. Hiçbir şey 

duymayan, düşünüp kavrayamayan şu taklitçi Hristiyanlardan olmayı kabul etmesin. Zira “Onlar 
hayvanlar gibidirler, belki yolca onlardan daha da şaşkındırlar.”(el-Furkân, 25/44). 

Bu işin [kurtuluşa ermenin] esası, Allah’tan yardım istemen, O’ndan hidâyet dilemen ve 

O’na şöyle duâ etmendir: “Allahım, bana hakkı hak olarak göster ve ona tabi olmakta bana yardım 
et. Bana batılı da batıl olarak göster ve ondan kaçınmada bana yardımcı ol. Batılı bana anlaşılmaz ve 

muğlak kılma ki, sonuçta nefsimin istek ve hevâsına uyup batıla ve dalalete düşmüş olmayayım.” 

Yine şöyle diyerek dua et: “Allahım, Ey Cebrail’in, Mikâil’in ve İsrâfil’in Rabbi! Ey, göklerin ve 

yerin yaratıcısı! Ey görülen ve görülmeyeni bilen! İhtilafa düştükleri konularda kulların arasında 
hüküm sahibi olan Sensin. Beni, izninle hakkında ihtilafa düşülen [konularda] hakka [ve doğruya] 

ulaştır. Şüphesiz Sen dilediğini dosdoğru yola iletir ve ulaştırırsın.” 

Mektup, bundan daha fazla uzatılmayı kaldırmaz; ancak benim krala dünya ve ahirette fayda 
verecek olanı dilemekten başka bir maksadım yoktur. Krala fayda sağlayacak olan hususlar da şu iki 

şeydedir: Onlardan birincisi, özel olarak kralla ilgidir. Bu da ilmi ve dini öğrenmesi, hakkın 

[kendisine] açılması, şüphelerin ortadan kalkması ve emredildiği şekilde Allah’a ibadet ve kulluk 
etmesidir. Dolayısıyla bu, onun için dünyanın mülk ve saltanatından ve de her türlü nimet ve 

değerinden daha hayırlıdır. Nitekim Mesîh de bu gayeyle gönderilmiş olup, onun Havârîlere öğrettiği 

de bundan ibarettir. İkincisi ise, hem kendisi, hem de Müslümanlaradır. Bu da ülkesindeki esirlere 

yardımcı olması, onlara iyilik ve ihsanda bulunması, halkına onlara iyi davranmalarını emretmesi, 
onların kurtulmasında bizimle yardımlaşmasıdır. Zira esirlere kötü muamelede bulunmada kralın, 

hem kendi dinine, hem Allah’ın dinine, hem de Müslümanlara göre büyük bir sorumluluğu vardır. 

Nitekim [esirlere iyi davranma konusunda] insanlara en büyük tavsiyeyi Mesîh yapmıştır.  

Doğrusu Hristiyanların, kendileriyle savaşmayan bir topluluğu, ister haince olsun ister 

olmasın esir almaları, büsbütün şaşılacak bir hadisedir. Oysa Mesîh (a.s.) şöyle demektedir: “Kim 

senin sağ yanağına tokat atarsa, sen ona sol yanağını çevir. Birisi senin hırkanı alırsa, sen ona 

gömleğini de ver.” (İncil, 1991, s. 11, Matta, 5/38). Şu halde elinizde esirlerin sayısı arttıkça, Allah’ın 
ve onun Müslüman kullarının gazabı da artacaktır. Dolayısıyla Kıbrıs’taki esir Müslümanların 

durumu ortadayken, susmak nasıl mümkün olur? Özellikle de elinizdeki şu esirlerin ekseriyeti, 

kendilerine yardım edebilecek kimseleri bulunmayan fakir ve güçsüz kimseler iken. İşte Ebu’l-
Abbâs, Müslümanların âbid, zahid ve âlimlerinden olduğu halde, bu hususta zor kullanmaktan başka 

[yapabileceği] bir fedakârlık kalmamıştır. İslâm dini de bize yoksullara ve fakirlere yardım etmemizi 

emretmektedir. Dolayısıyla bu hususta çeşitli şekillerde bu duruma yardımcı olmada krala daha 
büyük iş düşmektedir. Özellikle de Mesîh, İncil’de bunu tavsiye etmektedir, güneş ve yağmur gibi 

herkesi içine alan şefkat, merhamet ve iyiliği emretmektedir. Kral ve adamları, esirlerin 

kurtarılmasında ve onlara iyi davranılmasında bizimle yardımlaşırsa, bu hususta en büyük pay 

[mükâfat], dünya ve ahirette onlara ait olacaktır. Ahiretteki mükâfatına gelince, Allah ona bunun ecir 
ve sevabını verecektir. Bu hususta hevâ ve arzusuna tabi olmayan Hristiyan âlimlerin hiçbir şüphesi 

yoktur. Bilakis Allah korkusu bulunan ve insaf sahibi olan herkes, onların özellikle de kalleşlik ve 

ihanetle esir alınanların, haksızca esir alındıklarını bilmektedir.  

[Halbuki] Allah, Mesîh, Havâriler ve Mesîh’in dinine tabi olanlar, bunların hiç birisi, 

İbrahim’in dinine mensup olanların esir edilmesini de, öldürülmesini de emretmemiştir. Şu halde 

Hristiyanların kahir ekseriyeti, Hz. Muhammed’in (s.a.s.) ümmîlerin resûlü olduğunu kabul ettikleri 
halde, peygamberlerinin dinine tabi olan [Müslüman]lara savaş açmak nasıl câiz olur? 



220             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

Eğer birisi “İlk önce onlar bizimle savaştı” derse ona şöyle denilir: Bu, ihanet ettiğiniz ve 

onlara karşı savaş başlattığınız kimseler hakkında doğru değildir. Onlardan size karşı savaş 
başlatanlara gelince, onlar mazurdur. Zira Allah, ona ve resûlüne bunu emretmiştir. Hatta Mesîh ve 

Havârîler de bu hususta kendilerinden söz almıştır. Allah’a ve resûlüne itaatle amel eden, O’na kulluk 

etmeye ve dinine inanmaya çağıran, bütün ilahî kitapları ve peygamberleri kabul eden, dinin 
tamamen Allah’a ait olması için Allah’ın adını yüceltmek amacıyla savaşan kimse ile Allah’ın ve 

peygamberlerinin emrinin aksine, nefsinin hevâsına uyarak ve şeytanına itaat ederek savaşan kimse 

bir değildir. 

Bu arada hala, Hristiyan kralları, papazları, rahibleri ve geneli içinde bilgi [bakımından] ve 

dinde diğerlerinden farklı bir meziyete sahip olanlar olup, bunlar hakkı nispeten bilmekte ve çoğuna 

da uymaktadır. Yine onlar, başkalarının İslâm hakkında bilmediklerini bilerek, İslâm’ın ve ona 

uyanların değerini bilip takdir etmekte ve onlara dünya ve ahirette kendilerine fayda verecek güzel 
muamelelerde bulunmaktadır. Ayrıca, peygamberlerin ve sadık kimselerin sözlerinde esirleri serbest 

bırakmanın ve azat etmenin sevabı hakkında dileyenler için bilinen sevaplar vardır.23 Öğrenmek 

isteyen için bu bilinen bir durumdur. Dolayısıyla kral bu hususta onlarla birlikte hareket ederse, 
bunun hayrını görecektir. 

Dünyaya gelince, şüphesiz Müslümanlar hayrı ve şerri ödüllendirmede herkesten daha 

kudretlidir. Onlarla savaşa kalkanların vay haline. Kral’ın, [Hz. Peygamber’in] siyerini duymuş 
olması ve kendisine Müslümanlar içerisinde halen var olan nice az topluluğun Hristiyanlardan ve 

diğerlerinden kendilerinden kat kat fazla topluluklara galip geldiklerinin24 haberinin ulaşmış olması 

gerekir. Şu halde Müslümanların sayısı kat kat fazla olduğunda durum nasıl olur, [gerisini sen] 

düşün!. Yine ona eski ve yeni dönemlerdeki meşhur savaşların haberleri ulaşmıştır. Örneğin kırk bin 
Müslümanın, çoğunluğu Farslılardan oluşan dört yüz binden fazla askeri olan orduyu yenmesi gibi. 

Hatta sayılarının azlığı ve İslâm hükümdarlarının onları ihmal etmelerine rağmen sınırları bekleyen 

akıncılar hala Hristiyanların ülkelerine girebilmektedir. Nasıl olmasın ki? Zira Allah Müslümanlara 
söz birliği, ordularının çokluğu, komutanlarının gücü, himmetlerinin yüceliği, Allah’a yaklaştıran 

amellere rağbet etmeleri, cihadın en hayırlı ibadet olduğu yönündeki inançları ve peygamberlerinin 

vadettiğini tasdik etmelerinden dolayı büyük bir lütuf ve ihsanda bulunmuştur.  

 Nitekim Peygamber (s.a.s.) şöyle buyurmuştur: “Allah yolunda şehit olan kimseye altı 
mükâfat verilir. Kanının ilk damlasında bütün günahları affolunur, cennetteki makamı gösterilir, 

iman hullesi giydirilir, yetmiş iki huri ile evlendirilir, kabir azabından korunur, kıyamet günü en 

büyük korkudan güvende olur.”25 

Ayrıca Müslümanların ülkelerinde yaşayan Hristiyanların sayısı, sizin ülkenizde yaşayan 

Müslümanlardan kat kat daha fazladır. Müslümanların arasında Hristiyanların önde gelenleri 

yaşamakta olup, deniz ülkelerinde [Kıbrıs’ta] onlar gibisi çok az bulunur. Elinizde esir olarak 
bulunan Müslümanlara gelince, onların arasında Müslümanların ihtiyaç duyacağı ve kendisinden 

fayda görecekleri herhangi bir kimse yoktur. Biz sadece Allah rızası için, onlara olan şefkat ve 

                                                
23 Hz. Peygamber esirlerin serbest bırakılması hakkında şöyle buyurmuştur: “Esiri kurtarınız, aç olanı doyurunuz, hastayı 
ziyaret ediniz.” (Buhârî, 2002: Cihâd 170; Ahmed b. Hanbel: 2002, XXXII/413). Yine köle azadının ecri hakkında şöyle 
buyurmuştur:“Her kim müslümân bir köleyi azâd eder özgürlüğüne kavuşturursa, Allah o köleden her bir organa karşılık 
azâd edenin bir organını, hattâ onun fercine mukabil bunun fercini cehennem ateşinden azâd edip kurtarır.” (Buhârî, 2001: 
Keffârâti’l-Eymân 5; Müslim, 1991: Itk 5; Tirmizî, 1998: Nüzûr 13). Kur’ân-ı Kerîm’de de köle azadına teşvik edilmiştir. 
(Bkz. el-Bakara 2/177; en-Nisâ 4/92; el-Mâide 5/89; et-Tevbe, 9/60). 
24 “Ey Peygamber! Müminleri savaşa teşvik et. Eğer içinizde sabırlı yirmi kişi bulunursa iki yüz kişiye galip gelirler. Eğer 
içinizde (sabırlı) yüz kişi bulunursa, inkar edenlerden bin kişiye galip gelirler. Çünkü onlar anlamayan bir kavimdir.” (el-
Enfâl, 8/64).  
25 Hadis müstakil olarak incelenecektir.  



İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           221 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

merhametimizden dolayı ve Allah’ın, sadık kullarını ödüllendireceği ve iyilik sahibi kimselerin 

ecrini zayi etmeyeceği bir günde O’na yakın olmak gayesiyle onları kurtarmaya çalışıyoruz. 

Bu mektubu [size ulaştıran] Ebu’l-Abbas, kralın ve kardeşlerinin iyilik ve faziletlerini bizlere 

yaymış ve kalplerimizi krala karşı yumuşatmıştır. Bu sebeple bana kralın iyilik yapmaya istekli, ilme 

ve dine meyilli olduğu ulaşınca ona mektup yazmaya karar verdim. Ben, krala ve dostlarına nasihat 
ve tavsiyede bulunma ve onların iyiliğini isteme hususunda, Mesîh’in ve diğer peygamberlerin 

vekillerinden biriyim.26 Zira Hz. Muhammed’in ümmeti, insanlar için çıkarılmış en hayırlı 

ümmettir.27 Onlar bütün insanlar için, dünya ve ahiretin iyiliğini ister, iyiliği emreder, kötülükten 
men eder, onları Allah’a çağırır, dinlerinin ve dünyalarının fayda ve maslahatları konusunda onlara 

yardımcı olurlar. Şayet krala Müslümanları ve dinlerini kötüleyen ve karalayan bir takım haberler 

ulaştıysa, bu ya yalan bir haberdir veya bu haberi nakleden kişi durumun gerçeğini anlayamamıştır. 

Eğer Müslümanlarla ilgili olarak günah işleme, kötülük yapma ve zulüm ve haksızlıkta bulunma gibi 
bazı konularda haber verdiği doğruysa, bunun her toplumda ve millette olması mümkündür. Aksine 

Müslümanlarda bulunan kötü iş ve davranışlar, çokça bulunan diğerlerine göre daha azdır. 

Müslümanlarda bulunan iyilik ve hayrın bir benzeri, diğerlerinde bulunmamaktadır.  

Bu arada hem kral hem de akıllı her kimse bilmektedir ki, Hristiyanların kâhir ekseriyeti 

Mesîh’in, Havârîlerin, Pavlus ve diğer din büyüklerinin mektuplarında yer alan tavsiyelerden dışarı 

çıkmıştır.28 Hristiyanların büyük çoğunluğunda bulunan içki içme, domuz eti yeme, haçı kutsama ve 
sonradan ihdas edilen yasa ve uygulamalar hakkında Allah herhangi bir delil indirmemiştir. Nitekim 

onlardan bazıları Hristiyanlık dininin haram kıldıklarını, helâl saymaktadır. Onların, kabul edip 

inandıkları din hakkındaki durumları işte bundan ibarettir. Kabul edip inanmadıkları [İslâm’a] 

muhalefet etmelerine gelince, onların hepsi de bu hususta birdir.  

Bize göre sâdık ve masdûk olan Rasûlullah (s.a.s.)’den sabit olduğuna göre, Mesîh İsâ b. 

Meryem, bizim bulunduğumuz yere Dımaşk’taki ak minareye iki meleğin omuzlarına ellerini 

koymuş olarak inecek (Müslim, 1991: Fiten 110; Ebû Dâvûd, 2009: Melâhim 14; Tirmizî, 1998: 
Fiten 59; İbn Mâce, 2009: Fiten 33; Ahmed b. Hanbel, 2001: XXIX, 173; Taberânî, tsz.: I, 217, XIX, 

196; Hâkim, 1990; IV, 537), sonra haçı kıracak, domuzu öldürecek, cizyeyi kaldıracak,29 hiç 

kimseden İslâm dışında bir dine inanmasını kabul etmeyecek ve kendisine Yahûdîlerin tabi olacağı, 

bir gözü kör dalâlet mesîhi Deccâl’i öldürecektir (Müslim, 1991: Fiten 110; Ebû Dâvûd, 2009: 
Melâhim 14; İbn Mâce, 2009: Fiten 33; Ahmed b. Hanbel, 2001: XXIX, 172; İbn Hibbân, 1993: XV, 

226). Müslümanlar da Yahûdîlere musâllat olacak, öyle ki ağaçlar ve taşlar: Ey Müslüman, arkamda 

gizlenen şu kimse Yahûdîdir, onu öldür, diyecektir. (Buhârî, 2002: Cihâd 93, Menâkıb 25; Müslim, 
1991: Fiten 18; Tirmizî, 1998: Fiten 56; Ahmed b. Hanbel, 2001: X, 225, 292, 328, 433; İbn Hibbân, 

                                                
26 Alâuuddin Demc’e göre, İbn Teymiyye bununla Hz. Peygamber’in şu hadisine işaret etmektedir. Uzunca olan hadisin 
bir kısmında Hz. Peygamber: “Âlimler, peygamberlerin vârisleridir. Peygamberler miras olarak dinar ve dirhem 
bırakmazlar, ilim bırakırlar. Kim o ilmi elde ederse büyük bir nasip elde etmiş olur.” buyurmuştur (Ebû Dâvûd, 2009: İlim 

1; Tirmizî, 1998: İlim 19; İbn Mâce, 2009: İmân 17; İbn Hibbân, 1993: I, 289. Bkz. Demc, tsz.: 54 (dipnot 4). Şuayb el-
Arnavût senedindeki Kesîr b. Kays’ın zayıf bir ravi olması ve bazı hadis âlimlerine göre senedin muttasıl kabul edilmemesi 
sebebiyle hadisin senedinin zayıf olduğunu belirtmekte, bu arada şahitlerinin olması sebebiyle hasen olarak 
değerlendirilebileceğini ifade etmektedir. (Ebû Dâvud, 2009: V, 485). 
27 “Siz, insanlar için çıkarılmış en hayırlı ümmetsiniz. İyiliği emreder, kötülükten men eder ve Allah'a imân edersiniz.” 
(Âl-i İmrân, 3/110). 
28 “Kitap ehli de inansalardı elbette kendileri için hayırlı olurdu. Onlardan imân edenler de var. Ama pek çoğu fasık 
kimselerdir.” (Âl-i İmrân, 3/110). 
29 Hz. Peygamber’den şöyle rivayet edilmiştir: “Hayatım, elinde olan Allah’a yemin ederim ki Meryem oğlu İsâ’nın adaletli 
bir hakem olarak size inmesi pek yakındır. O haçı kıracak, domuzu öldürecek, cizyeyi kaldıracaktır. Mal ve servet o derece 
çoğalacak ki hiç kimse onu kabul etmeyecektir.” (Buhârî, 2002: Buyû‘ 102, Mezâlim 32, Enbiyâ 51; Müslim, 1991: Fiten 
71; Tirmizî, 1998: Fiten 54; İbn Mâce, 2009: Fiten 33).  



222             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

1993: XV, 217). Böylece Allah, İsâ’yı kendilerine gönderdiğinde ona eziyet etmelerinin ve 

yalanlamalarının intikamını, hidayet Mesihi İsâ b. Meryem için Yahûdîlerden alacaktır.  

Bizim, Hristiyanlara yapacağımız muameleye ve Allah’ın Müslümanları galip kılıp onların 

üzerinde hâkimiyet kurdurmasına gelince, kralın canının sıkılmaması için bu durum kendisine haber 

vermeyeceğim hususlardan biridir. Ancak ben krala şunu tavsiye ederim ki, Hristiyanlardan daha 
önce Müslümanlara iyilikte bulunanların ve onlara meyledenlerin hepsinin akıbeti de, yaptığı iyiliğin 

derecesine göre güzel ve hayırlı olmuştur. Nitekim Allah âyette şöyle buyurmuştur: “Kim zerre 

ağırlığınca bir hayır işlerse onun mükâfatını, kim de zerre ağırlığınca bir kötülük işlerse onun 
cezasını görecektir.” (ez-Zilzâl, 99/7-8). 

Mektubumu bitirirken krala, Şeyh Ebu’l-Abbas’a ve diğer esirlere iyilikle muamele etmesini, 

onlara yardımcı olmasını, aralarında bulunan Ehl-i Kur’ân olanlara şefkat ve merhamet göstermesini, 

herhangi birinin dinini değiştirmesine yönelik davranışlardan kaçınılmasını tavsiye ediyorum. Kral 
bütün bunların [güzel] sonuçlarını görecektir. Biz kralı, umduğunun kat kat fazlasıyla ödüllendiririz. 

Allah biliyor ki; ben sadece kralın hayrını ve iyiliğini istiyorum. Zira Allah bize bunu emretmiş, 

herkesin iyiliğini istememizi, bütün mahlûkata şefkat ve merhamet göstermemizi, onları Allah’a ve 
dinine çağırmamızı ve onları insan ve cin şeytanlarına karşı müdafaa etmemizi, bizim için dinin emri 

kılmıştır.  

Allah katında krala fayda verecek maslahatta krala yardımcı olma, O’nun katında kendisi 
için hayır olan sözü ona seçtirme ve de kralın hayatını iyilikle ve hayırla sonlandırma Allah’ın 

sorumluluğundadır.  

Bütün hamd ve senâlar âlemlerin Rabbi Allah’a mahsustur. O’nun salât ve selâmı 

peygamberlerinin, özellikle de peygamberlerin sonuncusu Hz. Muhammed (s.a.s.)’in üzerine olsun. 

II. “ER-RİSÂLETU’L-KUBRUSİYYE”DE YER ALAN BAZI HADİSLERİN 

DEĞERLENDİRİLMESİ  

İbn Teymiyye’nin, Kıbrıs risâlesinde yer verdiği ve atıfta bulunduğu hadislerden bazılarının 
tahric ve değerlendirmeleri dipnotlarda, fiten hadisleriyle ilgili olanlar bir başka çalışmamızda 

incelenmiş olup, geriye kalan birkaç hadis de bu kısımda incelenerek bazı tespit ve 

değerlendirmelerde bulunulacaktır. Burada özellikle Hz. Peygamber’in gayr-i müslimlerle savaşını 

ihtiva eden ve üzerinde bir takım tartışmaların bulunduğu hadisler incelenecektir. Çalışmamızda, ele 
alacağımız hadisler üzerine yapılan araştırmalarda ortaya konulan tespit ve sonuçlara atıfta 

bulunularak değerlendirmeler yapılacaktır. Burada değerlendirmeyi düşündüğümüz hadisler 

şunlardır: 

1. Hz. Peygamber’in İman Edinceye Kadar İnsanlarla Savaşmakla Emrolunması  

İbn Teymiyye risâlesinde Hz. Peygamber’in “Ben, Allah’tan başka hiçbir ilah 

bulunmadığına ve Muhammed’in Allah’ın peygamberi olduğuna şehâdet getirinceye kadar 
insanlarla savaşmakla emrolundum.” hadisine yer vermektedir (İbn Teymiyye, tsz.: 28). Hadis başta 

Buhârî (ö. 256/870) ve Müslim (ö. 261/875) olmak üzere, diğer Sünen-i Erbaa müellifleri tarafından 

da rivâyet edilmiştir. Hadisin tam lafzı/metni kaynaklarda “Allah’tan başka ilâh olmadığına, 

Muhammed’in de Allah’ın elçisi olduğuna şehâdet edinceye, namaz kılıncaya, zekât verinceye kadar 
ben insanlarla savaşmakla emrolundum. Bunları yaptıklarında, kanlarını, mallarını bana karşı 

korumuş (emniyet altına almış) olurlar. İslâm’ın hakkı hâriç. Artık (samimi olup olmadıklarına dair) 

durumları Allah’a kalmıştır.” şeklinde yer almaktadır (Buhârî, 2002: İmân 17, 28, Salât 28, Zekât 1, 
İ’tisâm 2, 28; Müslim, 1991: İmân 32-36. Ebû Dâvûd, 2009: Cihad 95; Tirmizî, 1998: Tefsîru sûre 

(88); Nesaî, 1986: Zekât 3; İbn Mâce, 2009: Fiten 1-3). Hadisin sıhhati hususunda hadis âlimleri 

arasında bir tartışma bulunmamaktadır. Ancak hadisin ifade ettiği zahiri anlama bakıldığında, 



İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           223 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

Müslüman olmayan kimselerle, Müslümanlığı kabul etmelerine kadar, onlarla savaşılması 

gerektiğinin emredildiği gibi bir anlam ortaya çıkmaktadır.  

İbn Teymiyye’nin bu hadisi ve bu konuyu eserlerinde genişçe tartıştığı ve değerlendirdiği 

görülmektedir. O, meseleyi Müslüman olmayan kimselerle savaşmanın meşruiyyetinin temel sebebi 

ve illeti açısından değerlendirmektedir. Buna göre sebep, onların Müslümanlara savaş açması mı, 
yoksa sırf küfür inancına sahip olmaları mıdır? İbn Teymiyye bu hususta iki temel görüş 

bulunduğunu belirtmektedir. Buna göre Ebû Hanîfe (ö. 150/767), İmam Mâlik (ö. 179/795), Ahmed 

b. Hanbel (ö. 241/855) ve diğerlerinden oluşan cumhura göre onlarla savaşmanın meşru olmasının 
sebebi, onların Müslümanlara savaş açmasıdır. İmam Şâfiî (ö. 204/820) ve bazı Hanbelî âlimlere 

göre ise, onlarla savaşmanın meşru olmasının temel sebebi onların küfür içinde olmalarıdır (İbn 

Teymiyye, 2004; 78-79; a.mlf., 1995: XX, 101-102). İbn Teymiyye birinci grubla aynı görüştedir.30 

Nitekim o bu noktada “İnsanlarla savaşmakla emrolundum” hadisinin mana ve maksadını da 
açıklamakta ve değerlendirmektedir. Ona göre Hz. Peygamber’in onlarla savaşma sebebi, daveti 

engellemeye yönelik fitnelerine fırsat verilmemesidir. Nitekim cizye verdiklerinde de bu gaye 

gerçekleşmiş olmaktadır. Dolayısıyla Peygamber (s.a.s.), ancak onların fitnelerine engel olma gayesi 
ile onlarla savaşmakla emrolunmuştur. Yoksa hadisten maksat, inanmayan herkes ile savaşmak 

değildir. Nitekim bu naslara ve icmaya aykırıdır. Hz. Peygamber de asla onlara karşı böyle yaklaşım 

sergilememiş, kendisiyle barış ve güven içinde olan kimselerle, asla savaşmamıştır (İbn Teymiyye, 
2004: 95-96). Kezâ talebesi İbn Kayyim (ö. 751/1350) da bu hususta özetle şu değerlendirmeyi 

yapmıştır: O (s.a.s.) hiç kimseyi dine inanmaya zorlamamıştır. O ancak kendisine savaş açanlarla 

savaşmıştır. Kendisiyle karşılıklı güven ve barış içinde olanlarla savaşmamış ve Rabbinin emrine 

yapışarak, onları dine girmeye zorlamamıştır. Zira Allah “Dinde zorlama yoktur. Artık doğruluk 
sapıklıktan iyice ayrılmıştır.” buyurmuştur (el-Bakara 2/259). Şu halde Hz. Peygamber (s.a.s.)’in 

sîreti üzerinde düşünen kimseye, O’nun hiç kimseyi dine zorlamadığı, ancak kendisiyle savaşanlarla 

savaştığını, kendisiyle barış yapanlarla barış içinde olmaya devam ettikçe ve anlaşmalarını 
bozmadıkça savaşmadığı açıkça ortaya çıkar. O (s.a.s.) Medîne’ye gelince Yahûdîlerle anlaşma yaptı 

ve dinleri üzere kalmalarını kabul etti. Ne zaman ki O’na karşı savaş açtılar ve anlaşmalarını bozarak 

savaşa girişince, O da onlarla savaştı. Kezâ Kureyş’le on yıllık barış anlaşması yapınca, onlar 

anlaşmalarını bozup savaşmadıkça, onlara yönelik bir savaş başlatmadı. Nitekim Bedir, Uhud ve 
Hendek’te Hz. Peygamber’le savaşmaya gelenler müşriklerdir. Eğer savaşmadan ayrılsalardı, Hz. 

Peygamber de onlarla savaşmazdı. Kısacası Hz. Peygamber (s.a.s.) hiç kimseyi dine girmeye 

zorlamamıştır. İnsanlar kendi tercihleriyle gönüllü olarak Müslüman olmuşlardır (İbn Kayyim, 1996: 
I, 237-238. İbn Teymiyye’nin de benzer değerlendirmeleri için bkz. İbn Teymiyye, 2004: 134).  

Bu bakımdan İbn Teymiyye ve talebesi İbn Kayyım dahil, gayr-i müslimlere savaşın illet ve 

sebebinin küfür eğil de, mütecâviz olmalarına bağlayan görüşün daha isâbetli olduğunu söylemek 
mümkündür. Zira “İslâmiyet dinde baskıyı kesinlikle yasaklamış, zor ve baskı altında gerçekleşecek 

imanın geçersiz olduğunu hükme bağlamıştır. Kin ve nefrete yol açan savaşı bir tebliğ vasıtası olarak 

düşünmek mümkün değildir. Ayrıca inanmayan kimselerin hayatlarının sonuna kadar her an iman 

etmeleri ihtimali vardır. İmana gelmeleri için onlarla savaşmak, savaş sırasında öldürülenler için bu 
imkânı ortadan kaldırmaktadır. Şu halde Müslümanlara silâhlı saldırıda bulunmayan gayr-i 

müslimlere karşı öncelikle yapılması gereken şey onlarla savaşmak değil barışçı davet yollarına 

başvurmaktır.” (Özel, 1993: VII, 530).  

İbn Hacer’e (ö. 852/1449) göre hadisteki “insanlar” ifadesi kendisiyle hâss kastolunan âmm 

bir ifadedir. Buna göre bu ifade ile bütün insanlar değil, Ehl-i Kitab’tan olmayan müşrikler 

kastedilmiştir. İbn Hacer ayrıca hadisin Nesâî tarafından “Müşriklerle savaşmakla emrolundum” 

                                                
30 İbn Teymiyye, Kâidetün muhtasaratun fi kıtâli’l-küffâr adlı eserinde tarafların delilleri ve tartışmasını ayrıntılı olarak 
değerlendirmiştir.  



224             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

şeklinde rivâyet edilmesini bu görüşünü teyit ettiğini belirtmektedir (İbn Hacer, 2012: I, 105). İbn 

Hacer’in bu değerlendirmesinden, Hz. Peygamber’in ‘insanlarla savaşmakla emrolundum’ 
ifadesiyle, Mekkeli müşrikler gibi, onların mütecaviz olanlarını kastettiği anlaşılmaktadır. Nitekim 

bir başka değerlendirmede de şöyle denilmiştir: “Küfrün savaş sebebi olduğunu savunanların delil 

olarak gösterdikleri hadiste geçen “insanlar”dan maksat özellikle Arap müşrikleridir. Çünkü Arap 
olmayan müşrikler ile Ehl-i Kitab’ın tabi olduğu hükümler bu hadiste belirtilenden farklıdır. Ehl-i 

Kitab’la yapılan savaş onların cizye vermesiyle sona erer, Müslüman olmaları şart değildir. Arap 

müşrikleri ise baştan beri İslâm’a ve Müslümanlara karşı düşmanlık ve tecavüzlerini sürdürdükleri, 
yapılan anlaşmaları her defasında bozdukları için bunlarla Müslüman oluncaya kadar savaşılması 

emredilmiştir.” (Özel, 1993: VII, 529-530). Zira müslüman olmaları halinde, artık müslümanlara 

yönelik düşmanlık ve saldırıları sona erecektir. Bir başka değerlendirmede ise ilgili âyet ve hadislerin 

ortaya çıktığı bağlamın savaş hali olduğuna, bu ve benzer ayetlerin, indirilmiş tarihi kontekstleri 
içerisinde okumanın daha isâbetli olacağını dikkat çekilerek (Erul, 2012: 24) şu sonuca varılmıştır: 

“Kanaatimizce Allah Rasulü bu sözünü, savaşların yaşandığı yıllarda ve savaş ortamında dile 

getirmiştir. İslâm’da asıl olan barıştır, savaş ârizî bir durumdur. Hz. Peygamber’in gönderiliş amacı, 
bütün insanlığa karşı savaş açmak değildir. Aksine insanlığa İslâm’ı tebliğ etmek, selamı yaymak, 

barışı egemen kılmaktır. İslâm hukukuna göre de, savaş durumunda düşmana üç seçenek sunulur. Ya 

İslâm’ı kabul eder, ya İslâm’ın egemenliğini kabul ederek cizye verir yahut ikisini de reddeder ve 
savaşa hazır olur. İşte hadisi bu çerçevede değerlendirmek gerekecektir. Şayet Müslüman olmayan 

biri, ilk iki şıktan birini kabul etmişse artık dokunulmazlık statüsü kazanmıştır. Canı, malı İslâm’ın 

güvencesi altındadır. Kısas vb. İslâm’ın ortaya koyduğu hak-hukuk müstesna artık Müslüman olsun, 

zimmî olsun herkesin canı ve malı kutsaldır. Dolayısıyla hadisin asıl vurgusu, savaşa değil, 
dokunulmazlık konusunadır.” ((Erul, 2012: 26) . 

Bu arada hadisin metni üzerinde de bazı araştırma ve değerlendirmeler yapılmıştır. Buna 

göre, Hz. Ömer’in Hz. Ebû Bekir’in irtidat edenlere ve Zekât vermeyenlere savaş açma kararı üzerine 
aralarında geçen tartışmada delil getirdiği rivâyette yalnız kelime-i tevhid kısmının yer aldığı 

(Buhârî, 2002: Zekât 1, İ’tisâm 2; Müslim, 1991: İmân 32), tartışmayı aktaran rivâyetlerde namaz ile 

zekâta yer verilmediği, bazı âlimlerin de bunu İbn Ömer’in hadisinde nakledilen namaz ve zekât 

ziyadesini (Buhârî, 2012: İmân 15) Hz. Ömer ile Hz. Ebû Bekir’in duymamış ve bilmiyor 
olabileceğine bağladıkları ifade edilerek, bu hususta şöyle bir değerlendirme yapılmıştır: “İbn 

Ömer’in bu ziyadesinden onların habersiz oluşları mümkün olmakla birlikte bu, sadece bir ihtimaldir. 

Ancak, böyle bir ziyadenin raviler tarafından bilerek ya da bilmeyerek metne idrac/ziyade edilmesi 
de uzak bir ihtimal değildir. Nitekim yalnızca kelime-i tevhid şartını ifade eden rivâyet birkaç kanal 

ile Ebû Hureyre’den, Cabir b. Abdullah’tan ve Evs b. Ebî Evs’ten gelirken, zikrettiğimiz 

ziyadeleriyle Enes ve İbn Ömer bu rivâyetlerinde tek kalmışlardır.” (Erul, 2012: 25-26).  

Hadisin ziyadesiz31 ve ziyadeli versiyonları üzerine müşterek ravi teorisi uygulanarak 

yapılan bir inceleme ve araştırmada ise, ziyadesiz olanların en eski rivâyetler olduğu, Enes hadisi ile 

diğer ziyadeli rivâyetlerin daha sonra geldiği, dolayısıyla en güvenilir rivâyetlerin ziyadesizler 

olduğu neticesine ulaşılmış, ayrıca ziyadesiz rivâyetlerin erken dönem kaynaklarında, ziyadeli 
rivâyetlerin ise daha sonraki dönem kaynaklarında yer aldığı (Akgün, 2014: 83-84); yine ziyadeli 

rivâyetlerin/idracların hemen hemen tamamının Basra kaynaklı, ziyadesiz olan rivâyetlerin 

menşeinin ise diğer bölgelere dayandığı ifade edilmiştir (Akgün, 2014: 85). Bu değerlendirmelere 
göre, bu konuda asıl olan hadisler, ziyadesiz olanlardır. Neticede insanlar Allah’a ve peygamberine 

inandıklarını ikrar etmeleri durumunda onlarla savaşılmamakta, onların kanları ve malları güvence 

altına alınmış olmaktadır. İbn Teymiyye’nin ise hadise atıfta bulunmasının amacı, Müslümanlara 

                                                
31 Hadisin ziyadesiz ve ziyadeli versiyonları ve değerlendirmeleri için bkz. (Akgün, 2014:49-90).  



İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           225 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

karşı savaş açanlara ve mütecaviz olanlara karşı, onlardan gelebilecek zarar ve fitnelerine engel 

olmak gayesiyle Müslümanların onlarla savaşacağını bildirmektir.  

2. Hz. Peygamber’in Rahmet ve Savaş Peygamberi Olması 

İbn Teymiyye risâlesinde, Hz. Peygamber’in rahmet ve savaş peygamberi olduğunu dile 

getirerek Hz. Peygamber’in “Ene nebiyyu’r-rahme ve ene nebiyyu’l-melhame.” “Ben rahmet 
peygamberiyim, ben savaş peygamberiyim” (Ahmed b. Hanbel, 2001: XXXVIII, 436. Tirmizî, 1993: 

306; Bezzâr, 2009: VII, 294; İbn A’rabî, 1997: I, 177; Âcurrî, 1999: III, 1485-1486.) hadisine atıf 

yapmaktadır (İbn Teymiyye, tsz.: 20). Hadis, Şuayb Arnavût tarafından sahih li-gayrihi olarak 
değerlendirilmiştir. (Ahmed b. Hanbel, 2001: XXXVIII, 436-437). 

Hadis genellikle “Ben rahmet peygamberiyim, ben savaş peygamberiyim” şeklinde 

anlaşılmakta ve ifade edilmektedir. Hadiste yer alan ‘melâhim’ veya ‘melhame’ kelimesi ise savaş 

anlamı yanısıra, sulh ve salah anlamını da ihtiva etmektedir. Nitekim Fîruzâbâdî (ö. 817/1415) 
‘melhame’ kelimesinin hem savaş hem de sulh ve salâh anlamına şamil olduğunu, dolayısıyla Hz. 

Peygamber’in ‘ene nebiyyü’l-melhame’ sözünün ‘ben savaş peygamberiyim’ anlamının yanısıra, 

‘Ben sulh ve salah peygamberiyim’ anlamına da geldiğini ifade etmektedir (Fîrûzâbâdî, 2008: 1463). 
Kezâ bir değerlendirmeye göre de, ‘melhame’ kelimesinin 12-13 farklı anlamı ifade ettiği bunlardan 

birinin savaş olduğu, dolayısıyla sözlükteki bu ilk anlama binaen hadisi anlamının isâbetli olmadığı, 

diğer anlamlarının da göz önünde bulundurulması gerektiğine dikkat çekilerek kelimenin savaş 
anlamı dışında, insanın sıkıntıya ve zora girmesini de içerdiği, dolayısıyla ‘melhame’nin savaş da 

dahil her türlü zorluk ve sıkıntı, her türlü meşakkat anlamına geldiği belirtilerek, hadisi “Ben rahmet 

peygamberiyim ve bu rahmeti yaymak için de savaşta dâhil her türlü zorluğa, her türlü sıkıntıya her 

türlü meşakkate katlanan bir peygamberim.” şeklinde anlamanın da mümkün olduğu ifade 
edilmektedir (Görmez, 2005: 235-236).  

Muhammed Hamidullah (ö. 2002) da söz konusu hadisle ilgili “Hem Rahmet Hem de Harb 

Peygamberi” adıyla bir makale kaleme almış ve hadisteki yanlış anlamaları bertaraf etmek amacıyla 
bazı değerlendirmelerde bulunmuştur (Hamidullah, 1970: 88-89). O, öncelikle Hz. İsâ’nın sulh 

prensi, Hz. Muhammed’in de sadece bir savaşçı olduğu şeklindeki bazıları tarafından dillendirilen 

efsanevî bir söze dikkat çekerek, bunun doğru olmadığını ispat sadedinde İncillerde nakledilen Hz. 

İsâ’nın sözlerine yer vermektedir. Buna göre Aziz Luka Hz. İsâ’nın şöyle dediğini nakletmektedir: 
“Lakin üzerlerine kral olmamı istemeyen o düşmanlarımı buraya getirin ve önümde öldürün.” (Luka 

19/27). Matta’ya göre ise Hz. İsâ şöyle demiştir: “Yeryüzüne selâmet getirmeye geldim sanmayın; 

ben selâmet değil, fakat kılıç getirmeye geldim.” (Matta 10/34). Hamidullah İncillerden bu nakillere 
yer verdikten sonra şu değerlendirmeyi yapmaktadır: “[İsâ’nın bu ifadelerini] kelime manalarına 

bakarak ele alırsak, Hz. İsâ nazarında insan kanının hiçbir değer taşımadığı, haris bir menfaat-perest 

ve korkunç bir egoist gibi gözükür. Bir müslüman olarak ben, Allah’ın peygamberi olan bir zata 
böyle bir sıfat isnad etmeyi reddederim.” (Hamidullah, 1970: 88). Hamidullah, Hz. İsâ’nın Kur’ân-ı 

Kerîm’de “Size harb açanlarla Allah yolunda siz de döğüşün (müdafaa harbi yapın. Ancak) aşırı 

gitmeyin. Şüphesiz ki Allah aşırı gidenleri sevmez.” (el-Bakara, 2/190) âyetiyle ifade edilen hususu 

kastetmiş olabileceğine dikkat çekerek, âyette savaşın iki şartla meşrû kılındığını belirtmektedir: 
Birincisi, savaş yalnız Allah yolunda ve Allah için olmalıdır. İkincisi, Müslümanlarla savaşanlara 

karşı olmalıdır. “Onları nerede kıstırırsanız öldürün.” (el-Bakara, 2/191; et-Tevbe 9/5) meâlindeki 

âyetler ise, kendileriyle savaşın devam ettiği savaşçılarla ilgilidir. Zira herhangi bir dini zorla kabul 
ettirmek amacıyla savaşmak, “Dinde zorlama yoktur.” (el-Bakara 2/256) âyetiyle yasaklanmıştır. 

Bu sebeple, Hz. Peygamber’in bütün hayatı boyunca Müslüman olmayanlara yönelik bir tek saldırı 

savaşı mevcut değildir. O’nun savaşlarının hepsi ya savunma savaşı veya düşman saldırısının çok 
yakın olduğu durumlarda engel olma veya cezalandırma mahiyetindedir. Hz. İsâ’nın da aynı şeyi 

kastetmiş olması muhtemeldir. Sonuç olarak Peygambere karşı savaş açan kimselere, savaş açılmış 



226             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

olmaktadır. (Hamidullah, 1970: s. 88-89). Nitekim bir âyette de şöyle buyurulmuştur: “Kendilerine 

savaş açılan mü’minlere, savaşmaları için izin verildi. Çünkü onlar zulme maruz kaldılar. Allah 
onlara zafer vermeye elbette kadirdir.” (el-Hacc, 22/39). Dolayısıyla Hamidullah’ın 

değerlendirmeleri, daha önce de ifade edildiği gibi, aynı zamanda İbn Teymiyye’nin gayr-i 

müslimlerle savaşmanın temel illeti ve sebebi olarak gördüğü, Müslümanlara karşı mütecaviz 
davranak savaş açanlara, fitne ve fesat çıkaranlara karşı savaşı meşrû gören yaklaşımı ile uygunluk 

arz etmektedir. 

3. Her Yüzyılın Başında Bir Müceddid Gönderilmesi 

İbn Teymiyye risâlesinde tecdîd hadisi olarak bilinen hadise de yer vermektedir.(İbn 

Teymiyye, tsz.: 42). Rivâyete göre Hz. Peygamber (s.a.s.): “Şüphesiz Allah bu ümmete, her yüzyılın 

başında dinini [içinde bulunduğu durumu iyileştirerek] yenileyecek bir kişi gönderir.” buyurmuştur 

(Ebû Dâvûd, 2009: Melâhim 1; Taberânî, 1994: VI, 323; Hâkim: 1990, IV, 567-568; Beyhakî, 1991: 
I, 208).  

Hadis, Kütüb-i Sitte arasında sadece Ebû Dâvûd (ö. 275/889) tarafından nakledilmekle 

birlikte diğer bazı hadis kaynaklarda da rivâyet edilmiştir. Ebû Dâvûd hadisi rivâyet ederken, Ebû 
Alkame’nin Ebû Hureyre’den rivâyet ederken “Bildiğime göre” şeklinde bir ifade kullandığına yer 

vermektedir. Bu da hadisi Ebû Hureyre’nin merfû mu yoksa mevkûf olarak mı rivâyet ettiği 

hususunda şüpheye düştüğünü göstermektedir (Azîmâbâdî, 1995: XI, 259).  
Tecdîd hadisi olarak bilinen rivâyet üzerine müstakil araştırmalar bulunmaktadır (Bkz. Tasseron, 

1992: 261-278; Ertürk, 2007: 47-82). Bu araştırmaların ilkinde, hadisin Şâfiî’den sonra onun ve 

mezhebine mensup talebe ve âlimlerin meşrulaştırılma ihtiyacının bir sonucu olarak Şâfiî hakkında 

uydurulduğu, bu arada hadisin ravîlerinin tamamının Mısırlı ve Şâfiî mezhebine mensup olduğu iddia 
edilmiştir (Tasseron, 1992: 270). Ancak Câmiu’l-usûl mütercimi, Tasseron’un hadisin ravîlerinin 

hepsinin Mısırlı ve Şâfiî olduğu şeklindeki iddiasının doğru olmadığını, sadece dört ravisinin Mısırlı 

olduğunu, ayrıca hiçbirinin Şâfiî mezhebine mensup olmadığını ifade etmektedir. (İbnu’l-Esîr, 2008: 
XVIII, 393-397. Ayrıca geniş bilgi için bkz. İbnu’l-Esîr, 2008: XVIII, 393-413). Bu arada bir başka 

araştırmada ise, hadisin biri muttasıl, diğerinin mu’dal olmak üzere iki tarikinin bulunduğu, Hâkim 

(ö. 405/1014), Beyhakî (ö. 458/1066), İbn Hacer (ö. 852/1449) ve Irakî (ö. 806/1404) gibi hadis 

hafızlarının hadisin sıhhati hususunda ittifak ettikleri belirtilmiştir (Ertürk, 2007: 53. Ayrıca bkz. 
Münâvî, 1938: II, 282; Âzimâbâdî, 1995: XI, 267). Yine hadisin Şâfiî sonrasında uydurulduğu 

şeklindeki iddianın ispatlanmamış bir takım faraziyelere dayandığı ve hadisin Şâfiî sonrasında 

uydurulduğu iddiasını geçersiz kılacak bazı verilerin bulunduğu ifade edilmiştir. Ayrıca İslâm 
âlimlerinin bilhassa Hz. Peygamber’den İbn Vehb’e kadar hadisin senedinde yer alan raviler 

hakkında olumsuz bir kanaate sahip olmadıkları için hadisi sened açısından sahih kabul ettikleri, rical 

kaynaklarında ravilerle ilgili yapılan araştırmada da olumsuz bir değerlendirmeye rastlanılmadığı 
belirtilerek, “İslâm tarihinde büyük rolü olan ve gaybî özelliğinden dolayı değerlendirilme neticesi 

kesin olmayan tecdid hadisinin sahihliği konusunda katî bir sonuca ulaşmak her zaman mümkün 

olmayabilir” denilmektedir. Yine tecdid hadisinin o dönemdeki toplumun mehdilik ve halifelik 

konusundaki görüşleriyle daha yakından bir ilgisinin olabileceğinin yanısıra, tecdid hadisinin farklı 
zaman ve mekânlarda değişik yorum ve anlayışlarla geçmişte İslâm toplumuna belli ölçüde 

dinamizm kazandırarak ilmî ve fikrî gelişmelere katkı sağladığına dikkat çekilmektedir (Ertürk, 

2007: 54-81. İbn Teymiyye’nin de hadise yer vermesinin amacı, İslâm’ın her dönemde, problemlerini 
çözecek, toplumda görülen hatalı anlayış, uygulama ve tasavvurları düzeltecek âlimlerin Allah 

tarafından gönderileceğini belirtmek ve İslâm’ın, Yahûdîlik ve Hristiyanlıktan bu husustaki farkına 

işaret etmektir. Zira adı geçen iki din için böyle bir durum söz konusu değildir. İslâm da zaten onların 
tahrife uğraması neticesi insanlığa son din olarak gönderilmiştir.  

 



İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           227 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

4. Kabir Azabı Meselesi 

İbn Teymiyye şehide verilecek nimetleri bildiren bir hadise de risâlesinde yer vermektedir 
(İbn Teymiyye, tsz.: 53). Buna göre Peygamber (s.a.s.) şöyle buyurmuştur: “Allah yolunda şehit olan 

kimseye altı mükâfat verilir. Kanının ilk damlasında bütün günahları affolunur, cennetteki makamı 

gösterilir, iman hullesi giydirilir, yetmiş iki huri ile evlendirilir, kabir azabından korunur, kıyamet 
günü en büyük korkudan güvende olur.” (Tirmizî, 1998: Fezâilu’l-cihâd 25; İbn Mâce, 2009: Cihâd 

16; İbn Ebû Şeybe, 1989: IV, 220; İbn Ebû Âsım, 1991: V, 204; Bezzâr, 2009: VII, 142. Taberânî, 

tsz.: XIII, 31; Beyhakî, 2003: VI, 113).32  

Hz. Peygamber’den hadisi, Tirmizî (ö. 279/892) ve İbn Mâce (ö. 273/887) el-Mikdâm b. 

Ma‘dîkerib’den, Bezzâr (ö. 292/905) Ubâde b. es-Sâmit’ten, Taberânî (ö. 360/971) Abdullah b. 

Amr’dan, İbn Ebû Şeybe (ö. 235/849) ise Mekhûl’den mürsel olarak rivâyet etmiştir. Tirmizî hadisi 

rivâyet ettikten sonra hadisin sahîh garîb olduğunu belirtmiştir (Tirmizî, 1998; Fezâilu’l-cihâd 25). 
Bazı rivâyetlerinde “akrabalarından yetmiş kişiye şefaat eder” ilâvesi vardır. (Tirmizî, 1998: 

Fezâilu’l-cihâd 25; İbn Mâce, 2009: Cihâd 16; Ahmed b. Hanbel, 2001: XVIII, 419). Yine bazı 

rivâyetler ise şehit olan kimseye dokuz mükâfat verileceği belirtilmektedir (Sa‘îd b. Mansûr, 1982: 
II, 258 ; Âcurrî, 1999: III, 1243). Şuayb el-Arnavût, hadisin hasen olduğunu, Kesîr b. Mürre hakkında 

görüş ayrılığı bulunduğunu, hadisin diğer ravîlerinin sika olduğunu ifade etmektedir (Ahmed b. 

Hanbel, 2001: XXIX, 322). Ancak Ahmed b. Hanbel’in rivâyetinde yer alan ve hadisi Hz. 
Peygamber’den nakleden Kays el-Cüzâmî’nin, sahabî olup olmadığında ihtilaf vardır (İbnu’l-Esîr, 

1989: IV, 115). İbn Teymiyye’nin risâlesinde yer verdiği bu hadis, kabir azabı konusunda delil olarak 

kullanılan hadislerden biridir ((Beyhakî, 1405: 98). Ancak bu rivâyet dışında kabir azabıyla ilgili 

temel hadis kaynaklarında çok sayıda rivayet bulunmaktadır. Burada amaç bu hadisler etrafında 
konuyu yeniden değerlendirmek değildir. Burada bu rivayete değinmenin gayesi, klasik dönemlerde 

olduğu gibi, günümüzde de zaman zaman üzerinde tartışmalar bulunan kabir azabı hususunda İbn 

Teymiyye’nin yaklaşımını tespit etmek ve dikkat çekmektir. Dolayısıyla İbn Teymiyye’nin hadise 
yer vermesinden, onun kabir azabının varlığını kabul ettiğine delil teşkil etmektedir. Nitekim diğer 

eserlerinde de kabir azabına ayrıntılı olarak değinmiş olması, bu husustaki görüşünü teyit etmektedir 

(İbn Teymiyye’nin kabir azabı hakkındaki geniş değerlendirmesi için bkz. İbn Teymiyye, 1995: IV, 

263, 273, 282-299, VI, 6, XXI, 65, 552, 613-14). Kısacası o, kabir azabından bahseden hadisleri 
kabul etmiş, onlar üzerinde herhangi bir menfî değerlendirmede bulunmamıştır (Kabir azabıyla ilgili 

rivayetler ve değerlendirilmesi hakkında geniş bilgi için bkz. Köktaş, 2013: 287-299).  

SONUÇ 

İbn Teymiyye’nin er-Risâletu’l-Kubrusiyye adlı eseri esasen Kıbrıs kralına hitaben yazılmış 

bir mektuptan ibarettir. Bir mektup/risâle olmasına rağmen, dinî, siyâsî, ilmî vb. bir çok hususa yer 

vermesinin yanısıra, yaşadığı dönemde cereyan eden gelişmelere ışık tutması bakımından da tarihî 
bir belge niteliğindedir. Risâle aynı zamanda Ehl-i Kitab’la özellikle de Hristiyanlarla ilgili teolojik 

tartışmalara değinen, dinlerindeki hatalı inanç ve yaklaşımlara dikkat çeken bir reddiye özelliğine 

sahiptir. Mektubun temel yazılış amacı, Kıbrıs’ta esir bulunan Müslüman esirlere iyi muamelede 

bulunulması ve serbest bırakılması talebinin dile getirilmesidir. Bu amaçla mektubu kaleme alan İbn 
Teymiyye, doğal olarak Hristiyanlıkla ilgili konulara değinmek zorunda kalmıştır. Bu hususta 

Hristiyanların Hz. İsâ hakkındaki hatalı inanç ve tasavvurlarından başlayarak, onların ve din 

adamlarının Hz. İsâ’nın öğretisinden saptıklarını ve Hristiyanlıkta esasen bulunmayan bir çok inanç 
ve düşünceyi ihdas ettiklerini ortaya koymaktadır. Bu çerçevede İslâm’ın konumunu ve temel 

                                                
32 Şuayb Arnavût, Mikdâb b. Ma’dîkerb’den gelen rivayetin, İsmail b. Ayyâş dışındaki ravîlerinin sika olduğunu 
belirtmektedir (Ahmed b. Hanbel, 2001: XXVIII, 419. Kays el-Cüzâmî’nin rivayetinin ise hasen olduğunu ifade etmektedir. 
Ahmed b. Hanbel, 2001: XXIX, 322). 



228             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

görüşlerini âyet ve hadislerle ortaya koymaktadır. Yine döneminde Moğolların İslâm dünyasını 

istilasına değinmekte ve onlarla yaptığı mücadeleye yer vermekte, Moğolların bu durumundan kralın 
dersler çıkarmasını tavsiye etmektedir. Bu arada en azından Hristiyanların ellerindeki İncil’e ve Hz. 

İsâ’dan kalan dinî değerlere uygun olarak hareket etmelerinin önemini vurgulamakta, Müslüman 

esirlere reva gördükleri kötü muameleleri hatırlatarak, Müslümanların Hristiyanlar dâhil diğer 
dinlere mensup esirlere nasıl insaniyet ve hakkaniyetle yaklaştıklarını, kendi ülkelerindeki 

Hristiyanların huzur ve güven içinde yaşadıklarını, dolayısıyla Müslüman esirlere de kendilerinin 

aynı yaklaşımı sergilemeleri gerektiğini ifade etmektedir. Ayrıca İbn Teymiyye İslâm’ın hak din 
olduğunu, bütün insanların dünya ve âhirette huzur ve kurtuluşlarını gaye edinmekten başka bir 

hedefinin olmadığını dile getirerek kralı ve onun şahsında Hristiyanlık âlemini hakka ve imana davet 

etmektedir. 

İbn Teymiyye risâlesinde bazı hadislere de yer vermekte ve atıfta bulunmaktadır. Çalışmada 
hadisler tahric edilerek, bazılarına yönelik olarak dipnotlarda açıklamalar yapılmış, bazıları da ayrıca 

incelenmiş ve değerlendirilmiştir. Yapılan incelemede İbn Teymiyye’nin gayr-i müslimlerle savaşın 

meşruiyetini, onların Müslümanlara karşı mütecaviz olmalarına ve zarar vermelerine bağlı kılan bir 
anlayışa sahip olduğu tespit edilmiştir. Buna göre mütecaviz olmayanların sulh içerisinde 

müslümanlarla birlikte yaşamalarının önünde herhangi bir engel ve dinî bir sakınca 

bulunmamaktadır. Yine İbn Teymiyye’nin delil olarak kullandığı ve atıfta bulunduğu hadislere 
bakıldığında, temel kaynaklarda rivâyet edilmesi halinde, herhangi bir tenkid ve te’vile tabi 

tutmaksızın amel eden ve referans kabul eden bir anlayış ve yönteme sahip olduğu anlaşılmaktadır. 

Bu da onun, hadislerle amel konusunda, daha çok Ehl-i Hadis ve Selefiyye’nin çizgisinde hareket 

eden bir âlim olduğunu ortaya koymaktadır.  

 

KAYNAKÇA 

KUR’ÂN-I KERÎM. 

İNCİL (1991). Yeni Yaşam Yay., İstanbul. 

ABDAH, Muhammad Sulaiman (1998). Ibn Taymeeyah’s Letters from Prison, Message of Islam, 

London. 

ABDURRAZZÂK, Ebû Bekr Abdurrazzâk b. Hemmâm (ö. 211/826) (1983). el-Musannef, thk. 

Habîburrahmân el-A‘zamî, el-Mektebu’l-islâmî, Beyrût, I-XI. 

ÂCURRÎ, Ebû Bekr Muhammed b. el-Huseyn el-Bağdâdî (ö.360/970) (1999). eş-Şerî’â, thk. 
Abdullah b. Ömer ed-Demîcî, Dâru’l-vatan, Riyâd, I-V. 

AHMED B. HANBEL, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî (ö.241/855) 

(2001). Müsnedu’l-İmâm Ahmed b. Hanbel, thk. Şu‘ayb el-Arnavût vd., Müessesetu’r-risâle, 

I-XXXXV.  

AKGÜN, Hüseyin (2014). “Umirtu en ukâtile’n-nâse” Hadisinin Rivâyet Farklılıkları Hakkında Bir 

İnceleme”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, c:14, Sayı: 2, s. 49-90.  

ALDEMİR, Halil (2011). “İhtilaf Çözümleme Yöntemi Olarak Mübahale”, İnsan ve Toplum, 1 (2), 
İstanbul, s. 135-154. 

AZÎMÂBÂDÎ, Muhammed Eşref b. Emîr Alî (ö. 1857-1911) (1995). Avnu’l-ma‘bûd şerhu Sunen-i 

Ebî Dâvûd, Daru’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrut, I-XIV. 

BEGAVÎ, Ebû Muhammed el-Huseyn b. Mes‘ûd (ö. 516/1122) (1997). Me‘âlimu’t-tenzîl fî tefsîri’l-
Kur’ân, thk. M. Abdullah en-Nemr vd., Dâru taybe, I-VIII. 



İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           229 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

BEYHAKÎ, Ebû Bekr Ahmed b. el-Huseyn b. Alî (ö. 458/1066) (2003). Şu’abu’l-imân, thk. A. 

Abdulhamîd Hamid, Mektebetu’r-ruşd, Riyâd, I-XIV. 

BEYHAKÎ, (1985). Ma’rifetu’s-sunen ve’l-âsâr, thk. A. Emîn Kal’acî, Dâru Kuteybe, Beyrût, I-XV.  

BEYHAKÎ, (1985). İsbâtu azâbi’l-kabr ve suâlu’l-melekeyn, thk. Ş. Mahmûd el-Kudât, Dâru’l-

furkân, Ammân. 

BEZZÂR, Ebû Bekr Ahmed b. Amr b. Abdulhâlik (ö. 292/905) (2009). Müsnedu’l-Bezzâr, thk. 

Mahfûzurrahman Zeynullah vd., Mektebetu’l-ulûm ve’l-hikem, Medîne, I-X.  

BUHÂRÎ, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmâil (ö. 256/870) (2002). el-Câmiu’s-sahîh, thk. M. 
Züheyr b. Nâsır en-Nâsır, Dâru tavki’n-necât, I-IX. 

CUCERELLA, Diego Sarrıó (2010). “Corresponding across Religious Borders The Letter of Ibn 

Taymiyya to a Crusader in Cyprus”, Islamochristiana, 36, Roma, PISAI, s. 187-212. 

CUM’A, Ebû Abdurrâhman Abdulmecîd (2008). Kitâbu Şeyhi’l-İslâm İbn Teymiyye ilâ Sercuvân 
meliki’n-nasârâ eş-şehîra bi’r-Risâleti’l-Kubrusiyye, Dâru Nûri’l-kitâb ve Mektebetu’l-

Hâfızi’z-Zehebî, Cezâir. 

DEMC, Alâuddîn (tsz.). er-Risâletu’l-Kubrusiyye hıtâbun min Şeyhi’l-İslâm İbn Teymiyye ilâ 
Sercivâs meliki Kıbrıs, Dâru İbn Hazm. 

EBÛ DÂVÛD, Suleyman b. el-Eş’as b. İshâk es-Sicistânî (ö. 275/889) (2009). Sünen, thk. Şuayb el-

Arnavût vd., Dâru’r-risâleti’l-âlemiyye, I-VII. 

ERUL, Bünyamin (2012). Hadislerin Dili, TDV yay, Ankara. 

ERTÜRK, Mustafa (2007). “Dinde Tecdid Düşüncesi ve Tecdid Hadisinin Çözümlenmesi”, Hadis 

Çözümlemeleri, Ensar Neşriyat, İstanbul, s. 47-82.  

FÎRÛZÂBÂDÎ, Mecduddîn Muhammed b. Ya’kûb (ö. 817/1415) (2008). el-Kâmûsu’l-muhît, nşr. E. 
Muhammed eş-Şâmî, Z. Câbir Ahmed, Dâru’l-hadîs, Kâhire. 

GÖRMEZ, Mehmet (2005). “Hadis ve Semantik”, Günümüzde Sünnetin Anlaşılması, Kur’ân 

Araştırmaları Vakfı, KURAV Yay., Bursa, s. 231-236.  

HÂKİM, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh en-Nîsâbûrî (ö. 405/1014) (1990). el-Müstedrek 

ale’s-Sahîhayn, thk. M. Abdulkâdir Atâ, Dâru’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrût, I-IV. 

HAMİDULLAH, Muhammed (1970). “Hem Rahmet Hem de Harb Peygamberi”, trc. Yusuf Ziya 

Kavakçı, Diyanet Dergisi (özel sayı), Ankara, s. 88-95. 

HATÎB, Kusay Muhibbiddîn (1974). er-Risâletu’l-Kubrusiyye hıtâbun min Şeyhi’l-İslâm İbn 

Teymiyye ilâ Sercivâs meliki Kıbrıs, el-Matbaatu’s-selefiyye, Ravda. 

İBN A’RABÎ, Ebû Sa’îd el-A’rabî Ahmed b. Muhammed el-Basrî (ö. 341/952) (1997). Mu’cemu 
İbni’l-A’rabî, thk. Abdulmuhsin b. İbrahim, Dâru İbni’l-Cevzî, Suûdiyye, I-III.  

İBN EBÛ ÂSIM, Ebû Bekr Ahmed b. Amr b. ed-Dahhâk eş-Şeybânî (ö. 287/900) (1991). el-Âhâd 

ve’l-mesânî, thk. B. Faysal Ahmed, Dâru’r-râye, Riyâd, I-VI. 

İBN EBÛ ŞEYBE, Ebû Bekr Abdullâh b. Muhammed b. Ebî Şeybe (ö. 235/849) (1989). el-

Musannef, thk. K. Yusuf el-Hût, Mektebetu’r-rüşd, Riyâd, I-VII. 

İBNU’L-ESÎR, Ebu’l-Hasen İzzuddîn Alî b. Ebi’l-Kerem Muhammed b. Muhammed (ö. 630/1233) 

(1989). Usdu’l-gâbe fi ma‘rifeti’s-sahâbe, Dâru’l-fikr, Beyrût, I-VI.  



230             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

İBNU’L-ESÎR, Mecduddîn el-Mubârek b. Esîruddîn el-Cezerî (ö. 606/1210) (2008). Câmiu’l-usûl li 

ehâdîsi’r-rasûl, tercüme ve şerh: S. Kemâl Sandıkçı, Ensar Yay., İstanbul, I-XIX. 

İBN HACER, Ahmed b. Alî b. Hacer el-Askalânî (ö. 852/1449) (2012). Fethu’l-bârî şerhu Sahîhi’l-

Buhârî, thk. Abdulazîz b. Abdullah b. Bâz, el-Mektebetu’l-asriyye, Saydâ/Beyrût, I-XIII. 

İBN HİBBÂN, Ebû Hatim Muhammed b. Hibban el-Bustî (ö. 354/965) (1993). Sahîhu İbn Hibbân 
bi-tertîbi İbn Balabân, thk. Şuayb el-Arnavût, Muessesetu’r-risâle, Beyrût, I-XVIII. 

İBN HİŞÂM, Ebû Muhammed Abdulmelik b. Hişâm (ö.218/833) (1955). es-Sîretu’n-nebeviyye, thk. 

Mustafa es-Sekâ vd., Mektebetu Mustafa el-Bâbî, Mısır, I-II.  

İBN KAYYİM, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb el-Cevziyye (ö. 751/1350) (1996). 

Hidâyetu’l-hayârâ fî ecvibeti’l-Yehûd ve’n-Nasârâ, thk. M. Ahmed el-Hâcc, Dâru’l-kalem, 

Cidde, I-II. 

İBN KESÎR, Ebu’l-Fidâ İmâduddîn İsmâil b. Ömer b. Kesîr (ö. 774/1373) (1986) el-Bidâye ve’n-
nihâye, Dâru’l-fikr, I-XV. 

İBN MÂCE, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî (ö.273/887) (2009). Sünen, thk. Şuayb 

el-Arnavût, vd., Dâru’r-risâleti’l-âlemiyye, I-V. 

İBN SEYYİDUNNÂS, Ebu’l-Feth Fethuddîn Muhammed b. Muhammed el-Ya‘merî (ö. 734/1334) 

(1993). Uyûnu’l-eser fî funûni’l-megâzî ve’ş-şemâili ve’s-siyer, thk. İ. Muhammed Ramazan, 

Dâru’l-kalem, Beyrût, I-II. 

İBN TEYMİYYE, Ebu’l-Abbâs Takıyyuddîn Ahmed b. Abdulhalîm b. Teymiyye el-Harrânî 

(ö.728/1328) (1995). Mecmû‘u’l-fetâvâ, thk. Abdurrahman b. Muhammed b. Kâsım, nşr. 

Mecma’u’l-Melik Fehd, Medîne, I-XXXV.  

İBN TEYMİYYE (2005). Mecmû‘u’l-fetâvâ, thk. Âmir el-Cezzâr ve Enver el-Bâz, Dâru’l-vefâ, 
Mansûra, I-XXXVII.  

İBN TEYMİYYE (tsz.). er-Risâletu’l-Kubrusiyye hıtâbun min Şeyhi’l-İslâm İbn Teymiyye ilâ 

Sercivâs meliki Kıbrıs, nşr. Alâuddîn Demc, Dâru İbn Hazm. 

İBN TEYMİYYE (1999). el-Cevâbu’s-sahîh limen beddele dîne’l-Mesîh, thk. Alî b. Hasen vd. 

Dâru’l-âsıme, Suûdiyye, I-VI. 

İBN TEYMİYYE (2004). Kâidetün muhtasaratun fi kıtâli’l-küffâr, thk. Abdulaziz b. Abdullah ez-

Zîr Âl-i hamd, Riyâd. 

KOCA, Ferhat (1999). “İbn Teymiyye”, DİA, TDV yay., İstanbul, XX, 405-413. 

KÖKTAŞ, Yavuz (2013). Tüm Yönleriyle Akaid Hadisleri, İFAV yay., İstanbul. 

MEDENÎ, Ali es-Seyyid Subh (1979). er-Risâletu’l-Kubrusiyye, Matbaatu’l-Medîne, Cidde. 

MÜNÂVÎ, Zeynuddîn Muhammed Abdurraûf (ö.1031/1622) (1938). Feyzu’l-kadîr şerhu’l-

Câmi‘i’s-sağîr, el-Mektebetu’t-ticâriyye, Mısır, I-VI. 

MÜSLİM, Ebu’l-Huseyn Müslim b. el-Haccâc (ö. 261/875) (1991). Sahîhu Müslim, thk. M. Fuâd 
Abdulbakî, Dâru’l-kütübi’l-ilmiyye, Beyrût, I-V. 

NESÂÎ, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî en-Nesâî (ö. 303/915) (1986). Sunenu’n-Nesâî 

(el-Muctebâ mine’s-sunen), thk. Abdulfettah Ebû Gudde, Mektebu’l-matbûâti’l-islâmiyye, 

Haleb, I-IX. 

ÖZEL, Ahmet (1993). “Cihad”, DİA, TDV yay., İstanbul, VII, 527-531.  



İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki Bazı…           231 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

ÖZGÜDENLİ, Osman Gazi (2005). “Moğollar”, DİA, TDV yay., İstanbul, XXX, 225-229. 

RÂZÎ, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer Fahruddîn (ö. 606/1210) (2000). et-Tefsîru’l-kebîr 
Mefâtîhu’l-gayb, Dâru ihyâi’t-turâsi’l- arabî, Beyrût, I-XXXII.  

SA‘ÎD B. MANSÛR, Ebû Osman Sa‘îd b. Mansûr (ö. 227/842) (1982). Sünenu Sa‘îd b. Mansûr, thk. 

Habîburrahman el-A‘zamî, ed-Dâru’s-selefiyye, Hindistan, I-II. 

TABERÂNÎ, Ebu’l-Kâsım Süleyman b. Ahmed b. Eyyûb (ö. 360/971) (1994). el-Mu‘cemu’l-vasît, 

Târık b. Ivadullah, Dâru’l-harameyn, Kahire, I-X. 

TABERÂNÎ (tsz.). el-Mu‘cemu’l-kebîr, Hamdî b. Abdulmecîd, Mektebetu İbn Teymiyye, Kahire, 
tsz., I-XXV. 

TABERÎ, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr (ö. 310/923) (2001). Câmi‘u’l-beyân an te’vîli’l-Kur’ân, 

thk. A. Muhammed Şâkir, Müessesetu’r-risâle, Beyrût, I-XXIV.  

TASSERON, Ella Landau (1992). “Periyodik Reform: Müceddid Hadisi Hakkında Bir İnceleme”, 
çev: İ. Hakkı Ünal, İslâmî Araştırmalar Dergisi, c:6, Sayı:4, Ankara, s. 261-278. 

TİRMİZÎ, Ebû İsâ Muhammed b. İsâ b. Sevre (ö. 279/892) (1998). Sünenu’t-Tirmizî, thk. Beşşâr 

Avvâd Ma’rûf, Dâru’l-garbi’l-islâmî, Beyrût, I-VI. 

TİRMİZÎ (1993). eş-Şemâili’l-Muhammediyye ve’l-hasâisu’l-mustafaviyye, thk. Seyyid b. Abbâs el-

Celîmî, el-Mektebetu’t-ticâriyye, Mekke. 

ZEHEBÎ, Ebû Abdillâh Şemsuddîn Muhammed b. Ahmed (ö. 748/1348) (1993). Târîhu’l-İslâm ve 
vefeyâtu’l-meşâhîr ve’l-a’lâm, thk. Ö. Abdusselâm et-Tedmîrî, Dâru’l-kütübi’l-arabî, 

Beyrût, I- LII. 

 

Citation Information/Kaynakça Bilgisi 

BAYRAKTUTAR, M., (2015). “İbn Teymiyye’nin “Kıbrıs Risâlesi”nin Tercümesi ve Risâledeki 

Bazı Hadislerinin Değerlendirilmesi / Translation Of Ibn Taymiyyah’s “Cyprus Letter” And 

Evaluation Of Some Of Its Hadiths”, TURKISH STUDIES -International Periodical for the 
Languages, Literature and History of Turkish or Turkic-, ISSN: 1308-2140, (Prof. Dr. Şefik 

Yaşar Armağanı), Volume 10/10 Summer 2015, ANKARA/TURKEY, 

www.turkishstudies.net, DOI Number: http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.8462, p. 

201-232. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



232             Muammer BAYRAKTUTAR

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/10 Summer 2015 

 


