Turkish Studies

International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic

C%s Volume 10/10 Summer 2015, p. 201-232
DOI Number: http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.8462

ISSN: 1308-2140, ANKARA-TURKEY

IBN TEYMIYYE’NIN “KIBRIS RISALESI”NIN TERCUMESI VE
RISALEDEKI BAZI HADISLERIN DEGERLENDIRILMESI*

Muammer BAYRAKTUTAR™

OZET

Ibn Teymiyye’nin Kibris kralina hitaben yazdigi “er-Risaletu’l-
Kubrusiyye” adl1 mektubu, dini, siyasi, sosyal ve askeri bilgiler icermesi
bakimindan tarihi bir belge niteliginde 6nemli bir eserdir. Kibris’ta esir
bulunan Muslimanlarin serbest birakilmasi amaciyla yazilan mektup,
teolojik tartigsmalar baglaminda ayni zamanda Ehl-i Kitab’a, 6zellikle de
Hristiyanlara yénelik bir cevap ve reddiye o6zelligine sahiptir. ibn
Teymiyye, Hristiyanlarin Hz. Isa hakkindaki hatali inan¢ ve
tasavvurlarindan baslayarak, onlarin ve din adamlarinin Hz. Isa’nin
Ogretisinden saptiklarini ve Hristiyanlikta esasen bulunmayan bir cok
inanc¢ ve dislUnceyi ihdas ettiklerini ortaya koymaktadir. Bu cercevede
[slam’n konumunu ve temel goérlslerini ayet ve hadislerle ortaya
koymaktadir. ibn Teymiyye mektubunda yasadigi dénemde karsilastig
Mogol istilasina karsi kendisinin ve Muslimanlarin ortaya koydugu
miuicadeleye de deginmektedir. Dolayisiyla ibn Teymiyyenin, caginin
sosyal, siyasi, askeri, hukuki ve dini sorunlariyla yakindan ve aktif olarak
ilgilenmesi, onun farkli bir alim portresine sahip oldugunu ortaya
koymaktadir. Nitekim Kibris’ta esir bulunan muslimanlarin, kralin
tebaas1 gibi gortlmesi gerektigini, ayni iyi muamelenin onlara da
gosterilmesinin dinin ve hukukun bir geregi oldugunu ifade etmesi,
uluslararasi bir konuda oldukca ileri bir anlayis ve diistinceye sahip
oldugunu gostermektedir. Bu calismada, risalenin 6nemli bilgi ve
mesajlar icermesi sebebiyle éncelikle terctimesine yer verilmistir. Ibn
Teymiyye risalesinde zaman zaman hadislere de yer vermekte ve atifta
bulunmaktadir. Bu bakimdan ibn Teymiyyenin risalede yer verdigi ve
atifta bulundugu hadislerin tahrici yapilarak kisaca degerlendirilmistir.
Risalede yer alan ve Hz. Isa’nin niizultinii, Deccal’i 6ldiirmesini, kiyamete
yakin bir zamanda Musliimanlarla Yahudiler arasinda yasanacak savasi
vb. ihtiva eden ve fiten hadisleri diye bilinen rivayetlere iliskin Ibn
Teymiyye’nin yaklasimi bir baska calismamizda incelenmistir. Bu
calismada ise Ozellikle Hz. Peygamber’in gayr-i muslimlerle savasmasini,
rahmet ve savas peygamberi olmasini ve her asirda dini yenilecek bir
muceddidin gonderilecegini ihtiva eden bazi hadisler ve bunlara iliskin
ibn Teymiyyenin bakisi degerlendirilmis, s6z konusu hadisler tizerinde
bazi tespit ve degerlendirmelerde bulunulmustur.

* Bu makale Crosscheck sistemi tarafindan taranmis ve bu sistem sonuclarina gore orijinal bir makale oldugu tespit

edilmistir.

** Yrd. Dog. Dr., Kilis 7 Aralik Universitesi flahiyat Fakiiltesi, E1-mek: muammerbayraktutar@outlook.com

bros¥Y

<enabled>

d

checclzég


http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.8462

202

Muammer BAYRAKTUTAR

Anahtar Kelimeler: ibn Teymiyye, er-Risaletu’l-Kubrusiyye, Ehl-i
Kitab, Ilahiyat, Hadis.

TRANSLATION OF IBN TAYMIYYAH’S “CYPRUS LETTER”
AND EVALUATION OF SOME OF ITS HADITHS

ABSTRACT

The letter named “al-Risala al-Qubrusiyya” which, Ibn Teymiyye
wrote to the king of Cyprus, is an important document which has the
characteristics of history in terms of including religious, political, social,
and military information. The letter written in an attempt to releasing of
Muslims who are captive in Cyprus has a feature of answer and refutation
in the context of theological debates to both people of the book and
especially Christians. Starting with incorrect beliefs and imaginations of
Christians, Ibn Teymiyye reveals that they and their ecclesiastics falsify
the discipline of Jesus and created many beliefs and thoughts which were
not originally present in Christianity. Within this framework, he explains
the position and fundamental views of Islam by verses and hadiths. Ibn
Teymiyye also makes mention of his age in which he and Muslims
struggles against Mongolian invasion. Accordingly, his efforts being
closely and actively interested in his age’s social, political, military,
judicial, and religious issues show that he has an unusual scholar
portrait. Thus, mentioning the requisite of that Muslims who are captive
in Cyprus should have been citizen of the King and the religious and
judicial necessity of doing same good treatment to them indicate that he
has a pretty forward understanding and thought in an international
issue. In this study, the translation of the epistle is firstly discussed by
reason of including important information and messages. Ibn Teymiyye
occasionally presents and refers to hadiths in his epistle. In this regard,
the hadiths are shortly evaluated by making use citation. In another
study, we examined Ibn Teymiyye’s approach to some other hadiths
located in the epistle, as known “fitan” hadiths, which include Jesus
Christ’s descent, killing dajjal, a war would be fought between Muslims
and Jews were examined. As for this study, the hadiths which include
the prophet’s fighting with non-Muslims, being of him mercy and war
prophet and sending of a mujaddid who renew the religion in every age;
and Ibn Teymiyye’s view regarding with these hadiths are discussed with
some determinations and assessments.

STRUCTURED ABSTRACT

Ibn Taymiyya’s work named “al-Risala al-Qubrusiyya”is made up a
letter which is written addressing to the king of Cyprus. Although this
work is an epistle, it is a historical paper in which illuminates
developments of the period as well as it includes many subjects such as
religious, political, and scientific, etc. Also, the epistle is a refutation
which mentions theological discussions related with Ahl al-Kitab and
especially Christians, and points out incorrect faiths and approaches of
Christians. The basic writing aim of the letter is expressing a request

Turkish Studies

International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic

Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzég



Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 203

which includes fair treatment for Muslims who are prisoner in Cyprus
and releasing of them. Because Ibn Taymiyya wrote his epistle in
accordance with this purpose, he naturally had to point out subjects
which are related Christianity. Starting with Christians’ incorrect faiths
and thoughts about Jesus, Ibn Taymiyya states that Christians and their
clergymen deviate from disciplines of Jesus, and they create many faiths
and thoughts which essentially do not belong to Christianity. In this
context, he presents position and fundamental views of Islam via verses
of Quran and hadiths.

Ibn Taymiyya starts his letter pointing out the importance of faith
of Allah. He particularly emphasizes some necessities that human beings’
aim of creation is being a slave of Allah, knowing and loving of Allah, not
to ascribe partners to Allah, pertaining of the religion (Islam) to Allah. He
states that Allah is the creator and owner of everything, and knows
everything, he expresses that people who believe in Allah do not make
friend and supporter such as somebody, a king, a prophet, and a reliable
person. Meanwhile, telling human beings followed tawhid faith since
Prophet Adam’s period at first, and then they tended polytheism and
paganism as a bid’ah (innovation), Ibn Taymiyya points out that Allah did
not send any holy book and prophet regarding paganism, and he explains
which suspicions and thoughts caused paganism to show up. So, Ibn
Taymiyya presents that Allah sent prophets one after another in attempt
to struggle with polytheism and paganism, and propagate tawhid faith;
especially he mentions campaigns of Noah, Abraham, Moses, and Jesus
prophets.

Ibn Taymiyya tells about characteristics of Jews/The Beni-Israel,
how they falsified the religion of Allah, how they were damned, and then
he presents sending of Jesus as a prophet. He points out that Jesus is a
son of the virgin (mother of Jesus) who is not touched by any human
being, and she is the daughter of Imran who devoted himself to Allah.
Allah made Jesus and his mother one of his miracles. So, this is one of
the manifestations of Allah in diversity of the creation. Jesus who is given
some miracles as a prophet of Allah reported the last prophet who will
come after himself by confirming the previous prophets, and he invited
Jews to be a slave of Allah. After Ibn Taymiyya tells about general feature
and approach of Jesus, he highlights that people adopted three different
beliefs and concepts about Jesus, however, he reveals how some of them
divinized Jesus and how the trinity belief were constructed in time. In
addition, he makes interpretations about approach and sincerity of
Christian clergymen related with the religion. He points out how they
distorted the religion and created many bid’ah which are not essentially
related with Judaism and Christianity. In this subject, Ibn Taymiyya
mentions that Christian clergymen had a twofaced attitude to take
advantage of secular positions and pleasures, performed some tricks and
craftiness in order to make people believe, and gave certain authorities to
themselves. Also, he emphasizes that they use the cross and perform
hymn, compositions, worships, and religious holidays which are bid’ah
although Jesus and the apostles did not order anything in this way. Even
if there were some people who are tender and merciful between them,
they also strayed and divided into different ways about their religion and
prophets.

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzég



204

Muammer BAYRAKTUTAR

According to Ibn Taymiyya when Jews and Christians fallen into
disagreement, Allah sent the last religion Islam and the last prophet
Muhammad to show reality to believers. The essence of Islam is being a
slave of Allah, not attributing a partner to Allah, and totally pertaining of
the religion to Allah. Hence, the prophet saved the earth from idols and
the religion from all manner of polytheism. Ibn Taymiyya states that
Muslims did not create new things about faith, worship, judgments, and
they surrendered Allah’s messages which are sent regarding the point,
and so they became moderated. Furthermore, explaining the approach of
Islam, the prophet, and Islam Ummabh related with the previous religions
and prophets in detail, he especially emphasizes that Muslims want favor
and benefit of all humanity.

In the epistle, Ibn Taymiyya presents the struggle of himself and
Muslims against Mongolian incursion in his period. At this time, he
points out that Tatars roughed and oppressed to Muslims whereas
Muslims defended Christians even he spoke with Tatar commanders in
order to be released of Christian prisoners. Finally they were released by
Tatars commanders. Besides, he tells about that Muslims were nice to
Christian prisoners, and they behaved merciful and compassionate to
them.

Ibn Taymiyya reminds and gives advices in the epistle towards
being a Muslim of the king of Cyprus by attributing the meetings of the
prophet with Christian committee and the Islamic invitation letters which
were sent to Christian kings by the prophet. Particularly, he mentions
about the interview with Najran's group, being a Muslim of king Najashi,
and Najashi’s attachment to the prophet.

Ibn Taymiyya reminds that the treatment performed to Muslims in
Cyprus conflicted with the doctrine of Jesus, both Jesus and the apostles
were not ordered with jihad, there were many Christians who live in safe
with local rules in his country, and Muslim people always treated kindly
to these Christians. He expresses that bad treatments were performed to
Muslim prisoners in Cyprus although the king and his family were
virtuous individuals, and this situation was not comply with wisdom,
conscience, and religion. So, he asks for the king to prevent the bad
treatments performed to Muslim prisoners by Christians in Cyprus
considering the fact that prisoners were respected in king’s patronage.
Ibn Taymiyya clearly states that Muslims would have to start a war
Christians them if the treatments were not ended up by them. Also, he
reminds that Allah absolutely will take sides with oppressed people and
revenge on tyrants. Consequently, Ibn Taymiyya underlines that the king
has a significant responsibility according to his religion, Allah’s religion,
and Muslims. In addition, he points out that Jesus advised people treat
well to prisoners. In short, he calls on the king by mounting arguments
over Christian faith and doctrines about releasing of the prisoners, and
expresses that none of Allah, Jesus, the apostles, and people who believe
in Jesus’s religion ordered enslaving and killing of people who believe in
Abraham’s religion. Otherwise, he emphasizes that Muslims doubtlessly
would win and rescue the prisoners. Meanwhile, Ibn Taymiyya reports to
the King according to the prophet’s hadiths that Jesus would come to the
white minaret in Damascus, break the cross, kill the pig, dismantle poll
tax, and especially kill the dajjal.

Turkish Studies

International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic

Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 205

Ibn Taymiyya gives a place and attributes to some hadiths in his
epistle. In this letter, sources of the hadiths are shown, some
explanations about certain hadiths are made on footnotes, and also some
of hadiths are examined and interpreted. In the examination, it is shown
that Ibn Taymiyya correlates legitimacy of the war against Christians with
their offensive and impairing attitudes towards Muslims. According to
this approach, there is not any obstacle and religious inconveniency for
people who are not offensive to live in a peaceful way with Muslims. Also,
it is clear that his comprehension and method use and accept hadiths
which are in basic hadith sources without any criticism and
interpretation when it is looked at hadiths which he used as a proof and
made an attribution on. This finding shows that Ibn Taymiyya is an
intellectual who behaves in direction of Ahl al-Hadith (followers of hadith)
and Salafi tradition related with making action with hadiths.

Key Words: Ibn Taymiyyah, al-Risala al-Qubrusiyya, Ahl al-Kitab,
Theology, Hadith.

GIRIS

Ibn Teymiyye (661-728/1263-1328) tarihte ve giiniimiizde adindan ¢okga soz ettiren, hayatt
ve miicadelesiyle farkli bir alim portresi ¢izen, muhtelif alanlarda eserler kaleme almig, ortaya
koydugu goriisleri bazilar1 tarafindan 6zellikle referans alinan, bazilari tarafindan da oldukg¢a yogun
elestirilere tabi tutulan bir alimdir. Ibn Teymiyye aynm1 zamanda hemen hemen tiim Islami ekol ve
mezheplere, basta tasavvuf ve kelam olmak tizere farkli disiplinlere elestiriler yoneltmis bir ilmi
sahsiyettir. Nitekim Ehl-i Kitab da onun elestiri ve reddiyelerinden nasibini almustir. O, selelefiligi
sistemlestiren bir zat olarak, ozellikle itikadla ilgili nasslar1 anlama ve degerlendirmede te’vile
mesafeli duran, zahiri bir anlami ve sdylemi ilke edinmek gibi yontem ve yaklasimiyla da farkli bir
durusa sahiptir. Ibn Teymiyye’nin bir diger bariz 6zelligi ise, aktif ve miicadeleci bir kimlik ve
karaktere sahip olmasi, yalniz ilimle mesgul olan bir alim degil, ayn1 zamanda siyaset ve yonetim
dahil, uluslararasi meselelerle ilgilinen, yeri geldiginde savaglarda da yerini alan ¢ok yonlii bir alim
olmasidir. Nitekim yasadigi désnemde Mogollarm islam diinyasini istilas: ile baslayan kargasa ve
bosluktan yararlanarak, haglilar tarafindan Akdeniz kiyilarindaki baz1 miisliimanlarin esir alinarak
Kibris’a kagirilmasi iizerine ibn Teymiyye, séz konusu hadiseye duyarsiz kalmanus, esirlere iyi
davranilmasi ve serbest birakilmasi amaciyla Kibris halkimin kralybiiyligi ve ileri geleni
konumundaki Sercuvan/Sercuvas’a hitap eden bir mektup/risdle kaleme almistir. S6z konusu bu
mektup, “er-Risdletu’lI-Kubrusiyye” olarak bilinmektedir. Ancak Ibn Teymiyye mektubunda yalniz
esirlerin serbest birakilmasini talep etmemekte, aym1 zamanda Ehl-i Kitab’la, ozellikle de
Hristiyanlarla ilgili bir ¢cok konuyu giindeme getirerek tartismakta, ilmi ve tarihi verilerle tespit ve
degerlendirmelerde bulunmaktadir. Dolayisiyla onun, Kibris krali Sercuvas’a” hitaben yazdig: er-
Risaletu’l-Kubrusiyye” adli mektubu -bir mektup olmasima ragmen- oldukca Snemli tespitler ve
yaklasimlar iceren ilmi bir eser ve belge niteligindedir. Ayrica mektup, isldim’mn din ve inang
konularina, diger dinlere bakigina ve mensuplarina olan yaklagimina yer vermesi agisindan 6nem arz
etmektedir. ibn Teymiyye’nin bu risalesi, doneme 151k tutmasinin yam sira, Miisliiman Hristiyan

1 Kralin ach risalenin baz1 niisha ve baskilarinda Serciivin, bazilarinda Sercuvés/Sercus olarak yer almaktadir. ibn
Teymiyye’nin bahsettigi ve mektubunu génderdigi Kibris krali veya bilyiigiintin kimligi konusunda batili arastirmacilar
arasinda farkl1 goriisler bulunmaktadir. Mesela Diego Sarri6 Cucerella, Ibn Teymiyye’nin bahsettigi kral veya dini liderin
muhtemelen John IT Gibbet (6. 1315) oldugunu ve Ibn Teymiyye’nin mektubu 1303-1304 yillar1 arasinda gonderdigini
ifade etmektedir (Cucerella, 2010: 189). Cuceralla ayrica batili aragtirmacilarin Sercuvan’mn kimligi hakkindaki goris ve
tartigmalarina da deginmektedir (Bkz. Cucerella, 2010: 190-191).

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



206 Muammer BAYRAKTUTAR

polemigine iliskin en onemli eserlerden biridir. Ayrica bu mektup, ibn Teymiyye’nin daha sonra
kaleme alacagi el-Cevdbu ’s-sahih limen beddele dine’l-Mesih adli eserine esin kaynagi olmustur
(Cucerella, 2010: 189). ibn Teymiyye ayn1 zamanda sz konusu bu risalesiyle, Kibris kralini, onun
sahsinda Hristiyan diinyasini, Islim’a ve peygamberine inanmaya davet etmektedir.

Ibn Teymiyye’nin Kibris krali Sercuvas’a yazdig1 “er-Risdletu’l-Kubrusiyye” adli mektubu
Mecmii ‘u’l-fetdvad adli eserinde yer almaktadir (Ibn Teymiyye, 1995: XXVIII, 601-630; a.mlf., 2005:
XVIII, 328-342). Ayrica eserin risale seklinde miistakil nesirleri de bulunmaktadir.? Yine risale
iizerinde batili arastrmacilarin da galismalar1 olmus, Ingilizce ve Almanca gibi diger dillere de
cevrilerek yaymlanmistir.® Ancak tespit edebildigimiz kadaryla, iilkemizde risileye dair herhangi
bir calisma bulunmamaktadir. Ibn Teymiyye nin séz konusu risdlesi iizerine tarafinuzdan “ibn
Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi” ve Bazi Fiten Hadislerine Yaklagimi” adiyla bir makale galismasi
yapilmis olup yayin siireci devam etmektedir. S6z konusu c¢aligmamizda risdlenin muhtevasi
tizerinde ayrintili bilgiler verilmis ve degerlendirmelerde bulunulmustur. Burada, risale bash bagmna
onemli bilgi ve mesajler i¢erdiginden, tam metin olarak terciimesine yer verilecek, ¢aligmanin
hacmini uzatmamak adma tekrar muhtevasina iliskin degerlendirmelerde bulunulmayacaktir. ibn
Teymiyye, risalesinde bazi hadislere de yer vermekte ve atifta bulunmaktadir. Diger ¢alismamizda
risiledeki fiten hadislerine iliskin Ibn Teymiyye’'nin yaklasimi incelendiginden, bu calismada
bunlarin digindaki diger hadisler iizerinde bazi inceleme ve degerlendirmeler yapilacaktir. Risdlenin
nesredilen niishalarinda ve {izerinde yapilan ¢aligmalarda hadislerin usuliine uygun olarak tahricinin
yapilmamig olmasi sebebiyle, ¢calismamizda risdlede yer alan ve Hz. Peygamber’e izafe edilen hemen
hemen tiim hadislerin tahriclerinin yapilmasina ¢alisilmistir. Bazi hadislerle ilgili degerlendirmeler
dipnotlarda yapilmis olup, 6zellikle Hz. Peygamber’in gayr-i miislimlerle savagimi ifade eden
iizerinde bir takim tartismalarin bulundugu bazi hadisler miistakil olarak incelenmis ve ele alinmustir.
Ayrica risalede kullanilan ve atifta bulunulan ayetlerin de slire ve ayet numaralar1 verilmistir. Diger
calismamizda oldugu gibi bu ¢alismada da, ekseriyetle Alauddin Demc tarafindan nesredilen niisha
dikkate alinmustir.

I. iBN TEYMIYYE’NIN “ER-RiSALETU’L-KUBRUSIYYE” ADLI RiSALESININ
TERCUMESI
Rahmdn Rahim Olan Allah’in Adwyla

Ahmed b. Teymiyye’'den, dini liderler, yiice piskoposlar, rahipler, prensler, kdtipler ve
onlara tabi olanlarin saygilariyla ¢epegevre sartlan halkinin biiyiigii Sercuvds’a.

2 Hatib, Kusay Muhibbiddin, er-Risdletu ’I-Kubrusiyye hitabun min Seyhi’I-Isldm [bn Teymiyye ilG Sercivis meliki Kubrus,
el-Matbaatu’s-selefiyye, Ravda, 1394/1974; el-Medeni, Ali es-Seyyid Subh, er-Risdletu ’I-Kubrusiyye, Matbaatu’l-Medine,
Cidde, 1399/1979; Cum’a, Ebli Abdurrahman Abdulmecid, Kitdbu Seyhi’l-Islim Ibn Teymiyye ild Sercuvin meliki 'n-
nasdrd es-sehira bi'r-Risdleti’l-Kubrusiyye, Daru Niri’l-kitdb, Mektebetu’1-Hafizi’z-Zehebi, Cezair 1429/2008; Demc,
Alauddin, er-Risdletu’l-Kubrusiyye hitdbun min Seyhi’l-Islam Ibn Teymiyye ild Sercivds meliki Kubrus, Daru bn Hazm,
tsz.

3 Risale hakkinda Arapca disinda yapilan bazi galismalar sunlardir: Abdah, Muhammad Sulaiman, Ibn Taymeeyah’s Letters
from Prison, Message of Islam, London, 1998; Cucerella, Diego Sarrid, “Corresponding across Religious Borders The
Letter of Ibn Taymiyya to a Crusader in Cyprus”, Islamochristiana, 36 (Roma: PISAI, 2010). Ayrica Cuceralla’nin
belirttigine gore risile hakkinda Arapga disinda su ¢alismalar da yapilmustir: Th. Raff, Das Sendschreiben nach Zypern
(ar—Risala al-Qubrusiya) von Taqt ad—Din Ahmad Ibn Taimiya (661-782 A.H.=1263-1328 A.D.), Rheinische Friedrich—
Wilhelms—Universitét, Bonn 1971; J.R. Michot, Lettre a un roi croisé (al-Risélat al-Qubrusiyya), Bruylant Academia,
Louvain—-La-Neuve — Tawhid, Lyon 1995; M. Di Branco, Lettera a un sovrano crociato: Sui fondamenti della “vera
religione”, Biblioteca di via Senato Edizioni, Milano 2004. See also another German translation by S.M. Bleher, Das ist
die aufiechte Religion: Brief des Ibn Taymiya an den Konig von Zypern, available online at: http:/islamische-
datenbank.de/Das-ist-die-aufrechte-Religion/. (Bkz. Cuceralla, 2010: 189-190).

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros¥eS

<enabled>

check


http://islamische-datenbank.de/Das-ist-die-aufrechte-Religion/
http://islamische-datenbank.de/Das-ist-die-aufrechte-Religion/

Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 207

Selam dogruluga ve kurtulusa ulasanlarin iizerine olsun.

Size nimetlerini sunan, kendisinden baska hicbir ilah olmayan, Ibrahim ve Imran ailesinin
ilah1 olan Allah’a hamdeder, secilmis kullarina ve gonderdigi peygamberlerine saldt ve selam
etmesini, salat ve selamini, misak almakta kendilerini hususi kildigi, insanlarin efendileri ve
milletlerin dnderleri ulu’l-azm peygamberlerine mahsus kilmasini O’ndan dileriz. Allah Teala’nin
Kitab’inda bahsettigi gibi o peygamberler de, Nuh, Ibrahim, Musa, isA ve Muhammed’dir. Allah
sOyle buyurmustur: “Dini dosdogru tutun ve onda ayriliga diismeyin!” diye Nith'a emrettigini, sana
vahyettigini, Ibrdhim’e, Miisd’ya ve Isd’ya emrettigini size de din kildi. Fakat senin kendilerini
cagirdigin sey (Islam dini), Allah’a ortak kosanlara agir geldi. Allah ona diledigini seger. Ictenlikle
kendine yonelenleri de ona ulastirir.” (es-Stra, 42/13). Yine sOyle buyurmustur: “Hani biz
peygamberlerden saglam soz almistik. Senden, Nith 'tan, Ibrahim, Miisd ve Meryem oglu Isd dan da.
Evet biz onlardan sapa saglam bir soz almistik. (Allah bunu,) dogru kimseleri dogruluklarindan
hesaba ¢ekmek icin (vapmuistir.) Kdfirlere de elem dolu bir azap hazirlamistir.” (€l-Ahzab, 33/7-8).

Yine Allah’tan, yiice salat ve selamlarin1 peygamberlerinin sonuncusu, Rablerinin huzuruna
¢iktiklarinda hatibi, toplandiklarinda imami, kiyamet giliniinde insanlarin sefaatgisi, rahmet ve savas
[zorluk ve mesakkat] peygamberi®, peygamberlerin biitiin giizelliklerini toplayan, Allah’mn kulu, ruhu
ve daha Once kendisine higbir beserin dokunmadigr kendisini Allah’a adamus siddika-1 tdhire
Imran’m kizi Meryem’e ilkd ettigi kelimesi, Mesihu’l-hiidd Isd b. Meryem’in miijdeledigi
Peygamber’e mahsus kilmasini niyaz ediyoruz. O Isi ki; diinya ve ahirette itibarl, Allah’a yakin®,
Israilogullar1 Musa (a.s.)’mn getirdiklerinin ticaretini yaptiklarinda, giizellik ve rahmet sifatlariyla
sifatlanmus bir zattir. Kemal sifatini cami, kéfirlere karsi getin, mii’minlere karsi merhametli (el-Feth,
48/29), kendinden 6nceki dinlerin ve seriatlarin tiim giizelliklerini kendinde toplayan, son peygamber
(el-Ahzab, 33/40) olarak gonderilen [Hz. Muhammed] (s.a.s.)’e, diger tiim peygamberlere ve
kiyamete kadar onlara tabi olanlara salat ve selam olsun.

Stiphesiz Allah gii¢ ve kudretiyle yarattiklarini yaratti ve iradesinin, hikmetinin ve
rahmetinin eserlerini onlarda ortaya ¢ikardi. Yaratilis gayelerini, onlara emrettiklerinde kildi ki o da
O’na kulluk ve ibadettir (ez-Zariyat, 51/56). Bunun esasi ve temeli de O’nu bilmek ve sevmektir.
Allah kimi dogru yoluna iletirse, ona rahmet ve ilim verir, Allah’1n giizel isimlerini ve yiice sifatlarini
bilmeyi bahseder. O kimseyi, kendisine [tevbeyle] yonelip donmekle, adin1 aninca iirpermekle, O’na
kars1 hust duymakla ve O’na kulluk etmekle riziklandirir. Sonugta o, kartallarin yuvalaria sevgi ve
6zlem duydugu gibi O’na sevgi ve 6zlem duyar. Cocugun annesini sevdigi gibi, o da O’nu sever.
[Rahmetini] timit ederek, [azabindan] korkarak ve O’na muhabbet duyarak sadece O’na kulluk eder.
Dinini, diinya ve ahiretin sahibine halis kilar. O, dncekilerin ve sonrakilerin Rabbi, din giliniiniin
sahibi, gorebildiginiz ve géremediginiz her seyin yaraticisi, gayb ve miisdhede alemini bilendir. O,
bir seyi yaratmak istedigi zaman “Ol!” der, o da hemen oluverir. O kimse; Allah’1 birakip da O’na
ortak kosan ve ortak kostuklarini da Allah’1 sever gibi sevenlerin yaptigi gibi Allah’1 birakip da O’na
ortak kosmaz. iman edenlerin Allah sevgileri kat kat fazladir. [Allah’a iman eden kimse], Rabbine
hicbir seyi ortak kogsmaz. O’ndan bagka hi¢ kimseyi, ne bir krali, ne bir peygamberi, ne de bir siddik
kimseyi, dost ve yardimer edinmez. Goklerdeki ve yerdeki herkes Rahman’a kul olarak gelecektir.
Allah onlar1 ilmiyle kusatmis ve tek tek saymustir. Onlar kiyamet giinii O’na tek basma gelecektir.
Iste orada Mevla’s1 onu secer, ona riisdiinii verir ve kendi izniyle hakkinda ayriliga diisiilen gercegi
iletir. Zira O, diledigini dosdogru yola [sirat-1 miistakim] iletir.

4 Hz. Peygamber “Ben rahmet ve savas peygamberiyim.” buyurmustur. Hadisin degerlendirilmesi ayrica yapilacaktir.

5 Hz. Isa’nin Allah katindaki degeri Kur’an-1 Kerim’de su sekilde yer almaktadir: “Hani melekler séyle demigti: “Ey
Meryem! Allah seni kendi tarafindan bir kelime ile miijdeliyor ki, adi Meryemoglu Isa Mesih dir. Diinyada da, ahirette de
itibarly ve Allah’a ¢ok yakin olanlardandir.” Al-i imrén, 3/45.

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



208 Muammer BAYRAKTUTAR

Insanlar Adem (a.s.)’den sonra ve Nih (a.s.)’den 6nce, atalar1 Adem (a.s.) gibi tevhid
[inanci] lizereydiler ve dini yalmzca Allah’a has kiliyorlardi. Ta ki sirki ve puta tapmay1 kendi
kendilerine bid’at olarak ortaya ¢ikardilar. Allah bu [puta tapma] bid’atiyla ilgili ne bir kitap indirdi,
ne de bir resil gonderdi. Onlar fasit kiyaslar ve batil felsefelerden miitesekkil seytanin siislii
gosterdigi siiphelerle bu yola saptilar. Onlardan bir grup, putlarin, yildizlarin, feleki [goksel]
katmanlarin ve ulvi ruhlarin tilsimlar1 oldugu zannina kapildilar. Bir grup da, onlari, aralarmda
onceden yasamis peygamber ve salih kimseleri [temsil eden] birer sekil ve onlarn sureti edindiler.®
Bir grup ise, cin ve seytanlarin siifli ruhlari i¢in onlar1 put kildilar. Diger gruplarin da bu hususta
baska tasavvurlari vardir.

Onlarin ¢ogunlugu liderlerini ve biiyiiklerini taklit ettiler ve Hiida’min yolundan saptilar.
Bunun iizerine Allah onlar1 yalniz hi¢bir ortagi olmayan Allah’a kulluk etmeye ¢agiran, kendilerini
O’nun disindakilere tapmaktan ve kulluk etmekten men eden elgisi Nuh (a.s.)’1 génderdi (Ndh, 71/1-
10). Onlar ise putlara Allah’a yakin olmak i¢in taptiklarim (ez-Ziimer, 39/3) ve onlar birer aract
(sefaatci) edindiklerini (Yunus, 10/18) iddia etmeyi siirdiirdiiler. Nuh (a.s.) onlarin arasinda dokuz
yiiz elli sene kald1 (el-Ankebfit, 29/14). Nihayet Allah iman eden kimseler disinda kavminden artik
hi¢ kimsenin iman etmeyecegini ona bildirince, Nuh onlara beddua etti.” Allah da onun bedduastyla
yerytizii halkini [tufanla] bogdu (Nuh, 71/25). Nuh’dan sonra da pes pese peygamberler geldi. [Ne
yazik ki] sonunda Sabiilerin ve miigriklerin [batil] din ve inanglar1 yeryiiziine hakim oldu. Nihayet
Nemrutlar ve Firavunlar dogudan ve batidan yeryiiziiniin krallar1 olunca, Allah haniflerin 6nderi,
halis dinin ve sonsuz kelimenin asli ve esas1 [sembolii] olan ibrahim Halilurrahman’1 [peygamber
olarak] gonderdi. O da insanlar sirkten, ihlasa [dini sadece Allah’a has kilmaya] ¢agirdi, yildizlara
ve putlara tapmaktan onlar1 nehyetti. O séyle demistir: “Ben hakka yonelen birisi olarak yiiziimii,
gokleri ve yeri yaratana dondiirdiim. Ben Allah’a ortak kosanlardan degilim.” (el-En’am, 6/79).
Ibrahim kavmine soyle seslenmistir: “Sizin ve gecmis atalarimizin taptigi seyleri gordiiniiz mii?
Stiphesiz onlar benim diismanimduwr. Ancak dlemlerin Rabbi olan Allah dostumdur. O, beni yaratan
ve bana dogru yolu gésterendir. O, bana yediren ve igirendir. Hastalandigimda da O bana sifa verir.
O, benim canimi alacak ve sonra diriltecek olandir. O, hesap giiniinde, hatalarimi bagislayacagini
umdugumdur.” (es-Suard, 26/75-82).

Ibrahim ve beraberindekiler kavimlerine yine sdyle hitap etmistir: “Biz sizden ve Allah’i
birakip taptiklarinizdan uzagiz. Sizi tanimiyoruz. Siz bir tek Allah’a inanincaya kadar, sizinle bizim
aramizda siirekli bir diismanlik ve nefret belirmistir.” ( el-Mumtehine, 60/4). Boylece Allah, nebi ve
restlleri onun Ehl-i Beyti’nden kildi, onlardan her birine [ayr1 ayr1 bir takim] 6zellikler verdi, bir
kismini derece olarak digerlerinden iistiin kildi ve de onlardan her birine insanlarin onun gibisine
iman etmedigi [bir takim] mucizeler verdi.

Allah Musa’ya asayi, onun elinde yilan kildi (es-Suard, 26/32, 45). O da felsefeci
sihirbazlarin ip ve siriklardan yaptiklari [yilanlari] yuttu. Bu ¢ok biiyiik bir olaydi. Allah onun i¢in
denizi yardi ve deniz kuru oldu. [Sular] kabileler [Ya’kub’un torunlar1] sayisinca agilan on iki yol
arasinda [birbirine kavusmaksizin birer set olarak] durdu.® Allah onunla birlikte ¢ekirgeler/giiveler,

6 “Soyle dediler: ‘Sakin iléhlarinizi birakmayin. Hele hele Vedd’i, Siiva’i, Yegus'u, Ye'itk’'u ve Nesr’i hi¢ birakmayn.”
Nuh, 71/23.

7 Hz. Nuh’un bedduast Kur’an’da su sekilde yer almaktadir. “Nih soyle dedi: “Ey Rabbim! Kdfirlerden hi¢ kimseyi
yeryiiziinde birakma!” Ciinkii sen onlart birakirsan, kullarini saptirirlar; sadece ahldksiz ve kdfir kimseler yetistirirler.”
Nuh, 71/26-27.

8 Kur’an’da denizin yarilmasi sdyle anlatilmaktadir: “Bunun iizerine Miisd’ya, “Asan ile denize vur”’ diye vahyettik. Deniz
derhal yarildi. Her pargasi koca bir dag gibiydi.” es-Suara, 26/63. Ancak denizin Yakub’un torunlari sayisinca on iki yola
ayrildigi Kur’an’da yer almamaktadir. Bu bazi tefsirlerde yer almakta olup, bir takim rivayetlere dayandirilmaktadir.
Dolayistyla bu tiir rivayetlerin Kur’an’la celistigini sdylemek miimkiindiir (Bkz. Taberd, 2000, II, 50-56, XIX, 357; Begavi,

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 209

kurbagalar ve kan gonderdi (el-A’raf, 7/133). Onu ve kavmini kendileriyle birlikte yiiriiyen beyaz
bulutlarla golgelendirdi. Onlara her giiniin sabahi [gokten] kudret helvasi ve bildircin eti indirdi (el-
Bakara, 2/57). Susadiklar1 zaman Musa, asasini tasa vurdu ve ondan on iki pinar figkirdi. Boylece
her kabile [sibt] igcecegi kendi pmarini 6grendi (el-Bakara, 2/60). Allah Musa’dan sonra da
Israilogullarindan [nice] peygamberler gonderdi. Onlar arasinda Allah’m izniyle Sliileri dirilten
vardir (el-Maide, 5/110). Allah’mn, onun eliyle hastalara sifa veren vardir (Al-i imran, 3/49; el-Maide,
5/110). Onlardan kimini gaybindan dilediklerine muttali kilmustir (Al-i imréan, 3/179; el-Cin, 72/26-
27). Yarattiklarini hizmetine dmade kildiklar1 vardir (en-Neml, 27/17; el-Enbiya, 21/81). Onlardan
kimini de ¢esitli mucizelerle géondermistir.

Biitiin bunlar, biitiin dinlerin ve mensuplarinin ittifak ettikleri ger¢eklerdir. Bunlar Yahadi
ve Hristiyanlarin kitaplarinda, yanlarindaki peygamberlikle ilgili bilgilerde ve Es’1ya, Ermiya,
Danyal, Habkik, David ve Siileyman gibi peygamberlerin haberlerinde ve sifru’l-mulik kitabinda
ve bunun disinda, ibretli konular1 igceren diger kitaplarda yer alan hususlardir.

Israilogullar1 kat: kalpli (el-Bakara, 2/74; el-Maide, 5/13) ve isyanci bir millet idi (el-Bakara,
2/74; Al-i imran, 3/112). Kimi zaman putlara tapiyorlar, kimi zaman Allah’a kulluk ediyorlardi (el-
A’raf, 7/138, 148, 152). Kah haksiz yere peygamberleri oldiiriiyorlar (el-Bakara, 2/6, 87, 91; Al-i
Imran, 3/112, 181, 183), kdh en adi hilelerle® Allah’1n haramlarmi helal kiliyorlardi. 10 Biitiin bunlarin
akabinde ilk once David’un diliyle lanetlendiler (el-Maide, 5/78). Beyt-i Makdis’in [nasil] harap
oldugu hakkinda, onlarin milletinden olan herkes tarafindan bilinen gergekler vardir.

Daha sonra Allah, Meryemoglu Mesih’i kendisinden 6nce peygamberler gelip gecen bir
peygamber olarak gonderdi. Onu ve annesini insanlar i¢in bir ayet/mucize kildi (Meryem, 19/21).
Zira kudretinin milkemmelligini ve kelimesinin kapsayiciligim gostermek i¢in onu babasiz olarak
yaratt (Al-i Imran, 3/47; en-Nisa, 4/171; Meryem, 19/20-21). Béylece insan tiiriiniin yaratihsini dort
kisma ayrrmustir: [Birincisi] Adem’i erkek ve disi olmaksizin yaratti (Sad, 38/71-72). [ikincisi] esi
Havva’y1 disi olmaksizin erkekten yaratt1 (el-Araf, 7/189). [Uciinciisii] Meryemoglu Isa’y1 erkek
olmaksizin digiden yaratti (Al—i Imran, 3/47; en-Nisa, 4/171; Meryem, 19/20-21). [Dordiinciisii]
onlarin disinda geriye kalanlar1 erkek ve disi birer ¢iftten yaratt1 (el-Fatir, 35/11). Allah kulu Isa’ya
kendi adetinde cari olan apacik mucizeler verdi. Boylece 6liileri diriltti, anadan dogma kor olan1 ve
alaca hastaligina yakalanani iyilestirdi. Insanlara yediklerini ve evlerinde biriktirip depoladiklari
seyleri haber verdi (Al-i imréan, 3/49; el-Maide, 5/10). Peygamber kardeslerinin yoluna tabi olarak,
kendisinden Oncekini tasdik ederek ve kendisinden sonra gelecek olani da miijdeleyerek
[Israilogullarini] Allah’a ve O’na kulluk etmeye cagirds.

Israilogullar1 ise kendilerini biiyiik gérerek bobiirlendiler ve inat ederek azginlik gosterdiler.
[1sa’nin] genel tabiat1 ve yaklasimi yumusaklik, merhamet, af ve hosgérii seklindeydi. Kendisine tabi
olanlarin kalplerine sefkat ve merhamet konuldu. Onlardan [bir kismi] kesis ve rahibler kilindi.
Zamanla insanlar Isd (a.s.) ve ona tabi olan Havariler hakkinda ii¢ gruba ayrildi: Bir grup onu
yalanlayip tekfir ettiler ve onun (hasa) kotii bir kadinin oglu oldugunu iddiasiyla annesine iftira
ederek Isa’y1 [oglu olarak] Yusuf Neccar’a nispet ettiler. Bu arada Tevrat’m serfatindan hicbir seyin

1997, 1, 93; Razi, 2000, 111, 508). Denizin on iki yola ayrildigina iliskin rivayeti Ibn Ebi Seybe de tahric etmistir (ibn Eba
Seybe, 1989, VI, 333).

9 Hz. Peygamber bir hadiste “Allah Yahudilere lanet etsin. Allah onlara (hayvanlarin) icyaglarint haram kildigi halde,
onlar bunlar erittiler, sonra sattilar ve bedelini yediler.” buyurmustur (Buhari, 2002: Buy@’ 112; Miislim, 1991: Musakat
13; Ebli Davud, 2009: Buyi 64; Tirmizi, 1998: Buyi‘ 61; ibn Mace, 2009: Ticarat 11).

10 fsrailogullarinin haramlar helal kilmalar1 hahamlarini ve rahiplerini Rabler edinmeleri sebebiyledir. Zira onlar Allah’in
degil de, hahamlarin ve rahiplerin haram kildiklarmi haram, helal kildiklarmi da helal kiliyorlardi. (Bkz. Ibn Ebii Seybe,
1989: VII, 156; Taberi, 2000: XIV, 210; Begavi, 1997: IV, 39. Israilogullarmim hahamlar1 ve rahipleri rabler edinmeleriyle
ilgili hadis i¢in bkz. Tirmizi, 1998: Tefsir 10; Taberani, tsz.: XVII, 92).

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



210 Muammer BAYRAKTUTAR

nesh edilmedigini ileri siirdiiler. [Onlara gore] Allah, peygamberlere yaptiklar tiim bu seylerden
sonra seriat olarak koydugu kurallardan, necasetler ve yiyecekler konusunda iizerlerindeki agir
yiiklerden herhangi birinin nesh etmemis/hiikmiinii ortadan kaldirmamustir. Bir grup ta, daha da ileri
giderek haddi asmus, onun Allah ve Allah’mn oglu oldugunu iddia etmistir. ilahi tabiat onda, insani
tabiata biirtinmiistiir. Boylece alemlerin Rabbi [yeryiiziine] inmis, Adem (a.s.)’in hatas1 igin feda
olmak {izere carmiha gerilmesi ve oldiiriilmesi i¢in oglunu da indirmistir. Sonugta bir ve tek olan,
her sey kendisine ihtiyag duydugu halde, kendisi higbir seye ihtiyag duymayan, dogmamis ve
dogurulmamis olan ve kendisinin higbir esi ve dengi bulunmayan Allah’m (el-ihlas, 112/1-4)
dogurdugunu ve ogul edindigini ileri siirmiiglerdir. [Onlara gore] O, diri, her seyi bilen, her seye giicii
yeten bir ilah ve tek bir cevher ve ii¢ temel asildir [ekdnim-i seldse]. Onlardan biri, kelime esasidir
ki o da ilimdir. Bu kelime, insani tabiata biirinmiistiir. Bilinmelidir ki, {i¢ ayr1 ilah olarak kabul
edilmedikge bu ii¢ temel asildan birinin diger iki asildan ayrilmas1 miimkiin degildir. Iste bu, onlarin
sOylemedigi seydir.

Onlar ‘teslis’ ve ‘tevhid’ hususunda tefrikaya diistiiler ve higbir akilli kimsenin asla kabul
edemeyecegi goriislere ayrildilar. Oysa Incil’de ve kendisinden dnceki kitaplarda miitesabih olan
bazi ifadeler disinda, hicbir nakil/nass bu yénde herhangi bir sey getirmemistir. Aksine Incil’deki ve
onceki kitaplardaki muhkem ifadeler bunu[n gercek mahiyetini] agiklamistir. Bunlarin hepsi de
Mesih’in kullugunu, sadece Allah’a kullukta bulundugunu, [O’na olan] dua ve niyazinmi ifade
etmektedir.

Dinin asl ve temeli Allah’a ve peygamberlerine iman etmektir. Peygamberlerin sonuncusu
[Hz. Muhammed]: “Ben, Allah’tan baska hichir ilah bulunmadigina ve Muhammed’in Allah’in
peygamberi olduguna sehadet getirinceye kadar savasmakla amrolundum.” buyurmustur.* Bir
baska hadislerinde ise “Beni Hristivanlarin Meryemoglu Isda’yi [yiicelterek] ovdiikleri gibi
ovmeyiniz. Ben sadece bir kulum. [Bana] Allah’n kulu ve rasilii deyin. ” buyurmustur (Buhari, 2002:
Enbiya 51; Ahmed b. Hanbel, 2001: 1, 295, 302; Abdurrazzak, 1983: V, 439; ibn Hibban, 1993: I,
145, X1V, 133).22 Su halde dinin esas1, Allah’1 birlemek ve peygamberlerine iman etmekten ibarettir.
Bu yiizden, niibiivveti inkdr eden Berdhime, Sabiiler ve miisrikler inan¢ ve kabullerinde,
kulluklarinda Allah’a ortak kosmak suretiyle sirk icindedirler ve O’nun peygamberleri hakkinda
bozuk inanglara sahiptirler.

Allah’1n birliginde teslisi, risalet hususunda [Is4’da ilahi ve insani tabiatin] birlestigini iddia
edenlerin din ve inanclarinin aslina, Allah’1n insanlar1 yarattig1 tertemiz fitratin ve Allah’1n indirdigi
kitaplarin yol gdstermesiyle, apacik goriilen birgok bozuk ve yanlis inanglar dahil olmustur.

1 Hz. Peygamber sdyle buyurmustur: “Allah 'tan baska iléh olmadigina, Muhammed in de Allah i el¢isi olduguna sehddet
edinceye, namaz kilincaya, zekdt verinceye kadar ben insanlarla savasmakla emrolundum. Bunlari yaptiklarinda,
kanlarim, mallarimi bana karst korumus (emniyet altina almis) olurlar. Islam’in hakki hdrig. Artik (samimi olup
olmadiklarina dair) durumlar Allah’a kalmigtir.” (Buhari, 2002: Iman 17, 28, Salat 28, Zekat 1, Itisam 2, 28; Miislim,
1991: iman 32-36. Ebi Daviid, 2009: Cihad 95; Tirmizi, 1998: Tefsiru siire (88); Nesai, 1986: Zekat 3; Ibn Mace, 2009:
Fiten 1-3).

12 Bagta Buhari tarafindan rivayet edilen hadis, Ibn Hacer’in Ibnu’t-Tin’den naklettigine gore Hristiyanlarn Isa’y1 6vgiide
agir1 gidip bazilarinin onu Allah’la birlikte ildh gérmeleri, bazilarinin onun Allah, bazilarinin da onu Allah’in oglu oldugunu
iddia etmelerinde oldugu gibi, Hz. Peygamber’in kendisinin methedilmesinde asirtya kagilmasindan men etmesini ifade
etmektedir. (Ibn Hacer, 2012: XIV, 8354) Ayrica Ibn Hacer Ibnu’l-Cevzi’den de nakilde bulunarak, bdyle bir hususun Hz.
Peygamber zamaninda vuku bulup, bunun iizerine Hz. Peygamber’in bundan insanlar1 men etmedigini ifade etmektedir.
Zira Hz. Peygamber hakkinda Hristiyanlarin Isd hakkindaki iddialarina benzer bir iddiada bulunan bir kimse
bilinmemektedir. Hz. Peygamber’in kendisinin 6viilmesinde asirtya kagilmasindan men etmesinin sebebi, Muaz b. Cebel’in
Hz. Peygamber’e secde etmek i¢in kendisinden izin istemesi, Hz. Peygamber’in bundan onu men etmesidir. Hz. Peygamber
baskalarimn da kendisini $vmede asir1 gidebilecekleri endisesinden dolayi, insanlar1 bundan men etmistir (Ibn Hacer, 2012:
X1V, 8353).

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 211

Bundan dolayi, papaz ve rahiplerden miitesekkil din biiyiiklerinin ¢ogu, buna Patrikler,
Mitranlar (metropolit) ve Piskoposlar da dahil, bunlardan herhangi biri, erdemli ve ayricalikli bir
konuma geldiginde dininden doner ve diinyevi makam ve hazlardan nasiplenmek amaciyla halklarina
ve halklarinin krallarma [yaranmak i¢in] ikiyiizlii davranir. Beyt-i Makdis’de kendisine ibnu’l-Biri,
Dimask’da kendisine Ibnu’1-Kuf denilen kimseler bunlar gibidir. Onlara gére Konstantiniyye’dekine
Papa denilir. [Bunlardan bagka] daha bir¢ok biiylik Papalar, Mitranlar ve Piskoposlar zuhur etmistir.
Bazi fazilet ehli kimseler onlarla konustuklarinda, kendilerinin aslinda Hristiyanlik inanci iizere
olmadiklarini, adet oldugu lizere ve makam i¢in bu mevkide bulunduklarini, bu durumun krallarin
kralliklarim, zenginlerin de zenginliklerini devam ettirmeye benzedigini ifade etmislerdir. Bu
sebeple, onlarin erdemlilerinin ¢ogunun gorevi matematiksel ilimlerden olan, mantik, astronomi,
cebir, astroloji veya dogal ilimlerden tip ve dort ana elementi bilmeye yonelik ilimler ya da
kendilerine Ibrahim (a.s.)’in génderildigi felsefeci Sabiilerin yontemine ilsikin dini/ilahi konusmalar
yapmaktan ibaret oldugunu gériirsiin. Bdylece onlar, isi’min ve kendisinden dnce ve sonra gelen
peygamberlerin dinini arkalarina atmiglar, krallar ve halk i¢in dinden arta kalan kirintilarint ve
izlerini ezberlemislerdir.

Rabhiplere gelince, bilgisiz halki inandirmak igin, akilli her kimsenin fark edecegi ¢esitli hile
ve kurnazliklar ihdas ettiler. Oyle ki baz1 erdemliler, rahiplerin séz konusu hileleri hakkinda kitaplar
telif ettiler. [Onlarin hilelerine] Beyt-i Makdis’deki Kumame kilisesinde yapilan ates bir ornektir.
Onlar ince bir ipi kobalt [madeni] ile yaglayip hizlica iizerine ates atarlar, boylece o da asagi dogru
iner. Bunu farketmeyen kimseler onun gokten indigine inanir. Sonra o atesi denize gétiiriirler. Bu ise
o rahibin yaptig1 bir seydir. Insanlar onu agikga gériir. Nitekim o [rahip] ve digerleri bunu
kendilerinin yaptigini itiraf etmistir.

Tiim taifelerden [milletlerden] hak ehlinin tamami, gergegi olmayan bir seyle Allah’a kulluk
etmenin ciiz olmadiginda ittifak etmistir. Ikiyiizlii kimseler, Isa (a.s.) ve digerlerinden nakledilen
mucizelerin uydurulmus ates cinsinden oldugunu sanabilir. Ha¢ asmadaki hileleri de bu sekildedir.
Yine Isa’nin ve annesinin resmini yonttuklar1 heykellerin aglamasi da bdyledir. Akil sahibi her
kimse, biitiin bu seylerin bir yalan ve iftira oldugunu bilir. Allah’1n biitiin peygamberleri ve O’nun
salih kullari, Firavunun sihirbazlarimin sihrinden beri olduklar1 gibi, her tiirli batil yalandan ve
iftiradan uzaktir.

Sonra bunlar, kendisiyle Allah’a kulluk ettikleri dine/seriata yoneldiler. Onlar, Isd’nin
neshettikleri disinda Tevrat’a bagh kalmakla emrolunduklari halde 6nceki Yahtdilerle geligskiye
diistiiler. Onlar[dan bazilar1] peygamberlere haksizlik yaparak onlar1 dldiirdiiler. Bazilar1 haddi
asarak onlara ve onlarin heykellerine taptilar. Bir kismi da soyle dedi: “Allah’in, emrettigi bir seyi
ne bagka bir zamanda ne de baska bir peygamberin dilinde degistirmesi ve hiikmiinii kaldirmas1
(nesh) O’nun hakkinda dogru degildir.” Digerleri de [onlara] s6yle cevap verdi: “Din adamlar1 ve
papazlar dilediklerini degistirirler, dilediklerini haram ve miibah kilarlar. Giinah isleyen bir kimseyi
diledikleri kadar ibadet etmekte zorunlu tutarlar ve onu bagislayabilirler.” Yine onlardan bazilari,
kadina kutsal ruhtan tifle[ndi]gini iddia etmistir. Boylece fisk ve flicuru [bir] yakinlagsma vesilesi
kilarlard.

Bazilar1 da soyle demistir: “Bize pek cok sey haram kilindi.” Bazilar1 da sdyle demistir:
“[Kiiclik olarak] tahtakurusu [veya bit], [biiyiik olarak] fil arasinda kalan her sey [necis de olsa]
helaldir. Diledigini ye, diledigini birak.” Bazilar1 da yine sdyle demistir: “Necasetler ¢ok agir [ve
kotii] seylerdir. Bu sebeple hayizli kadinla evde birlikte oturulmaz ve beraber yemek yenilmez.”
Digerleri de [onlara]: “Senin i¢in hicbir sey necis/pis degildir.” derler ve yine [onlara] IsA ve
Havariler Tevrat’in seriat1 lizere olduklar1 halde, siinnet olmayi, ciliniipliik halinden dolay1 yikanmay1
ve necaseti gidermeyi emretmediklerini sdylerler.

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



212 Muammer BAYRAKTUTAR

Keza doguya dogru namaz kilmayi/ibadet etmeyi ne Mesih ne de Havariler emretmistir.
Bunu bir [bid’at olarak] ilk yapan ve baglatan Konstantin veya bir bagkasidir. Yine “Hag” igareti de
boyledir. Bunu da Konstantin kendi re’yiyle veya gordiigiinii iddia ettigi bir riiya ile [bid’at olarak]
ilk o ortaya koymustur. Oysa Mesih ve Havariler bu konuda herhangi bir sey emretmemistir.

Su halde kullarin, kendisiyle Allah’a yaklasacaklar1 [gercek] dini, Allah’in [bizatihi
kendisinin] emretmesi ve peygamberlerinin diliyle koymasi gerekir. Aksi halde [bunlar bid’at olup]
hepsi de dalalet ve sapikliktir. Putlara da ancak bid’atle tapmnilmistir. Ayrica dualara beste ve
nagmelerin sokulmasi da bu sekilde bir bid’at olup, ne Mesih ne de Havariler emretmistir.

Kisacasi onlarin su an yaptiklari ibadetler ve bayramlarin hig¢biri hakkinda, Allah ne bir kitap
indirmis ne de bir peygamber gondermistir. Ancak 6ncekilerin [ Yahtdilerin] aksine, aralarinda sefkat
ve merhamet sahibi olanlar vardir. Bu Allah’mn dinindendir. Oncekilerde kati kalplilik ve diismanlik
vardir. Bu ise Allah’in haram kildig1 hususlardandir. Ancak 6ncekilerin inat ve kibirle birlikte temyiz
ve akillar1 da vardir. Sonrakilerde [Hristiyanlarda] ise haktan sapma ve Allah’in yolunu bilmede
cehalet bulunmaktadir.

Dahasi [Yahddilerden ve teslise inananlardan olusan] bu iki grup, din ve inanglarmnin
esasinda, ma’budlarinda ve peygamberlerinde pek ¢ok firkaya ayrilmigtir. [Onlardan] bir grup soyle
der: “ilahi ve beseri tabiat tek bir cevher/dz, tek bir tabiat ve tek bir asil oldu.” Bunu sdyleyenler
Yakubiyye’dir. Diger grup ise sOyle der: “Aksine o ikisi iki cevher, iki tabiat ve iki asildir.” Bunu
sOyleyenler ise Nastlriyye’dir. Bir diger grup ise: “Bir yoniiyle birdir, bir yoniiyle bir degildir.”
demistir. Bunu sdyleyenler ise Melikaniyye’dir.

Ehl-i Kitap’tan alim olan [kimi] grup ve topluluklar, énceki ve sonraki dénemlerde iman
etmis, Allah ve resiliine hicret etmis ve Allah’in kitaplarinda son peygamberin niibiivvetinin
delillerini agiklanuslardir. Yine Tevrat, Zebir ve incil’de diisiinen kimseler i¢in [son peygamberin]
gectigi yerleri agiklamuslardir. Ayni sekilde Havariler de agiklamustir.

S6z konusu firkalar kendi aralarinda ihtilafa diisiince, Allah iman edenlere izniyle ihtilafa
diistiikleri konuda gercegi gosterdi. Bu sebeple Ibrahim’in ve ondan &nceki ve sonraki
peygamberlerin dinine davet etmek {izere Mesih’in ve kendisinden dnceki diger peygamberlerin
miijdeledigi [son] peygamberi gonderdi. [Bu dinin temeli ise] sadece Allah’a kulluk etmek, O’na
hicbir seyi ortak kogsmamak ve dinin tamamin1 Allah’a has kilmaktir. [Sonucta Hz. Peygamber]
yeryiiziinii putlara tapmaktan temizledi ve dini biiylik-kiiciik her tiirlii sirkten tamamen arindirdi.
Nitekim [0 donemlerde] Sam diyarinda ve diger bolgelerde Israilogullar ile “Biz Hristiyamz”
diyenlerin devletinde putlara tapimilmaktaydi. [Hz. Peygamber ise onlara] Tevrat, Incil, ZEbir ve
Furkan gibi Allah’in indirdigi tiim kitaplara ve Hz. Adem’den Hz. Muhammed’e kadar [gelip-gegen]
biitiin peygamberlere iman etmeyi emretti.

Allah soyle buyurmaktadir: “(Yahiidiler) “Yahudi olun” ve (Hristiyanlar da) “Hristiyan
olun ki dogru yolu bulasimiz” dediler. De ki: “Hayir, hakka yonelen Ibrahim’in dinine uyariz. O,
Allah’a ortak kosanlardan degildi.”. Deyin ki: “Biz Allah’a, bize indirilene (Kur’an’a), Ibrahim,
Ismail, Ishak, Yakub ve Yakubogullarina indirilene, Miisd ve Isd ‘ya verilen (Tevrat ve fncil) ile biitiin
diger peygamberlere Rab’lerinden verilene iman ettik. Onlardan hi¢birini digerinden ayirt etmeyiz
ve biz ona teslim olmus kimseleriz.” Eger onlar boyle sizin iman ettiginiz gibi iman ederlerse
gergekten dogru yolu bulmus olurlar; yiiz ¢evirirlerse onlar elbette derin bir ayriliga diigmiis olurlar.
Allah onlara karsi seni koruyacaktir. O, hakkyla isitendir, hakkiyla bilendir. “Biz Allah’mn boyasiyla
boyanmisizdir. Boyasi Allah inkinden daha giizel olan kimdir? Biz ona ibadet edenleriz (deyin).”
(el-Bakara, 2/135-138).

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 213

Allah bu [son] peygambere insanlar1 adéletle Allah’mn birligine (tevhid inancina) ¢agirmasini
emretti. Allah sdyle buyurdu: “De ki: “Ey kitap ehli! Bizimle sizin aramizda ortak bir séze gelin:
Yalniz Allah’a ibadet edelim. Ona hi¢bir seyi ortak kosmayalim. Allah’t birakip da kimimiz kimimizi
ilah edinmesin.” Eger onlar yine yiiz ¢evirirlerse, deyin ki: “Sahit olun, biz miislimanlariz.” (Al-i
Imran, 3/64). Yine O soyle buyurdu: “Allah bir insanla ancak vahiy yoluyla yahut perde arkasindan
konusur. Yahut bir el¢i gonderip, izniyle ona diledigini vahyeder. Siiphesiz O yiicedir, hiikiim ve
hikmet sahibidir. ”( es-Stra, 42/51). Diger bir ayette ise s6yle buyurdu: “Allah’in, kendisine Kitab 1,
hiikmii (hikmeti) ve peygamberligi verdigi hi¢bir insanin, “Allah’1 birakip bana kullar olun” demesi
diisiiniilemez. Fakat (s6yle ogiit verir:) “Ogretmekte ve derinlemesine incelemekte oldugunuz Kitap
uyarinca rabbdniler (Allah’in istedigi 6rnek ve dindar kullar) olun.” Onun size, “Melekleri ve
peygamberleri ilahlar edinin.” diye emretmesi de diistiniilemez. Siz miisliiman olduktan sonra, o size
hi¢ inkdrt emreder mi? ”( Ali- imran, 3/79-80).

Yine [Allah] ona [son peygambere], namazinin ve haccinin, peygamberlerin babasi,
haniflerin 6nderi Ibrahim (a.s.)’in bina ettigi Beytullah’a [Kabe’ye] dogru olmasmi emretti (el-
Bakara, 2/144). Onun tmmetini vasat bir timmet kildi (el-Bakara, 2/143). Onun iimmeti
peygamberler hakkinda, [bazilarinin] onlar1 Allah’a denk tutarak, onlara ulGhiyet isnad ederek,
onlara taparak ve onlar1 sefaat¢i kilarak haddi astiklar gibi asiriya kagmadilar. Onlarin yaptiklari
gibi peygamberlere eza ve cefadda bulunmadilar, onlarin onurlarini ve sayginliklarini hafife almadilar
ve onlara itaat etmekten yiliz ¢evirmediler. Aksine onlara saygi ve ta’zimde bulundular ve onlara
daima yardim ettiler ve desteklediler. Onlarin getirdiklerine iman ettiler, onlara itaat ederek tabi
oldular. Onlar1 imam ve onder edindiler, onlar1 sevdiler ve iistiin tuttular. Onlar sadece ve yalniz
Allah’a ibadet ettiler, yalniz O’na dayanip tevekkiil ettiler. Sadece O’ndan yardim dilediler ve hakka
yonelen kimseler olarak dini sadece O’na halis kildilar.

Ayni sekilde [kendilerine gonderilen] hiikiim ve kurallarda da, Allah bize neyi emrettiyse,
biz O’na itaat ettik. Bize neyi yasakladiysa ondan da kagindik. [Allah] Yakub’a helal kildig1 bazi
seyleri Israilogullarina yasakladign gibi, bize de bazi heldl seyleri yasakladiginda veya
Israilogullarina haram kildig1 baz1 seyleri Mesih’e helal kildig1 gibi, haram olan bazi seyleri bize
helal kildiginda isittik ve itaat ettik, dediler.

Allah’1n nebileri ve restlleri disindakilere gelince, onlarin Allah’in dininde degisiklik yapma
hakki yoktur. Dinde Allah’1n izin vermedigi yeni seyler ihdas edemezler. Peygamberler de sadece
Allah’tan bir teblig olarak bunlar1 sdylemislerdir. Ciinkii O yaratma ve emretme sahibi olandir.
O’nun disinda hi¢ kimse yaratmadigi gibi O’nun disinda kimse emredemez. Allah sdyle buyurdu:
“Hiikiim ancak Allah’a aittir. O, kendisinden baska hi¢hir seye tapmamanizi emretmistir. Iste en
dogru din budur. Fakat insanlarin ¢ogu bilmezler.” (Yusuf, 12/40).

Bu iimmet temizlik, necaset, heldl, haram ve ahldk konusunda orta bir yol tutmustur.
Oncekiler gibi sirf siddet ve katiliga, sonrakilerin yaptig1 gibi sirf sefkat ve acimaya dayali bir tutum
sergilememislerdir. Aksine Allah’mn diismanlarina siddetle, Allah’1in dostlarina sefkat ve merhametle
yaklagmiglardir. Mesih (a.s.) hakkinda, asirtya kagcan ve kat1 tutum sergileyenlerin sonradan bid’at
olarak ortaya koyduklarimi degil, Allah’in, Mesih’in ve Havarilerin dediklerini demislerdir.

Havariler, Son peygamberin [s.a.s.] Yemen bolgesinden peygamber olarak gonderilecegini
haber vermiglerdir. Ayni sekilde edeb [giizel ahlak] kiliciyla gdnderilecegini bildirmislerdir. Mesih
de O’nun [s.a.s.] apacik delillerle [beyyinat] ve te’ville gelecegini haber vermistir. Mesih’in kendisi
ise mesellerle [emsal] gelmistir. Bu ise agiklamasi uzun siiren bir konudur.

Dininin ve halkinin biiyiigii ve lideri [Kibris kralinin] din ve fazilet sahibi, ilmi ve ilmi
miizakere ve tartigmalar1 seven bir kimse oldugu [haberi] bana ulaginca, [bir] davet¢i [olarak] onun

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



214 Muammer BAYRAKTUTAR

bu durumunu dikkate aldiim]. Keza ben Seyh Ebu’l-Abbas el-Makdisi’nin,®® kralin gosterdigi
yakinlik, iyilik ve nezaketten dolay1 ona ve din adamlarina miitegsekkir olduguna sahit oldum.

Biz her bir ferdin iyiligini ve hayrmi isteyen bir milletiz. Yine biz, diinya ve ahiretin iyilik
ve hayirlarin1 Allah’1n size de vermesini dileriz. Allah’a kendisiyle kullukta bulunulan seylerin en
yiicesi, yarattiklarma nasihat etmek [onlara karst samimi olmak ve onlarm iyiligini istemek]tir.*
Allah, peygamberleri bu sebeple gondermistir. Kul ile Rabbi arasindaki hususlarda, ihlas ve
samimiyetten daha Ustiin ve yiice bir bagka deger yoktur. Kul mutlaka Allah’a kavusacak, Allah da
stiphesiz kulunu hesaba ¢ekecektir. Nitekim O sdyle buyurmustur: “Elbette kendilerine peygamber
gonderilenleri (hesaba ¢ekip) soracagiz. Peygamberlere de mutlaka soracagiz. ”(el-A’raf, 7/6).

Diinyaya gelince, onun bir degeri yoktur. Diinyanin {istiin ve degerli olani, ger¢ekte degersiz
ve kiigliktlir. Dlinyamin en degerli ve iistiin olan1 doniip dolasip riyaset (makam) ve mala (zenginlige)
dayanir. Mevki ve makamin varacagi en iist nokta ise Firavun gibi olmaktir. Onu da Allah intikam
alarak denizde bogmustur. Mal sahibi ve zengin olmanin sonu ise Karun gibi olmaktir. Allah da onu
yerin dibine geg¢irmistir (el-Kasas, 28/81). Allah’in peygamberi Musa’ya eziyet ve zulmii sebebiyle
kiyamet giiniine kadar yerin altinda feryat edip duracaktir.

Iste Mesih’den dnce ve sonra gelen biitiin peygamberlerin tavsiyeleri. Hepsi de Allah’a
kulluk ve ibadeti, ahiret hayatina 6nem verip ona yonelmeyi ve diinya hayatinin siis ve gosterisinden
yiiz ¢evirmeyi emretti. Gergekte diinyanin [su halinin] gegici ve degersiz oldugunu gdriince,
kavminin biiyligii olan [Kibris kralina] hediye edilecek en biiyiik seyin, [kendisine bir mektup
yazarak] ilim ve din konusunda nasihat ve tavsiyede bulunmayi, Allah’a yaklastiracak hususlarda
miizakere etmeyi ve asillar tizere kurulu olan fer’1 meseleler hakkinda konusmanin uygun olacagina
inandim.

Siz bilmektesiniz ki, Allah’in dini nefsin arzu ve isteklerine, atalarin ve uygarlik sahibi
kimselerin adet ve uygulamalarina gore olmaz. Aksine akilli kimse peygamberlerin getirdikleri
tizerinde, insanlarin ittifak ve ihtilaf ettikleri hakkinda diisiiniir ve kendisi ile Rabbi arasindaki
seylere dogru ve saglam bir akide, giizel ve salih amele dayanan bir iliskiyle Allah’a yaklasir. insan
gonliindeki her seyi, herkese aciklayamazsa dahi, kendisi bu hususta bu kadariyla faydalanir.
“Hidayete erenlere gelince, Allah onlarin hidayetini artrir. Onlarin Allah’a karsi gelmekten
sakinmalarint saglar.”( Muhammed, 47/17).

Kralin ilme ve hayra olan istek ve ragbetini 6grendigimde, onunla yazistim ve sordugu
meselelere cevap verdim. Oyle ki [bir ara] bazi dini ve diinyevi fayda ve yararlar1 [temin] igin
Kibris’a gitmeyi dahi diisiindiim. Su var ki, kraldan Allah ve restliiniin razi oldugu bir sey goriirsem,
ben de ona yaptiginin gerektirdigi sekilde ona muamelede bulunurum. Siiphesiz kral ve halki
bilmektedir ki, Allah dinini destekleyecek mucizelerini genel olarak biitiin peygamberlerde, 6zel
olarak Muhammed (s.a.s.) de izhar etmis, inkarcilar1 ve ikiyiizlileri zelil kilmusgtir.

Mogol komutam1 Gazan ve askerleri Dimask’a gelince, Gazan Islaim’a girerek Miisliiman
oldu. Ancak onlarin yaptiklarindan, Allah, O’nun restilii ve mii’minler hognut ve razi olmadilar. Zira
onlar Allah’m dinine geregi gibi asla baglanip uymadilar. Ben Gazan ve komutanlariyla bir araya
geldim. S6z konusu toplantilarda onlarla aramizda agiklamasi uzun meseleler ve konular giindeme
geldi. Bu konudaki haberler Kral’a ulagmig olmalidir. Bu hadiselerden sonra Allah onu [Gazan] ve

13 Kibris’ta Hristiyanlarin elinde esir bulunan Miisliimanlardan biridir (Demc, tsz.: 37).

14 Tbn Teymiyye’ nin bu ifadeyle Hz. Peygamber’in su hadisine isaret ettigi anlasilmaktadir: Temim ed-Dari’nin riviyetine
gore Hz. Peygamber (s.a.s.) “Din nasihattir/samimi olmaktir.” buyurdu. Biz kendisine ‘Kim i¢in nasihattir?”’ dedigimizde,
O (s.a.s.) “Allah’a, Kitabina, Rastliine, mii’'minlerin yéneticilerine ve tiim Miisliimanlara karst samimi olmaktir” buyurdu
(Buhari, 2002: iman 42; Miislim, 1991: Iman 95; Ebti Daviid, 2009: Edeb 56; Tirmizi, 1998: Birr 17; Nesai, 1986: Bey’at
31, 41).

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 215

ordusunu bize zelil kild1.*® Oyle ki [savas bir tarafa] biz ellerimizle onlara vuruyor ve yiiksek sesle
bagirarak [onlar1] azarliyorduk. [Mogollarla] birlikte bulunan Sis sehrinin valisi, kiiglik bir ¢ocuk
gibi muamele goriiyordu. Hatta bizimle birlikte olan bazi miiezzinler, yiiksek sesle azarliyor ve ona
kot sozler sOyliiyordu. O da karsilik vermeye cesaret edemiyordu. Gazan’in vezirleri de onun koti
niyetli biri oldugunu belirtiyorlardi. Sizin elgileriniz sahil nahiyesine ulagstiklarmda [onlar
karsilamak {izere] ben de hazir bulundum. Tatarlar bana Sis valisinin hakkinizda yapmak istedigi
durumu haber verdiler. Oysa o sizi bobiirlenmeye davet ediyordu. Sis valisine en ¢ok hakaret eden
ve onu kiiciik gorenler Tatarlardi. Bununla birlikte, dininize mensup insanlara giizel muamelede
bulunan, onlar1 miidafaa ederek himaye eden bizdik.

Biitlin Hristiyanlar bilmektedir ki, ben Hristiyan esirlerin serbest birakilmasi hususunda
Tatarlarla konusunca, Gazan ve Kutlu Sah onlar1 serbest birakti. Esirler hakkinda Mulay’la da
konustum. Bunun {izerine Miisliiman esirlerin serbest birakilmasina izin verdi. Fakat bana: “Ancak
elimizde Kudiis’ten aldigimiz Hristiyan esirler de var. Onlar serbest birakilamazlar.” dedi. Ben de
ona: “Bilakis elinizde zimmilerden ne kadar Hristiyan ve Yahidi esir varsa onlar1 sizden kurtaririz
ve ne Miisliimanlardan ne de zimmilerden, elinizde tek bir esir birakmayiz.” dedim. [Boylece]
ellerindeki Hristiyan esirlerden Allah’in dilediklerini kurtardik. Bizim onlara yaptigimiz muamele
ve iyilik budur. Karsiligini vermek ise Allah’a aittir.

Ayni sekilde elimizde bulunan Hristiyan esirlere nasil iyilikle yaklastigimizi, sefkat ve
merhamet gosterdigimizi herkes bilmektedir. Zira peygamberlerin sonuncusu [Hz. Muhammed ] bu
diinyadan ayrilirken bize namazi ve elimizin altindakilere iyi davranmay: tavsiye etmistir.'® Allah
Tedla da soyle buyurmustur: “Onlar (mii’'minler), seve seve yiyecegi yoksula, yetime ve esire
yedirirler. ”’( el-Insan, 76/8).

Tatarlar bu dine [Is]dm] boyun egdikleri ve bu dine girdikleri halde, biz onlar1 aldatmadik ve
onlara ikiylizlii davranmadik. Bilakis onlara i¢inde bulunduklari fesad: ve onlarla cihad etmeyi
gerekli goren Islam dininden ¢iktiklarini izah ettik. Misir ve Sam bélgesinde konuslanmis Allah’in
destekledigi ordular1 ve korunmus askerleri, kendilerine direnenlere ve diismanlik besleyenlere karsi
mansir ve muzaffer olmaya devam etmektedir. Bu esnada, halk arasinda Tatarlarin Miisliiman
olduklarina iligkin bir s6ylenti yayildiginda [Miisliiman] askerlerden [bir¢cogu] onlarla savagsmaktan
kacindi. [Onlardan ancak az bir grup Tatarlarla savasti]. Sonugta Tatarlardan on binlerce asker
oldiriliirken, Miisliimanlardan iki yiliz kadar1 bile 6lmedi. Miisliiman ordusu Misir’a vardiginda, s6z
konusu mel’tin [Tatar] taifesinin ¢ikardig1 fesat ve dinsizligi haber alinca, Allah’in askerleri yola
cikt1 ve ayak sesleri yeri inletiyordu. [Islam ordusu] ¢oklugu, kuvveti, sayisi, imam ve sadakati ile
vadileri, ovalar1 ve daglar1 doldurup tasirtyordu. Rablerine ihlas ve sadakatle bagli hanif iimmete
yardim1 devam eden Allah’in meleklerle kusatilmig bu ordulari, akillara ve kalplere durgunluk
veriyordu. Diisman Islam ordusunun 6niinde hezimete ugrayarak yenildi ve karsisinda duramad.

15 Mogollarm Islam diinyasin istilas1 Ibn Teymiyye’ nin yasadigi déneme de tekabiil etmektedir. Hiilaghh Bagdat’1 istila
edip Abbasi hilafetine son verdikten sonra, ordularint Suriye iizerine yonlendirmistir. Ancak Mogol ordularinin ilerleyisi
Memlikler tarafindan Aynicalut savasinda (658/1260) durdurulmustur. Gazan Han (1295-1304) doneminde ki tesebbiisler
ise basarisizlikla neticelenmistir (Ozgiidenli, 2005: XXX, 226). Mogol saldirlari sonucu halkin ve bir cok alimin Dimagk’1
terketmesine ragmen Ibn Teymiyye sehirden ayrilamanus, Dimask halki i¢in Mogol hiikiimdar1 Gazan Han’1n karargahina
giderek emén dilemis ve biiyiik bir katlianun yasanmasim 6nlemistir. Mogollarm yeniden saldiriya gegmesi iizerine ibn
Teymiyye halki cihada tesvik etmis, Memluk Sultan1 Muhammed b. Kalavun’dan Mogollara karst savagmasi i¢in Kahire’ye
gitmis, kendisi de bizzat Mogollara kars1 cephede savasa katilmis ve Dimagk civarindaki Sehab bolgesinde Mogollar biiyiik
bir yenilgiye ugratilmistir ( Koca, 1999: XX, 392).

16 Namaza devam etmek ve ellerinin altinda bulunan kéle ve cariyelere vs. iyilikle muamele etmek, Hz. Peygamber’in
vefatindan Once yaptigi vasiyetlerden sonuncusu olarak kaynaklarda rivayet edilmistir. Buna gére Hz. Peygamber:
“Namaza, [bilhassa] namaza [dikkat edin] ve elinizin altindakilere [ivi davranin] ” buyurmustur (bn Mace, 2009: Cendiz
64, Vasaya 1; Ahmed b. Hanbel, 2001: XIX, 209, XXXXIV, 84, 261, 282, 315; ibn Hibban: 1993, XIV, 570; Taberan,
tsz.: XXIII, 306, 379; Hakim, 1990: III, 59).

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



216 Muammer BAYRAKTUTAR

Diisman ikinci defa saldiriya gecince, lizerlerine canlarii ve siivarilerini heldk eden 6yle bir azap
gonderildi ki, perisan ve darmadagin sekilde geri ¢ekilmek zorunda kaldilar. Boylece Allah vaadini
yerine getirerek tasdik etti ve kulunu muzaffer kildi. Diisman suan biiyiik bir zorluk, gerileme ve her
taraftan kusatilmis bir belanm, Islaim ise [her giin] yiikselen bir izzet ve pes pese artan bir hayir
icindedir. Hz. Peygamber (s.a.s.) de sO0yle buyurmustur: “Siiphesiz Allah bu timmete, her yiizyilin
basinda dinini [icinde bulundugu durumu iyilestirerek] yenileyecek bir kisi gonderir.”*’

Bu din [siirekli] bir ilerleme ve yenilenme i¢indedir. Ben Kral’a ve halkina nasihat ediyorum
ki, Tevrat’y, Incil’i ve Furkan’1 indiren Allah’tan baska higbir ilah yoktur. Kral bilir ki, Necran
heyetinin tamami Hristiyandi. Aralarinda piskopos ve digerleri de vardi. Hz. Peygamber (s.a.s.)’e
geldiklerinde ve Peygamber de onlar1 Allah’a, Restl’iine ve Islim’a davet ettiginde, O’nunla
Mesih’in durumu hakkinda konustular ve tartigtilar. Deliller aleyhlerine gelisince, yan g¢izmeye
basladilar. Bunun iizerine Allah, peygamberine [su ayeti indirerek] onlar1 miibahaleye/lanetlesmeye
davet etmesini emretti. “Sana ilim/bilgi geldikten sonra artik kim bu konuda seninle tartisacak olursa
de ki: “Gelin, ogullarimizi ve ogullarmmizi, kadinlarimizi ve kadinlarimizi ¢cagiralim. Biz de siz de

toplanalim. Sonra goniilden dua edelim de, Allah’in lanetini (aramizdan) yalan séyleyenlerin iistiine
atalim.” (Al-i Imran, 3/61).

Peygamber (s.a.s.) bunu zikredince, aralarinda istisarede bulundular ve soyle dediler:
“Biliyorsunuz ki, O bir peygamberdir [ve ger¢ek olan su ki] herhangi bir peygamberle lanetlesip de
felaha eren yoktur.” Bunun flizerine Peygamber’e cizye Odeyerek zimmet altina girdiler ve
miibaheleden kagiarak [peygamberden] kendilerini bagislamasim dilediler.®

Hz. Peygamber (s.a.s.) aym sekilde, Sam’daki Hristiyanlarin ve Akdeniz’den
Konstantiniyye’ye kadar [uzanan bolgelerin] krali olan Kayser’e bir mektup gonderdi. [Kayser]
istiin ve faziletli bir kraldi. [Hz. Peygamber’in] mektubunu okuyunca ve onun alametlerinden
sorunca, O’nun (s.a.s.) Mesih’in miijdeledigi peygamber oldugunu anladi. O (s.a.s.), Allah’mn
Ibrahim’e oglu Ismail hakkinda kendisine vaatte bulundugu peygamberdi. Bunun iizerine Kayser
[Herakliyus], Hristiyan olan kavmini O’na biat etmeye davete basladi. Hz. Peygamber’in mektubuna
biiyiik bir hiirmet gosterdi, onu dperek gozlerine siirdii ve soyle dedi: “Istiyorum ki O’na gideyim ve
O’nun ayaklarimi yikayayim. Eger iizerimdeki su krallik vazifesi olmasaydi, mutlaka O’na
giderdim. ”(Bllghﬁri, 2002, Cihad 101; Taberant, tsz., VIII, 16. Tbn Seyyidunnas, 1993, 11, 326; Zehebi,
1993, 11, 54).

Habesistan’in Hristiyan krali Necasi’ye gelince, kendisine hicret eden sahabilerden Hz.
Peygamber’in haberini alinca, O’na iman etti ve O’nu tasdik etti. Oglunu ve dostlarin1 muhacir olarak
O’na gonderdi. Peygamber (s.a.s.), Necasi vefat edince [giyaben] cendze namazim kildi (Buhari,
2002, Cenaiz 54; Miislim, 1991, Cendiz 62-64, 67 ; Tirmizi, 1998, Cendiz 37; ibn Mace, 2009, Cenaiz
33; Ahmed b. Hanbel, 2001, 1V, 144, XII, 58, XIII, 267, XXIII, 128; ibn Hibban, 1993, VII, 365-
366). Necasi Meryem Stresi’ni duyunca aglayarak gozyaslarma boguldu. Miislimanlar Mesih
hakkindaki gériislerini ona anlattiklarinda Necasi soyle dedi: “Allah’a yemin olsun, Isd (a.s.) 'in bu
anlatilanlardan bir ¢6p kadar dahi bir fazlahig yoktur.”(Ahmed b. Hanbel, Miisned, VII, 409).%

17 Hadis, miistakil baglik altinda degerlendirilecektir.

18 Kur’an-1 Kerim’de bahsi gegen ve miibahale olarak bilinen hadisenin ayrintilarna basta Buhari olmak {izere hadis
kaynaklarinda yer verilmektedir. (Bkz. Buhari, 2002: Megazi 72; Ahmed b. Hanbel, 2001: VII, 45; Hakim, 1990: III, 299
Ayrica miibahale olayr hakkinda kapsamli bir aragtirma i¢in bkz. Aldemir, 2011:135-154)

9 Ancak kaynaklarda “Eger iizerimdeki su krallik vazifesi olmasaydi, mutlaka O’na giderdim.” kismu Kayser’in
(Herakliyus) sozii olarak yer almamaktadir. Bu kisim Necasi’nin s6zii olarak nakledilmistir (Bkz. Sa‘id b. Manstr, 1982:
II, 227; Ahmed b. Hanbel, 2001: VII, 409; Ibn Seyyidunnas, 1993: 1, 139; Ibn Kesir, 1986: III, 69).

2 Suayb el-Arnaviit, Ahmed b. Hanbel’in bn Mes’id’dan rivayet ettigi hadisin senedinde yer alan Hudeyc b. Muaviye’nin
miinekkid muhaddisler tarafinda tenkide ugrayan zayif bir ravi olmasi sebebiyle, hadisin isnadinin zayif oldugunu

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 217

Yine soyle dedi: “Onun (s.a.s.) getirdikleri ile Musa (a.s.) in getirdikleri ayni kandilden ¢ikmakta ve
akmaktadir.” (Ahmed b. Hanbel, 2001, III, 267, XXXVII, 173. Ayrica bkz. Ibn Hisam, 1955, 1, 336;
Beyhaki, 2003, 1, 179; Zehebi, 1993, I, 193).

Hz. Peygamber (s.a.s.)’in siret ve siinnetine gore, Hristiyanlardan her kim Allah’a, O’nun
kitaplarina ve peygamberlerine iman ederse, o kimse artik O’nun timmetindendir. Onlarm lehine olan
onun da lehine, aleyhlerine olan, onun da aleyhinedir. Yine o kimseye, biri Isa (a.s.)’a, digeri de
Muhammed (s.a.s.)’e iman etmesinden dolay1 iki sevap vardir.”’ O’na (s.a.s.) iman etmeyen
kimselere kars1 Allah, Kur’an’da savasmay1 emretmistir: “Kendilerine kitap verilenlerden Allah’a
ve ahiret giiniine iman etmeyen, Allah in ve Resiiliiniin haram kildigini haram saymayan ve hak din
Islam’1 din edinmeyen kimselerle, kiiciilerek (boyun egerek) kendi elleriyle cizyeyi verinceye kadar
savagmn.” (et-Tevbe, 9/29).

Su halde Allah’a iman etmeyen kimse, iistelik Allah’a uygun olmayan sozler kullanir,
[1s4’nin] {igiin iiglinciisii oldugunu, carnuha gerildigini sdyler ve O’nun peygamberlerine iman etmez.
Aksine Allah’in hamile kaldigin1 ve dogurdugunu ileri siirer. Ona gore O, yiyor, igiyor, ayakyoluna
gidiyor ve uyuyordu. iste O, Allah ve Allah’in ogludur. Allah veya oglu, ona huliil etmis ve onun
tabiatina biirlinmiistiir. Yine o [kimse], peygamberlerin sonuncusu Hz. Muhammed’in getirdiklerini
inkar eder. Tevrat ve Incil’in metinlerini/nasslarmni tahrif ederek degistirir. Zira [mevcut] dért Incil
arasinda, [icerisinde ne gibi tutarsizliklar oldugunu akilli kimselere gosteren] celiskiler ve ihtilaflar
bulunmaktadir. Yine o kimse hak [dine] inanmaz. Hak din, Allah’in emrettiklerini ve kendisine
kulluk ve taat igin vacip kildiklarim kabul etmektir. Bu arada o, Allah’in ve restliiniin haram kildigi,
kan, lase/murdar hayvan ve domuz etini haram kilmaz. Oysa bunlar, Hz. Adem’den Hz.
Muhammed’e kadar haram olarak devam edip gelmistir. Onu [domuz etini] hi¢bir peygamber helal
ve miibah gérmemistir. Ustelik Hristiyan alimler de onun haram oldugunu bilmektedir. Bunu agik¢a
ortaya koymada bazilarina umma ve sakinma, bazilarina da inat, adet vb. seyler engel olmaktadir.
Yine ahiret giiniine de iman etmez. Zira onlarin hemen hemen tamamu, bedenlerin kiyametini
[dirilisini] kabul etse de, Allah’in haber verdigi cennette yeme, igme, giyinme, eslerin beraber
olmasini, cennetin nimetlerini ve cehennemde azap gérmeyi kabul etmezler. Bilakis onlarin kabul
ettigi cennet nimetlerinin en azamisi isitme ve koklamadir. Yine onlardan bazilar felsefeci olup
bunu iclerinde gizlemektedir ve insanlarin geneli ile 6zellikle akillarinin zayiflifindan 6tiirii
kadinlarla ve rahipler gibi yasayan abidlerle alay ederler. Iste kimin [din bakimidan] durumu bu
sekildeyse Allah, peygamberine Allah’in dinine girinceye veya cizye verinceye kadar, o kimseye
kars1 savasmasini emretmistir. Iste Muhammed (s.a.s.)’in dini budur.

Dahasi ne Mesih (a.s.) ne de kendisinden sonra Havariler cihadla emrolunmuslardir. Su halde
o ve ondan sonra gelen Havariler 6zellikle de onlar bu hanif iimmete karsi cihadla emrolunmamisken

belirtmektedir. Hadisin diger ravileri ise sikadir. Bu arada Arnavit, ibn Hacer’in Fethu l-bdri’de hadisi hasen olarak
degerlendirdigini ifade etmektedir (Bkz. Ahmed b. Hanbel, 2001: VII, 409). Ancak ayn1 hadiseyi anlatan bagka rivayetler
de vardir. Nitekim Ahmed b. Hanbel’in Ummii Seleme’den naklettigi bir baska rivayetin ise Suayb Arnaviit hasen oldugunu
belirtmektedir. (Bkz. Ahmed b. Hanbel, 2001: 111, 263-268).

2 Hz. Peygamber: “Uc kimseye ecir ve sevaplari ikiser defa verilir: [Birincisi] Ehl-i Kitab tan peygamberine imdn eden
bir kimse, Peygamber (s.a.s.)’e erisir, O’na imdn eder, tabi olur ve O’nu tasdik ederse, o kimseye iki ecir/sevap verilir.
[Tkincisi] Baskasimn miilkiinde olan bir kile, hem Allah’in hem de efendisinin hakkim oderse, ona da iki ecir vardir.
[Uciinciisii] ise cariyesi olan bir kimse, ona iyi bakar, onu giizelce terbiye eder ve onu azad ederek onunla evlenirse ona
da iki ecir vardir.” buyurmustur (Buhari, 2002: Nikah 13, Cihad 144; Miislim, 1991: Iman 70; Tirmizi, 1998: Nikah 25;
Nesai, 1986: Nikah 65). Ibn Hacer hadisi, iman eden Ehl-i Kitab’a, bazilar1 gibi inanmamakta inat ve 1srar etmemesi
sebebiyle bir ecir, kendi inang ve goriiglerine karsi nefsiyle miicadele etmesi nedeniyle de o kimseye ikinci bir ecir daha
verilmesinin miimkiin oldugu seklinde degerlendirmektedir (Ibn Hacer, 2012: VI, 3622).

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



218 Muammer BAYRAKTUTAR

Ey Kral, Allah ve resiiliinden elinde bir delil olmaksizin, [Miisliimanlarin] kanlarmi dékmeyi,
kadinlarini esir etmeyi ve mallarmi almayi nasil helal kilarsin?

Bu arada, kral bizim iilkelerimizde zimmet ve eman altinda olan ve sayilarin1 ancak Allah’in
bilebilecegi kadar ¢ok sayida Hristiyanin bulundugunu bilmiyor mu? Yine bizim onlara muamele ve
yaklagimimiz bilinmektedir ve ortadadir. Su halde ahlak, vicdan ve dini olan higbir kimsenin asla
razi gelmeyecegi bu tiir muamelelerle Miisliiman esirlere nasil muamelede bulunabilirsiniz? Ben
kral, ailesi ve yakinlar1 hakkinda herhangi bir sey demiyorum. Zira Ebu’l-Abbas krala ve ailesine
cok slikran duymakta ve yaptiklari iyilikleri itiraf etmektedir. Ben bu sézlerimi halkinin geneli igin
sOyliiyorum. Bu arada esirler de kralin reayasindan degil midir? Mesih’in ve diger peygamberlerin
vasiyet ve sozleri iyilik etmeyi ve giizel muamelede bulunmayi tavsiye etmiyor mu? Pekiyi bu
nerede?

Bu arada onlarin [Miisliiman esirlerin] ¢ogunlugu kallegs¢e ve ihanetle alinip kagirilmistir.
Kalleslik ve ihanet ise, biitiin dinlerde, yasalarda ve yonetimlerde haramdir ve yasaktir. Su halde
hainlikle ve kallesce ele gegirdiginiz kimseler iizerinde tasarrufta bulunmayi nasil kendinize helal
goriiyorsunuz? Siz bu duruma diisseniz ve Miisliimanlar da size bu muamelenin bir kismiyla karsilik
verse, siz kendinizi nasil glivende hissedebilirsiniz? Allah 6zellikle de su gilinlerde Miislimanlarin
yardimeisi ve himaye edenidir. Islam iimmeti cihada odaklanmis ve zorluklara kars1 hazirlanmustir.
Allah’a ibadet ve taat halindeki salih kullar, Rahman’in veli ve dostlar1 bunu istemektedir.
Sahillerdeki agik ve gedikleri [sinirlar1] kahraman ve gézii pek komutanlar tutmus olup bazi fayda
ve etkileri goriilmeye baslanmistir ve giin gectikge de artmaktadir.

Su halde Miislimanlar arasinda, krallar1 dahi yataklarinda ve atlar1 {izerinde avlayacak
fedailer ve kahramanlar vardir. Bu kahramanlarin haberleri krala 6nceden ulagsmistir ve ulasmaktadir.
Yine onlarin arasinda dyle salih kimseler vardir ki, Allah onlarin dualarini geri ¢evirmez, istek ve
arzularmi bosa ¢ikarmaz. Oyle ki onlarm gazap ettigine Allah da gazap eder, onlarm razi oldugundan
Allah da razi olur. iste su Tatarlar. Sayilarmin ¢ok olmasina ve Islim’a girmelerine ragmen,
Miisliimanlar onlara gazap edince, anlatilmayacak kadar biiyiik beldlar ve musibetler onlar1 her
yonden kusatti. Su halde Ey Kral, Miislimanlara hem her yonden komsu olup, akill1 hi¢cbir kimsenin,
bir Miisliimanin ve de anlasmali bir zimminin asla raz1 gelmeyecegi bu tiir muameleleri gosteren bir
kavme nasil iyilikle yaklasilabilir?

Dolayisiyla, siz de bilmektesiniz ki asil olarak Miisliimanlarin herhangi bir sucu ve giinah1
yoktur. Aksine onlar, yaptiklarindan dolay1 siikran ve minnete mazhar olmuslardir. Siiphesiz akil
sahibi kimselerin iistiinliigii konusunda mutabakata vardiklar1 sey, Miisliimanlarin dinidir. Oyle ki
filozoflar da diinyaya bu dinden daha iistiin bir baska dinin gelmediginde ittifak etmiglerdir. Sonugta
bu dine uymanin gerekliligini ifade eden nice deliller ortaya konulmustur.

Dahasi bu iilkeler ve deniz sahilleri hala Miisliimanlarin hakimiyetindedir. Hatta Kibris bile,
Miisliimanlardan geri alinma siiresi, ii¢ yiiz seneden bile daha azdir. Bu arada Hz. Peygamber (s.a.s.)
Miisliimanlara kiyamete kadar iistiin olacaklar1 vaadinde bulunmustur.”®> Dolayisiyla kullarin ve
iilkelerin Rabbi olan alemlerin Rabbi’nin bagkalarinin intikamini aldig1 gibi, iilkesindeki su mazlum
esirlerin intikamin1 da almada Kral’a gilivence verecek her hangi bir sey var midir? Miisliimanlari,
[kendilerini] harekete gecirecek baska seyler icin elde ettiklerini dini duygular1 ve dinlerine olan
bagliliklar1 i¢in elde etmeyeceklerinden Kral nasil giivende olabilir? Su halde eger biz, kral ve
dostlarindan iyilik ve giizellik goriirsek, biz de onlara iyilik ve giizellikle muamele ederiz. Aksi halde
kim zulme maruz kalirsa, Allah ona mutlaka yardim edecektir.

2 Hz, Eeygamber “Ummetimden bir tdife, kiyamete kadar hak iizere galip olmaya devam edecektir.” buyurmustur (Buhéri,
2002: T’tisam 10, Menakib 27, Tevhid 29; Miislim, 1991: Iméret 53; Ebx David, 2009: Cihad 4; Tirmizi, 1998: Fiten 51;
Ibn Hibban, 1993: XV, 217; Taberani, tsz.: XVII, 314).

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 219

Siz de bilmektesiniz ki bu, Miisliimanlar igin en kolay seylerden biridir. Su vakitte maksadim
sadece sizinle bu hususta en giizel sekilde konusmak, ilmi hususlar tizerinde yardimlagmak, hakka
tabi olmak ve gerekeni yapmaktir. Eger kralin yaninda aklina ve dinine giivendigi bir kimse varsa,
onunla birlikte ilmin temel esaslarini ve dinlerin ger¢cek mahiyetlerini arastirsin. Hicbir sey
duymayan, diisiiniip kavrayamayan su taklit¢ci Hristiyanlardan olmay1 kabul etmesin. Zira “Onlar
hayvanlar gibidirler, belki yolca onlardan daha da saskindirlar. ”(el-Furkan, 25/44).

Bu isin [kurtulusa ermenin] esasi, Allah’tan yardim istemen, O’ndan hidayet dilemen ve
O’na sdyle dud etmendir: “Allahim, bana hakki hak olarak gdster ve ona tabi olmakta bana yardim
et. Bana batil1 da batil olarak goster ve ondan kaginmada bana yardimci ol. Batili bana anlagilmaz ve
muglak kilma ki, sonugta nefsimin istek ve hevasina uyup batila ve dalalete diismiis olmayayim.”
Yine sdyle diyerek dua et: “Allahim, Ey Cebrail’in, Mikail’in ve Israfil’in Rabbi! Ey, goklerin ve
yerin yaraticis! Ey goriilen ve gériilmeyeni bilen! Ihtilafa diistiikleri konularda kullarin arasinda
hiikiim sahibi olan Sensin. Beni, izninle hakkinda ihtilafa diisiilen [konularda] hakka [ve dogruya]
ulastir. Siiphesiz Sen diledigini dosdogru yola iletir ve ulastirirsin.”

Mektup, bundan daha fazla uzatilmayi kaldirmaz; ancak benim krala diinya ve ahirette fayda
verecek olan1 dilemekten bagka bir maksadim yoktur. Krala fayda saglayacak olan hususlar da su iki
seydedir: Onlardan birincisi, 6zel olarak kralla ilgidir. Bu da ilmi ve dini 6grenmesi, hakkin
[kendisine] agilmasi, siiphelerin ortadan kalkmasi ve emredildigi sekilde Allah’a ibadet ve kulluk
etmesidir. Dolayisiyla bu, onun i¢in diinyanin miilk ve saltanatindan ve de her tiirlii nimet ve
degerinden daha hayirlidir. Nitekim Mesih de bu gayeyle génderilmis olup, onun Havarilere d6grettigi
de bundan ibarettir. Ikincisi ise, hem kendisi, hem de Miisliimanlaradir. Bu da iilkesindeki esirlere
yardimci1 olmasi, onlara iyilik ve ihsanda bulunmasi, halkina onlara iyi davranmalarini emretmesi,
onlarin kurtulmasinda bizimle yardimlagsmasidir. Zira esirlere kotii muamelede bulunmada kralin,
hem kendi dinine, hem Allah’in dinine, hem de Miislimanlara gore biiyiik bir sorumlulugu vardir.
Nitekim [esirlere iyi davranma konusunda] insanlara en biiyiik tavsiyeyi Mesih yapmuistir.

Dogrusu Hristiyanlarm, kendileriyle savasmayan bir toplulugu, ister haince olsun ister
olmasin esir almalari, biisbiitiin sasilacak bir hadisedir. Oysa Mesih (a.s.) sOyle demektedir: “Kim
senin sag yanagina tokat atarsa, sen ona sol yanagint ¢evir. Birisi senin hirkani alirsa, sen ona
gomlegini de ver.” (Incil, 1991, s. 11, Matta, 5/38). Su halde elinizde esirlerin sayis1 arttik¢a, Allah’mn
ve onun Miisliman kullarmin gazabi da artacaktir. Dolayisiyla Kibris’taki esir Miisliimanlarin
durumu ortadayken, susmak nasil miimkiin olur? Ozellikle de elinizdeki su esirlerin ekseriyeti,
kendilerine yardim edebilecek kimseleri bulunmayan fakir ve giigsiiz kimseler iken. iste Ebu’l-
Abbas, Miisliimanlarin abid, zahid ve alimlerinden oldugu halde, bu hususta zor kullanmaktan baska
[yapabilecegi] bir fedakarhk kalmamustir. islam dini de bize yoksullara ve fakirlere yardim etmemizi
emretmektedir. Dolayisiyla bu hususta cesitli sekillerde bu duruma yardimci olmada krala daha
biiyiik is diismektedir. Ozellikle de Mesih, Incil’de bunu tavsiye etmektedir, giines ve yagmur gibi
herkesi i¢ine alan sefkat, merhamet ve iyiligi emretmektedir. Kral ve adamlari, esirlerin
kurtarilmasinda ve onlara iyi davranilmasinda bizimle yardimlasirsa, bu hususta en biiyiikk pay
[miikafat], diinya ve ahirette onlara ait olacaktir. Ahiretteki miikafatina gelince, Allah ona bunun ecir
ve sevabini verecektir. Bu hususta heva ve arzusuna tabi olmayan Hristiyan alimlerin hig¢bir siiphesi
yoktur. Bilakis Allah korkusu bulunan ve insaf sahibi olan herkes, onlarin 6zellikle de kalleslik ve
ihanetle esir alinanlarm, haksizca esir alindiklarini bilmektedir.

[Halbuki] Allah, Mesih, Havariler ve Mesih’in dinine tabi olanlar, bunlarin hi¢ birisi,
Ibrahim’in dinine mensup olanlarm esir edilmesini de, dldiiriilmesini de emretmemistir. Su halde
Hristiyanlarin kahir ekseriyeti, Hz. Muhammed’in (s.a.s.) immilerin resilii oldugunu kabul ettikleri
halde, peygamberlerinin dinine tabi olan [Miisliiman]lara savas agmak nasil caiz olur?

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzég



220 Muammer BAYRAKTUTAR

Eger birisi “Ilk 6nce onlar bizimle savast” derse ona sdyle denilir: Bu, ihanet ettiginiz ve
onlara karsi savas baglattiginiz kimseler hakkinda dogru degildir. Onlardan size karsi savas
baslatanlara gelince, onlar mazurdur. Zira Allah, ona ve resiliine bunu emretmistir. Hatta Mesih ve
Havariler de bu hususta kendilerinden s6z almustir. Allah’a ve resiliine itaatle amel eden, O’na kulluk
etmeye ve dinine inanmaya ¢agiran, biitiin ilahi kitaplar1 ve peygamberleri kabul eden, dinin
tamamen Allah’a ait olmas1 igin Allah’in adin1 yliceltmek amaciyla savasan kimse ile Allah’in ve
peygamberlerinin emrinin aksine, nefsinin hevasina uyarak ve seytanina itaat ederek savasan kimse
bir degildir.

Bu arada hala, Hristiyan krallari, papazlari, rahibleri ve geneli iginde bilgi [bakimindan] ve
dinde digerlerinden farkli bir meziyete sahip olanlar olup, bunlar hakki nispeten bilmekte ve goguna
da uymaktadir. Yine onlar, bagkalarinin Islam hakkinda bilmediklerini bilerek, islim’m ve ona
uyanlarin degerini bilip takdir etmekte ve onlara diinya ve ahirette kendilerine fayda verecek giizel
muamelelerde bulunmaktadir. Ayrica, peygamberlerin ve sadik kimselerin s6zlerinde esirleri serbest
birakmanin ve azat etmenin sevabi hakkinda dileyenler icin bilinen sevaplar vardir.? Ogrenmek
isteyen i¢in bu bilinen bir durumdur. Dolayisiyla kral bu hususta onlarla birlikte hareket ederse,
bunun hayrimi gorecektir.

Diinyaya gelince, siiphesiz Miisliimanlar hayr1 ve serri ddiillendirmede herkesten daha
kudretlidir. Onlarla savasa kalkanlarin vay haline. Kral’in, [Hz. Peygamber’in] siyerini duymus
olmasi ve kendisine Miisliimanlar igerisinde halen var olan nice az toplulugun Hristiyanlardan ve
digerlerinden kendilerinden kat kat fazla topluluklara galip geldiklerinin®® haberinin ulasmis olmas1
gerekir. Su halde Miisliimanlarin sayis1 kat kat fazla oldugunda durum nasil olur, [gerisini sen]
diisiin!. Yine ona eski ve yeni donemlerdeki meshur savaslarin haberleri ulasnustir. Ornegin kirk bin
Miisliimanin, ¢ogunlugu Farslilardan olusan doért yiiz binden fazla askeri olan orduyu yenmesi gibi.
Hatta sayilarmin azlig1 ve Islam hiikiimdarlarmin onlar1 ihmal etmelerine ragmen siirlar1 bekleyen
akincilar hala Hristiyanlarin iilkelerine girebilmektedir. Nasil olmasin ki? Zira Allah Miisliimanlara
s0z birligi, ordularmin ¢oklugu, komutanlarinin giicii, himmetlerinin yiiceligi, Allah’a yaklastiran
amellere ragbet etmeleri, cihadin en hayirli ibadet oldugu yoniindeki inanglar1 ve peygamberlerinin
vadettigini tasdik etmelerinden dolayi biiyiik bir liituf ve ihsanda bulunmustur.

Nitekim Peygamber (s.a.s.) soyle buyurmustur: “Allah yolunda sehit olan kimseye alti
miikafat verilir. Kaninin ilk damlasinda biitiin giinahlar: affolunur, cennetteki makami gosterilir,
iman hullesi giydirilir, yetmis iki huri ile evlendirilir, kabir azabindan korunur, kiyamet giinii en
biiyiik korkudan giivende olur.”®

Ayrica Miislimanlarm iilkelerinde yasayan Hristiyanlarin sayisi, sizin iilkenizde yasayan
Miislimanlardan kat kat daha fazladir. Miisliimanlarin arasinda Hristiyanlarin 6nde gelenleri
yasamakta olup, deniz iilkelerinde [Kibris’ta] onlar gibisi ¢ok az bulunur. Elinizde esir olarak
bulunan Miisliimanlara gelince, onlarin arasinda Miisliimanlarin ihtiya¢ duyacagi ve kendisinden
fayda gorecekleri herhangi bir kimse yoktur. Biz sadece Allah rizasi i¢in, onlara olan sefkat ve

23 Hz. Peygamber esitlerin serbest birakilmast hakkinda sdyle buyurmustur: “Esiri kurtariniz, a¢ olam doyurunuz, hastay
ziyaret ediniz.” (Buhari, 2002: Cihad 170; Ahmed b. Hanbel: 2002, XXXI1/413). Yine kdle azadinin ecri hakkinda soyle
buyurmustur: “Her kim miisliimdn bir kéleyi azad eder ozgiirliigiine kavusturursa, Allah o koleden her bir organa karsilik
azad edenin bir orgamini, hattd onun fercine mukabil bunun fercini cehennem ateginden azdd edip kurtarw.” (Buhari, 2001:
Keffarati’l-Eyman 5; Miislim, 1991: Itk 5; Tirmizi, 1998: NiizGr 13). Kur’an-1 Kerim’de de kdle azadina tegvik edilmistir.
(Bkz. el-Bakara 2/177; en-Nisa 4/92; el-Maide 5/89; et-Tevbe, 9/60).

% “Ey Peygamber! Miiminleri savasa tesvik et. Eger icinizde sabirl yirmi kisi bulunursa iki yiiz kisiye galip gelirler. Eger
i¢inizde (sabirl) yiiz kisi bulunursa, inkar edenlerden bin kisiye galip gelirler. Ciinkii onlar anlamayan bir kavimdir.” (el-
Enfal, 8/64).

2 Hadis miistakil olarak incelenecektir.

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 221

merhametimizden dolay1 ve Allah’in, sadik kullarmi 6diillendirecegi ve iyilik sahibi kimselerin
ecrini zayi etmeyecegi bir giinde O’na yakin olmak gayesiyle onlar1 kurtarmaya caligiyoruz.

Bu mektubu [size ulastiran] Ebu’l-Abbas, kralin ve kardeslerinin iyilik ve faziletlerini bizlere
yaymis ve kalplerimizi krala kars1 yumugatmustir. Bu sebeple bana kralin iyilik yapmaya istekli, ilme
ve dine meyilli oldugu ulasinca ona mektup yazmaya karar verdim. Ben, krala ve dostlarina nasihat
ve tavsiyede bulunma ve onlarm iyiligini isteme hususunda, Mesih’in ve diger peygamberlerin
vekillerinden biriyim.*® Zira Hz. Muhammed’in {immeti, insanlar icin ¢ikarilmuis en hayirh
{immettir.”’ Onlar biitiin insanlar i¢in, diinya ve ahiretin iyiligini ister, iyiligi emreder, kétiiliikten
men eder, onlar1 Allah’a ¢agirir, dinlerinin ve diinyalarinin fayda ve maslahatlar1 konusunda onlara
yardime1 olurlar. Sayet krala Miisliimanlar1 ve dinlerini kétiileyen ve karalayan bir takim haberler
ulastiysa, bu ya yalan bir haberdir veya bu haberi nakleden kisi durumun gergegini anlayamamustir.
Eger Miisliimanlarla ilgili olarak giinah isleme, kotiiliikk yapma ve zuliim ve haksizlikta bulunma gibi
bazi konularda haber verdigi dogruysa, bunun her toplumda ve millette olmas1 miimkiindiir. Aksine
Miisliimanlarda bulunan kot is ve davraniglar, ¢okg¢a bulunan digerlerine goére daha azdir.
Miisliimanlarda bulunan iyilik ve hayrin bir benzeri, digerlerinde bulunmamaktadir.

Bu arada hem kral hem de akilli her kimse bilmektedir ki, Hristiyanlarin kahir ekseriyeti
Mesih’in, Havarilerin, Pavlus ve diger din biiyiiklerinin mektuplarinda yer alan tavsiyelerden digari
¢ikmustir.?® Hristiyanlarin biiyiik cogunlugunda bulunan icki igme, domuz eti yeme, haci kutsama ve
sonradan ihdas edilen yasa ve uygulamalar hakkinda Allah herhangi bir delil indirmemistir. Nitekim
onlardan bazilar1 Hristiyanlik dininin haram kildiklarim, helal saymaktadir. Onlarin, kabul edip
inandiklar1 din hakkindaki durumlari iste bundan ibarettir. Kabul edip inanmadiklar1 [Islam’a]
muhalefet etmelerine gelince, onlarin hepsi de bu hususta birdir.

Bize gore sadik ve masdik olan Rastlullah (s.a.s.)’den sabit olduguna gore, Mesih Isa b.
Meryem, bizim bulundugumuz yere Dimask’taki ak minareye iki melegin omuzlarina ellerini
koymus olarak inecek (Miislim, 1991: Fiten 110; Ebt David, 2009: Meldhim 14; Tirmizi, 1998:
Fiten 59; Tbn Mace, 2009: Fiten 33; Ahmed b. Hanbel, 2001: XXIX, 173; Taberani, tsz.: I, 217, XIX,
196; Hakim, 1990; IV, 537), sonra hagi kiracak, domuzu oldiirecek, cizyeyi kaldiracak,?® hic
kimseden Islam disinda bir dine inanmasini kabul etmeyecek ve kendisine Yahtidilerin tabi olacagi,
bir gbzii kor dalalet mesihi Deccal’i oldiirecektir (Miislim, 1991: Fiten 110; Eba David, 2009:
Melahim 14; Tbn Mace, 2009: Fiten 33; Ahmed b. Hanbel, 2001: XXIX, 172; Ibn Hibban, 1993: XV,
226). Miisliimanlar da Yahtidilere musallat olacak, 6yle ki agaclar ve taglar: Ey Miisliiman, arkamda
gizlenen su kimse Yahtididir, onu 6ldiir, diyecektir. (Buhari, 2002: Cihad 93, Menakib 25; Miislim,
1991: Fiten 18; Tirmizi, 1998: Fiten 56; Ahmed b. Hanbel, 2001: X, 225, 292, 328, 433; Tbn Hibban,

% Alauuddin Demc’e gore, Ibn Teymiyye bununla Hz. Peygamber’in su hadisine isaret etmektedir. Uzunca olan hadisin
bir kisminda Hz. Peygamber: “Alimler, peygamberlerin virisleridir. Peygamberler miras olarak dinar ve dirhem
birakmazlar, ilim birakirlar. Kim o ilmi elde ederse biiyiik bir nasip elde etmig olur.” buyurmustur (Ebii Daviid, 2009: {lim
1; Tirmizi, 1998: ilim 19; ibn Mace, 2009: iman 17; Ibn Hibban, 1993: 1, 289. Bkz. Demc, tsz.: 54 (dipnot 4). Suayb el-
Arnavit senedindeki Kesir b. Kays’in zayif bir ravi olmasi ve bazi hadis alimlerine gore senedin muttasil kabul edilmemesi
sebebiyle hadisin senedinin zayif oldugunu belirtmekte, bu arada sahitlerinin olmasit sebebiyle hasen olarak
degerlendirilebilecegini ifade etmektedir. (Eb Davud, 2009: V, 485).

21 “Siz, insanlar icin ¢ikarilmis en haywl iimmetsiniz. Iyiligi emreder, kétiiliikten men eder ve Allah'a imdn edersiniz.”
(Al Imran, 3/110).

8 “Kitap ehli de inansalard: elbette kendileri icin haywli olurdu. Onlardan imdn edenler de var. Ama pek ¢ogu fasik
kimselerdir.” (Al-i imran, 3/110).

29 Hz. Peygamber’den sOyle rivayet edilmistir: “Hayatim, elinde olan Allah’a yemin ederim ki Meryem oglu Isd 'nn adaletli
bir hakem olarak size inmesi pek yakindir. O ha¢i kiracak, domuzu éldiirecek, cizyeyi kaldiracaktir. Mal ve servet o derece
cogalacak ki hi¢ kimse onu kabul etmeyecektir.” (Buhari, 2002: Buy(‘ 102, Mezalim 32, Enbiya 51; Miislim, 1991: Fiten
71; Tirmizi, 1998: Fiten 54; Ibn Mace, 2009: Fiten 33).

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



222 Muammer BAYRAKTUTAR

1993: XV, 217). Boylece Allah, Isd’yr kendilerine gonderdiinde ona eziyet etmelerinin ve
yalanlamalarmnin intikanini, hidayet Mesihi Isa b. Meryem igin Yahtdilerden alacaktir.

Bizim, Hristiyanlara yapacagimiz muameleye ve Allah’in Misliimanlar galip kilip onlarin
tizerinde hakimiyet kurdurmasina gelince, kralin caninin sikilmamasi i¢in bu durum kendisine haber
vermeyecegim hususlardan biridir. Ancak ben krala sunu tavsiye ederim ki, Hristiyanlardan daha
once Miisliimanlara iyilikte bulunanlarin ve onlara meyledenlerin hepsinin akibeti de, yaptig1 iyiligin
derecesine gore giizel ve hayirli olmustur. Nitekim Allah ayette sdyle buyurmustur: “Kim zerre
agwrliginca bir hayiwr iglerse onun miikafatim, kim de zerre agirliginca bir kotiiliik islerse onun
cezasini gorecektir.” (€z-Zilzal, 99/7-8).

Mektubumu bitirirken krala, Seyh Ebu’l-Abbas’a ve diger esirlere iyilikle muamele etmesini,
onlara yardimc1 olmasini, aralarinda bulunan Ehl-i Kur’an olanlara sefkat ve merhamet géstermesini,
herhangi birinin dinini degistirmesine yonelik davraniglardan kagiilmasini tavsiye ediyorum. Kral
biitlin bunlarin [glizel] sonuglarmi gorecektir. Biz krali, umdugunun kat kat fazlasiyla 6diillendiririz.
Allah biliyor ki; ben sadece kralin hayrini ve iyiligini istiyorum. Zira Allah bize bunu emretmis,
herkesin iyiligini istememizi, biitiin mahlikata sefkat ve merhamet gostermemizi, onlar1 Allah’a ve
dinine ¢agirmamizi ve onlari insan ve cin seytanlarina kars1 miidafaa etmemizi, bizim igin dinin emri
kilmustir.

Allah katinda krala fayda verecek maslahatta krala yardime1 olma, O’nun katinda kendisi
icin hayir olan s6zii ona sectirme ve de kralin hayati iyilikle ve hayirla sonlandirma Allah’in
sorumlulugundadir.

Biitiin hamd ve sendlar dlemlerin Rabbi Allah’a mahsustur. O’nun saldat ve seldmi
peygamberlerinin, ozellikle de peygamberlerin sonuncusu Hz. Muhammed (s.a.s.) 'in tizerine olsun.

o IL “ER-RISALETU’L-KUBRUSIYYE”DE YER ALAN BAZI HADISLERIN
DEGERLENDIRILMESI

Ibn Teymiyye’nin, Kibris risalesinde yer verdigi ve atifta bulundugu hadislerden bazilarmin
tahric ve degerlendirmeleri dipnotlarda, fiten hadisleriyle ilgili olanlar bir baska calismamizda
incelenmis olup, geriye kalan birka¢ hadis de bu kisimda incelenerek bazi tespit ve
degerlendirmelerde bulunulacaktir. Burada 6zellikle Hz. Peygamber’in gayr-i miislimlerle savasini
ihtiva eden ve iizerinde bir takim tartismalarin bulundugu hadisler incelenecektir. Calismamizda, ele
alacagimiz hadisler {iizerine yapilan arastirmalarda ortaya konulan tespit ve sonuglara atifta
bulunularak degerlendirmeler yapilacaktir. Burada degerlendirmeyi disiindiigimiiz hadisler
sunlardir:

1. Hz. Peygamber’in iman Edinceye Kadar Insanlarla Savasmakla Emrolunmasi

Ibn Teymiyye risalesinde Hz. Peygamber’in “Ben, Allah’tan baska hichir ilah
bulunmadigina ve Muhammed’in Allah’in peygamberi olduguna gsehddet getirinceye kadar
insanlarla savasmakla emrolundum. ” hadisine yer vermektedir (ibn Teymiyye, tsz.: 28). Hadis basta
Buhari (6. 256/870) ve Miislim (6. 261/875) olmak tizere, diger Siinen-i Erbaa miiellifleri tarafindan
da rivayet edilmistir. Hadisin tam lafzi/metni kaynaklarda “Allah’tan baska ildh olmadigina,
Muhammed’in de Allah’in elgisi olduguna sehddet edinceye, namaz kilincaya, zekdt verinceye kadar
ben insanlarla savasmakla emrolundum. Bunlar: yaptiklarinda, kanlarini, mallarint bana karst
korumus (emniyet altina almis) olurlar. Islam in hakki hdric. Artik (samimi olup olmadiklarina dair)
durumlart Allah’a kalmigtir.” seklinde yer almaktadir (Buhari, 2002: Iman 17, 28, Salat 28, Zekat 1,
I’tisam 2, 28; Miislim, 1991: Iman 32-36. Eba David, 2009: Cihad 95; Tirmizi, 1998: Tefsiru stre
(88); Nesai, 1986: Zekat 3; ibn Mace, 2009: Fiten 1-3). Hadisin sihhati hususunda hadis alimleri
arasinda bir tartisgma bulunmamaktadir. Ancak hadisin ifade ettigi zahiri anlama bakildiginda,

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzég



Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 223

Misliiman olmayan kimselerle, Miislimanligi kabul etmelerine kadar, onlarla savasiimasi
gerektiginin emredildigi gibi bir anlam ortaya ¢ikmaktadir.

Ibn Teymiyye’ nin bu hadisi ve bu konuyu eserlerinde genisce tartistig1 ve degerlendirdigi
goriilmektedir. O, meseleyi Miisliiman olmayan kimselerle savagsmanin mesruiyyetinin temel sebebi
ve illeti agisindan degerlendirmektedir. Buna gore sebep, onlarin Miisliimanlara savas agmasi miu,
yoksa sirf kiifiir inancma sahip olmalari mudir? Ibn Teymiyye bu hususta iki temel goriis
bulundugunu belirtmektedir. Buna gére Ebi Hanife (6. 150/767), Imam Malik (6. 179/795), Ahmed
b. Hanbel (6. 241/855) ve digerlerinden olusan cumhura gére onlarla savagmanin mesru olmasinin
sebebi, onlarin Miisliimanlara savas agmasidir. Imam Safii (6. 204/820) ve baz1 Hanbeli alimlere
gore ise, onlarla savasmanin mesru olmasinin temel sebebi onlarin kiifiir icinde olmalaridir (Ibn
Teymiyye, 2004; 78-79; a.mlf., 1995: XX, 101-102). ibn Teymiyye birinci grubla ayni goriistedir.®
Nitekim o bu noktada “Insanlarla savasmakla emrolundum” hadisinin mana ve maksadim da
aciklamakta ve degerlendirmektedir. Ona gore Hz. Peygamber’in onlarla savasma sebebi, daveti
engellemeye yonelik fitnelerine firsat verilmemesidir. Nitekim cizye verdiklerinde de bu gaye
gerceklesmis olmaktadir. Dolayisiyla Peygamber (s.a.s.), ancak onlarin fitnelerine engel olma gayesi
ile onlarla savasmakla emrolunmustur. Yoksa hadisten maksat, inanmayan herkes ile savagsmak
degildir. Nitekim bu naslara ve icmaya aykiridir. Hz. Peygamber de asla onlara kars1 boyle yaklasim
sergilememis, kendisiyle baris ve giiven i¢inde olan kimselerle, asla savasmamustir (Ibn Teymiyye,
2004: 95-96). Keza talebesi ibn Kayyim (6. 751/1350) da bu hususta dzetle su degerlendirmeyi
yapmistir: O (s.a.s.) hi¢ kimseyi dine inanmaya zorlamamistir. O ancak kendisine savas acanlarla
savasmustir. Kendisiyle karsilikli gliven ve baris iginde olanlarla savagmamis ve Rabbinin emrine
yapisarak, onlar1 dine girmeye zorlamamustir. Zira Allah “Dinde zorlama yoktur. Artik dogruluk
sapikliktan iyice ayrilmigtir.” buyurmustur (el-Bakara 2/259). Su halde Hz. Peygamber (s.a.s.)’in
sireti lizerinde diistinen kimseye, O’nun hig¢ kimseyi dine zorlamadig1, ancak kendisiyle savasanlarla
savastigini, kendisiyle baris yapanlarla baris i¢inde olmaya devam ettikce ve anlagmalarini
bozmadikc¢a savasmadigi agikca ortaya ¢ikar. O (s.a.s.) Medine’ye gelince Yahiidilerle anlasma yapti
ve dinleri lizere kalmalarini kabul etti. Ne zaman ki O’na karsi savas actilar ve anlagmalarini bozarak
savasa girisince, O da onlarla savasti. Kezd Kureys’le on yillik baris anlasmasi yapinca, onlar
anlagmalarin1 bozup savasmadikga, onlara yonelik bir savas baslatmadi. Nitekim Bedir, Uhud ve
Hendek’te Hz. Peygamber’le savasmaya gelenler miisriklerdir. Eger savasmadan ayrilsalardi, Hz.
Peygamber de onlarla savasmazdi. Kisacast Hz. Peygamber (s.a.s.) hi¢ kimseyi dine girmeye
zorlamamustir. Insanlar kendi tercihleriyle goniillii olarak Miisliiman olmuslardir (Ibn Kayyim, 1996:
I, 237-238. ibn Teymiyye’nin de benzer degerlendirmeleri igin bkz. Ibn Teymiyye, 2004: 134).

Bu bakimdan Ibn Teymiyye ve talebesi Ibn Kayyim dahil, gayr-i miislimlere savasin illet ve
sebebinin kiifiir egil de, miitecaviz olmalarina baglayan goriisiin daha isabetli oldugunu sdylemek
miimkiindiir. Zira “Islamiyet dinde baskiy1 kesinlikle yasaklamis, zor ve baski altinda gerceklesecek
imanin gegersiz oldugunu hitkme baglamustir. Kin ve nefrete yol agan savasi bir teblig vasitasi olarak
diistinmek miimkiin degildir. Ayrica inanmayan kimselerin hayatlarinin sonuna kadar her an iman
etmeleri ihtimali vardir. Imana gelmeleri igin onlarla savasmak, savas sirasinda dldiiriilenler icin bu
imkdni ortadan kaldirmaktadir. Su halde Miisliimanlara silahli saldirida bulunmayan gayr-i
miislimlere kars1 oncelikle yapilmasi gereken sey onlarla savagmak degil barig¢1 davet yollarina
bagvurmaktir.” (Ozel, 1993: VII, 530).

Ibn Hacer’e (6. 852/1449) gore hadisteki “insanlar” ifadesi kendisiyle hass kastolunan Amm
bir ifadedir. Buna gore bu ifade ile bitiin insanlar degil, Ehl-i Kitab’tan olmayan miisrikler
kastedilmistir. Ibn Hacer ayrica hadisin Nesai tarafindan “Miisriklerle savagsmakla emrolundum”

% {bn Teymiyye, Kdidetiin muhtasaratun fi kitli’l-kiiffar adh eserinde taraflarin delilleri ve tartismasim ayrmtili olarak
degerlendirmistir.

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



224 Muammer BAYRAKTUTAR

seklinde rivayet edilmesini bu goriisiinii teyit ettigini belirtmektedir (Ibn Hacer, 2012: 1, 105). Ibn
Hacer’in bu degerlendirmesinden, Hz. Peygamber’in ‘insanlarla savasmakla emrolundum’
ifadesiyle, Mekkeli miisrikler gibi, onlarin miitecaviz olanlarimi kastettigi anlasilmaktadir. Nitekim
bir bagka degerlendirmede de sdyle denilmistir: “Kiifriin savas sebebi oldugunu savunanlarin delil
olarak gosterdikleri hadiste gegen “insanlar”dan maksat 6zellikle Arap miisrikleridir. Ciinkii Arap
olmayan miisrikler ile Ehl-i Kitab’in tabi oldugu hiikiimler bu hadiste belirtilenden farklidir. Ehl-i
Kitab’la yapilan savas onlarin cizye vermesiyle sona erer, Miisliiman olmalar1 sart degildir. Arap
miisrikleri ise bastan beri Islim’a ve Miisliimanlara kars1 diismanlik ve tecaviizlerini siirdiirdiikleri,
yapilan anlagmalar1 her defasinda bozduklari i¢in bunlarla Miisliiman oluncaya kadar savasilmasi
emredilmistir.” (Ozel, 1993: VII, 529-530). Zira miisliiman olmalar1 halinde, artik miisliimanlara
yonelik diigmanlik ve saldirilari sona erecektir. Bir baska degerlendirmede ise ilgili ayet ve hadislerin
ortaya ¢iktig1 baglamin savas hali olduguna, bu ve benzer ayetlerin, indirilmis tarihi kontekstleri
icerisinde okumanin daha isabetli olacagini dikkat ¢ekilerek (Erul, 2012: 24) su sonuca varilmistir:
“Kanaatimizce Allah Rasulii bu so6ziinii, savaslarin yasandigi yillarda ve savas ortaminda dile
getirmistir. Islam’da asil olan baristir, savas arizi bir durumdur. Hz. Peygamber’in gdnderilis amaci,
biitiin insanhiga kars1 savas agmak degildir. Aksine insanliga Islam’1 teblig etmek, selanu yaymak,
baris1 egemen kilmaktir. islam hukukuna gore de, savas durumunda diismana ii¢ segenek sunulur. Ya
Islam’1 kabul eder, ya Islam’in egemenligini kabul ederek cizye verir yahut ikisini de reddeder ve
savasa hazir olur. Iste hadisi bu cercevede degerlendirmek gerekecektir. Sayet Miisliiman olmayan
biri, ilk iki siktan birini kabul etmisse artik dokunulmazlik statiisii kazanmustir. Cani, mali Islam’in
giivencesi altindadir. Kisas vb. Islam’in ortaya koydugu hak-hukuk miistesna artik Miisliiman olsun,
zimmi olsun herkesin cami ve mali kutsaldir. Dolayisiyla hadisin asil vurgusu, savasa degil,
dokunulmazlik konusunadir.” ((Erul, 2012: 26) .

Bu arada hadisin metni iizerinde de bazi arastirma ve degerlendirmeler yapilmistir. Buna
gore, Hz. Omer’in Hz. Eb(i Bekir’in irtidat edenlere ve Zekat vermeyenlere savas agma karari iizerine
aralarmmda gegen tartismada delil getirdigi rivayette yalniz kelime-i tevhid kismmin yer aldigi
(Buhari, 2002: Zekat 1, I’tisam 2; Miislim, 1991: Iman 32), tartismay1 aktaran rivayetlerde namaz ile
zekata yer verilmedigi, baz1 alimlerin de bunu Ibn Omer’in hadisinde nakledilen namaz ve zekat
ziyadesini (Buhari, 2012: iman 15) Hz. Omer ile Hz. Ebf Bekir’in duymamis ve bilmiyor
olabilecegine bagladiklar ifade edilerek, bu hususta sdyle bir degerlendirme yapilmustir: “ibn
Omer’in bu ziyadesinden onlarin habersiz oluslar1 miimkiin olmakla birlikte bu, sadece bir ihtimaldir.
Ancak, boyle bir ziyadenin raviler tarafindan bilerek ya da bilmeyerek metne idrac/ziyade edilmesi
de uzak bir ihtimal degildir. Nitekim yalnizca kelime-i tevhid sartin1 ifade eden rivayet birka¢ kanal
ile Ebli Hureyre’den, Cabir b. Abdullah’tan ve Evs b. Ebi Evs’ten gelirken, zikrettigimiz
ziyadeleriyle Enes ve Ibn Omer bu rivayetlerinde tek kalmuslardir.” (Erul, 2012: 25-26).

Hadisin ziyadesiz®! ve ziyadeli versiyonlar: iizerine miisterek ravi teorisi uygulanarak
yapilan bir inceleme ve arastirmada ise, ziyadesiz olanlarm en eski rivayetler oldugu, Enes hadisi ile
diger ziyadeli rivayetlerin daha sonra geldigi, dolayisiyla en giivenilir rivayetlerin ziyadesizler
oldugu neticesine ulasilmis, ayrica ziyadesiz rivdyetlerin erken donem kaynaklarinda, ziyadeli
rivayetlerin ise daha sonraki donem kaynaklarinda yer aldigi (Akgiin, 2014: 83-84); yine ziyadeli
rivAyetlerin/idraclarin hemen hemen tamaminin Basra kaynakli, ziyadesiz olan rivayetlerin
menseinin ise diger bolgelere dayandigi ifade edilmistir (Akgiin, 2014: 85). Bu degerlendirmelere
gore, bu konuda asil olan hadisler, ziyadesiz olanlardir. Neticede insanlar Allah’a ve peygamberine
inandiklarini ikrar etmeleri durumunda onlarla savagilmamakta, onlarin kanlar1 ve mallar1 giivence
altma alinmis olmaktadir. ibn Teymiyye’nin ise hadise atifta bulunmasinin amaci, Miisliimanlara

31 Hadisin ziyadesiz ve ziyadeli versiyonlar1 ve degerlendirmeleri igin bkz. (Akgiin, 2014:49-90).

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 225

kars1 savas aganlara ve miitecaviz olanlara karsi, onlardan gelebilecek zarar ve fitnelerine engel
olmak gayesiyle Miisliimanlarin onlarla savasacagini bildirmektir.

2. Hz. Peygamber’in Rahmet ve Savas Peygamberi Olmasi

Ibn Teymiyye risalesinde, Hz. Peygamber’in rahmet ve savas peygamberi oldugunu dile
getirerek Hz. Peygamber’in “Ene nebiyyur-rahme ve ene nebiyyu’l-melhame.” “Ben rahmet
peygamberiyim, ben savas peygamberiyim” (Ahmed b. Hanbel, 2001: XXXVIII, 436. Tirmizi, 1993:
306; Bezzar, 2009: VII, 294; ibn A’rabi, 1997: I, 177; Acurri, 1999: I, 1485-1486.) hadisine atif
yapmaktadir (Ibn Teymiyye, tsz.: 20). Hadis, Suayb Arnavit tarafindan sahih li-gayrihi olarak
degerlendirilmistir. (Ahmed b. Hanbel, 2001: XXXVIII, 436-437).

Hadis genellikle “Ben rahmet peygamberiyim, ben savas peygamberiyim” seklinde
anlagilmakta ve ifade edilmektedir. Hadiste yer alan ‘melahim’ veya ‘melhame’ kelimesi ise savas
anlami yanisira, sulh ve salah anlamimi da ihtiva etmektedir. Nitekim Firuzabadi (6. 817/1415)
‘melhame’ kelimesinin hem savas hem de sulh ve salah anlamina samil oldugunu, dolayisiyla Hz.
Peygamber’in ‘ene nebiyyii’l-melhame’ soziiniin ‘ben savas peygamberiyim’ anlaminin yanisira,
‘Ben sulh ve salah peygamberiyim” anlamina da geldigini ifade etmektedir (Firdzabadi, 2008: 1463).
Keza bir degerlendirmeye gore de, ‘melhame’ kelimesinin 12-13 farkli anlamu ifade ettigi bunlardan
birinin savas oldugu, dolayisiyla sozliikteki bu ilk anlama binaen hadisi anlaminin isabetli olmadigi,
diger anlamlarinin da gbz oniinde bulundurulmasi gerektigine dikkat g¢ekilerek kelimenin savas
anlami disinda, insanin sikintiya ve zora girmesini de igerdigi, dolayisiyla ‘melhame’nin savas da
dahil her tiirlii zorluk ve sikinti, her tiirlii mesakkat anlamina geldigi belirtilerek, hadisi “Ben rahmet
peygamberiyim ve bu rahmeti yaymak i¢in de savasta dahil her tiirlii zorluga, her tiirlii sikintiya her
tirli mesakkate katlanan bir peygamberim.” seklinde anlamanin da miimkiin oldugu ifade
edilmektedir (Gérmez, 2005: 235-236).

Muhammed Hamidullah (6. 2002) da sdz konusu hadisle ilgili “Hem Rahmet Hem de Harb
Peygamberi” adiyla bir makale kaleme almis ve hadisteki yanlis anlamalari bertaraf etmek amaciyla
bazi degerlendirmelerde bulunmustur (Hamidullah, 1970: 88-89). O, éncelikle Hz. isa’min sulh
prensi, Hz. Muhammed’in de sadece bir savase¢i oldugu seklindeki bazilar1 tarafindan dillendirilen
efsanevi bir séze dikkat ¢ekerek, bunun dogru olmadigim ispat sadedinde Incillerde nakledilen Hz.
Isa’nin sdzlerine yer vermektedir. Buna gére Aziz Luka Hz. isi’nin s6yle dedigini nakletmektedir:
“Lakin iizerlerine kral olmamu istemeyen o diismanlarimi buraya getirin ve éniimde oldiirtin. ” (Luka
19/27). Matta’ya gore ise Hz. Isa soyle demistir: ““Yeryiiziine selamet getirmeye geldim sanmayin;
ben selamet degil, fakat kili¢ getirmeye geldim.” (Matta 10/34). Hamidullah incillerden bu nakillere
yer verdikten sonra su degerlendirmeyi yapmaktadir: “[Isi’nin bu ifadelerini] kelime manalarina
bakarak ele alirsak, Hz. IsA nazarinda insan kanimnin higbir deger tasimadigs, haris bir menfaat-perest
ve korkung bir egoist gibi goziikiir. Bir miisliman olarak ben, Allah’in peygamberi olan bir zata
boyle bir sifat isnad etmeyi reddederim.” (Hamidullah, 1970: 88). Hamidullah, Hz. isa’nin Kur’an-1
Kerim’de “Size harb acanlarla Allah yolunda siz de dégiisiin (miidafaa harbi yapin. Ancak) asirt
gitmeyin. Stiphesiz ki Allah agirt gidenleri sevmez.” (el-Bakara, 2/190) ayetiyle ifade edilen hususu
kastetmis olabilecegine dikkat ¢ekerek, ayette savasin iki sartla mesrQ kilindigimi belirtmektedir:
Birincisi, savas yalniz Allah yolunda ve Allah igin olmalidir. Ikincisi, Miisliimanlarla savasanlara
kars1 olmalidir. “Onlari nerede kistirrsaniz oldiirtin. ” (el-Bakara, 2/191; et-Tevbe 9/5) mealindeki
ayetler ise, kendileriyle savagin devam ettigi savasgilarla ilgilidir. Zira herhangi bir dini zorla kabul
ettirmek amaciyla savasmak, “Dinde zorlama yoktur.” (el-Bakara 2/256) ayetiyle yasaklanmustir.
Bu sebeple, Hz. Peygamber’in biitiin hayat1 boyunca Miisliiman olmayanlara yonelik bir tek saldir1
savast mevcut degildir. O’nun savaglarmin hepsi ya savunma savasi veya diigman saldirisinin gok
yakin oldugu durumlarda engel olma veya cezalandirma mahiyetindedir. Hz. Isi’nin da aym seyi
kastetmis olmas1 muhtemeldir. Sonug olarak Peygambere karsi savas acan kimselere, savas agilmig

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzég



226 Muammer BAYRAKTUTAR

olmaktadir. (Hamidullah, 1970: s. 88-89). Nitekim bir ayette de sdyle buyurulmustur: “Kendilerine
savas acgilan mii ' minlere, savasmalari icin izin verildi. Ciinkii onlar zulme maruz kaldilar. Allah
onlara zafer vermeye elbette kadirdir.” (el-Hacc, 22/39). Dolayisiyla Hamidullah’in
degerlendirmeleri, daha &nce de ifade edildigi gibi, aynt zamanda ibn Teymiyye'nin gayr-i
mislimlerle savagmanin temel illeti ve sebebi olarak gordiigii, Miisliimanlara karsi miitecaviz
davranak savas acanlara, fitne ve fesat ¢ikaranlara karsi savasi mesr géren yaklasimu ile uygunluk
arz etmektedir.

3. Her Yiizyihn Basinda Bir Miiceddid Gonderilmesi

fbn Teymiyye risalesinde tecdid hadisi olarak bilinen hadise de yer vermektedir.(ibn
Teymiyye, tsz.: 42). Rivayete gore Hz. Peygamber (s.a.s.): “Stiphesiz Allah bu iimmete, her yiizyiin
(Ebl Davad, 2009: Melahim 1; Taberani, 1994: VI, 323; Hakim: 1990, IV, 567-568; Beyhaki, 1991:
I, 208).

Hadis, Kiitiib-1 Sitte arasinda sadece Ebli Davad (6. 275/889) tarafindan nakledilmekle

birlikte diger baz1 hadis kaynaklarda da rivayet edilmistir. Ebli Daviid hadisi rivayet ederken, Eba
Alkame’nin EbG Hureyre’den rivayet ederken “Bildigime gore” seklinde bir ifade kullandigina yer
vermektedir. Bu da hadisi Ebli Hureyre’nin merfii mu yoksa mevkiaf olarak mu rivayet ettigi
hususunda siipheye diistiigiinii géstermektedir (Azimabadi, 1995: XI, 259).
Tecdid hadisi olarak bilinen rivayet lizerine miistakil arastirmalar bulunmaktadir (Bkz. Tasseron,
1992: 261-278; Ertiirk, 2007: 47-82). Bu arastirmalarin ilkinde, hadisin Safii’den sonra onun ve
mezhebine mensup talebe ve alimlerin mesrulastirilma ihtiyacinin bir sonucu olarak Safii hakkinda
uyduruldugu, bu arada hadisin ravilerinin tamaminin Misirli ve Safii mezhebine mensup oldugu iddia
edilmistir (Tasseron, 1992: 270). Ancak Cdmiu’l-usiil miitercimi, Tasseron’un hadisin ravilerinin
hepsinin Misirli ve Safii oldugu seklindeki iddiasinin dogru olmadigini, sadece dort ravisinin Misirl
oldugunu, ayrica hicbirinin Safii mezhebine mensup olmadigini ifade etmektedir. (ibnu’l-Esir, 2008:
XVIII, 393-397. Ayrica genis bilgi i¢in bkz. Tbnu’1-Esir, 2008: XVI1II, 393-413). Bu arada bir baska
arastirmada ise, hadisin biri muttasil, digerinin mu’dal olmak tizere iki tarikinin bulundugu, Hakim
(6. 405/1014), Beyhaki (6. 458/1066), Ibn Hacer (6. 852/1449) ve Iraki (6. 806/1404) gibi hadis
hafizlarinin hadisin sihhati hususunda ittifak ettikleri belirtilmistir (Ertiirk, 2007: 53. Ayrica bkz.
Miinavi, 1938: II, 282; Azimabadi, 1995: XI, 267). Yine hadisin Séfii sonrasinda uyduruldugu
seklindeki iddianin ispatlanmamis bir takim faraziyelere dayandigi ve hadisin Safii sonrasinda
uyduruldugu iddiasim gecersiz kilacak bazi verilerin bulundugu ifade edilmistir. Ayrica Islam
alimlerinin bilhassa Hz. Peygamber’den Ibn Vehb’e kadar hadisin senedinde yer alan raviler
hakkinda olumsuz bir kanaate sahip olmadiklari i¢in hadisi sened acisindan sahih kabul ettikleri, rical
kaynaklarinda ravilerle ilgili yapilan arastirmada da olumsuz bir degerlendirmeye rastlaniimadig:
belirtilerek, “Islam tarihinde biiyiik rolii olan ve gaybi 6zelliginden dolay1 degerlendirilme neticesi
kesin olmayan tecdid hadisinin sahihligi konusunda kati bir sonuca ulagmak her zaman miimkiin
olmayabilir” denilmektedir. Yine tecdid hadisinin o dénemdeki toplumun mehdilik ve halifelik
konusundaki goriisleriyle daha yakindan bir ilgisinin olabileceginin yanisira, tecdid hadisinin farkl
zaman ve mekanlarda degisik yorum ve anlayislarla ge¢miste Islam toplumuna belli dlciide
dinamizm kazandirarak ilmi ve fikri gelismelere katki sagladigina dikkat c¢ekilmektedir (Ertiirk,
2007: 54-81. ibn Teymiyye’nin de hadise yer vermesinin amaci, Islim’mn her dsnemde, problemlerini
cozecek, toplumda goriilen hatali anlayis, uygulama ve tasavvurlart diizeltecek alimlerin Allah
tarafindan gonderilecegini belirtmek ve Islam’m, Yahidilik ve Hristiyanliktan bu husustaki farkina
isaret etmektir. Zira ad1 gecen iki din i¢in bdyle bir durum s6z konusu degildir. Islim da zaten onlarin
tahrife ugramasi neticesi insanliga son din olarak génderilmistir.

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 227

4, Kabir Azab1 Meselesi

Ibn Teymiyye sehide verilecek nimetleri bildiren bir hadise de risilesinde yer vermektedir
(Ibn Teymiyye, tsz.: 53). Buna gore Peygamber (s.a.s.) sdyle buyurmustur: “Allah yolunda sehit olan
kimseye alti miikafat verilir. Kanimin ilk damlasinda biitiin giinahlar affolunur, cennetteki makami
gosterilir, iman hullesi giydirilir, yetmis iki huri ile evilendirilir, kabir azabindan korunur, kiyyamet
giinii en biiyiik korkudan giivende olur.” (Tirmizi, 1998: Fezailu’l-cihad 25; Ibn Mace, 2009: Cihad
16; ibn Ebd Seybe, 1989: IV, 220; ibn Ebti Asim, 1991: V, 204; Bezzar, 2009: VII, 142. Taberani,
tsz.: XIII, 31; Beyhaki, 2003: VI, 113).%

Hz. Peygamber’den hadisi, Tirmizi (5. 279/892) ve ibn Mace (6. 273/887) el-Mikdam b.
Ma‘dikerib’den, Bezzar (6. 292/905) Ubade b. es-Samit’ten, Taberani (6. 360/971) Abdullah b.
Amr’dan, Ibn Ebti Seybe (6. 235/849) ise Mekhiil’den miirsel olarak rivayet etmistir. Tirmizi hadisi
rivayet ettikten sonra hadisin sahih garib oldugunu belirtmistir (Tirmizi, 1998; Fezailu’l-cihad 25).
Bazi rivayetlerinde “akrabalarindan yetmis kisiye sefaat eder” ilavesi vardir. (Tirmizi, 1998:
Fezailu’l-cihad 25; Ibn Mace, 2009: Cihad 16; Ahmed b. Hanbel, 2001: XVIII, 419). Yine bazi
rivayetler ise sehit olan kimseye dokuz miikafat verilecegi belirtilmektedir (Sa‘id b. Mansir, 1982:
I1, 258 ; Acurri, 1999: 111, 1243). Suayb el-Arnavit, hadisin hasen oldugunu, Kesir b. Miirre hakkinda
goriis ayrih@r bulundugunu, hadisin diger ravilerinin sika oldugunu ifade etmektedir (Ahmed b.
Hanbel, 2001: XXIX, 322). Ancak Ahmed b. Hanbel’in riviyetinde yer alan ve hadisi Hz.
Peygamber’den nakleden Kays el-CiizAmi’nin, sahabi olup olmadiginda ihtilaf vardir (ibnu’l-Esir,
1989: 1V, 115). ibn Teymiyye’nin risalesinde yer verdigi bu hadis, kabir azab1 konusunda delil olarak
kullanilan hadislerden biridir ((Beyhaki, 1405: 98). Ancak bu rivayet disinda kabir azabiyla ilgili
temel hadis kaynaklarmnda ¢ok sayida rivayet bulunmaktadir. Burada amag¢ bu hadisler etrafinda
konuyu yeniden degerlendirmek degildir. Burada bu rivayete deginmenin gayesi, klasik donemlerde
oldugu gibi, giiniimiizde de zaman zaman iizerinde tartismalar bulunan kabir azab1 hususunda Ibn
Teymiyye’nin yaklasimini tespit etmek ve dikkat ¢ekmektir. Dolayisiyla ibn Teymiyye’nin hadise
yer vermesinden, onun kabir azabimin varligim kabul ettigine delil teskil etmektedir. Nitekim diger
eserlerinde de kabir azabina ayrintili olarak deginmis olmasi, bu husustaki goriisiinii teyit etmektedir
(Ibn Teymiyye’nin kabir azabi hakkindaki genis degerlendirmesi i¢in bkz. Ibn Teymiyye, 1995: 1V,
263, 273, 282-299, VI, 6, XXI, 65, 552, 613-14). Kisacasi o, kabir azabindan bahseden hadisleri
kabul etmis, onlar iizerinde herhangi bir menfi degerlendirmede bulunmamustir (Kabir azabryla ilgili
rivayetler ve degerlendirilmesi hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Koktas, 2013: 287-299).

SONUC

Ibn Teymiyye’nin er-Risdletu’I-Kubrusiyye adli eseri esasen Kibris kralina hitaben yazilmis
bir mektuptan ibarettir. Bir mektup/risale olmasina ragmen, dini, siyasi, ilmi vb. bir ¢ok hususa yer
vermesinin yanisira, yasadigi dénemde cereyan eden gelismelere 151k tutmasi bakimindan da tarihi
bir belge niteligindedir. Risale ayn1 zamanda Ehl-i Kitab’la 6zellikle de Hristiyanlarla ilgili teolojik
tartismalara deginen, dinlerindeki hatali inang ve yaklagimlara dikkat ¢eken bir reddiye 6zelligine
sahiptir. Mektubun temel yazilis amaci, Kibris’ta esir bulunan Miisliman esirlere iyi muamelede
bulunulmas1 ve serbest birakilmasi talebinin dile getirilmesidir. Bu amagla mektubu kaleme alan ibn
Teymiyye, dogal olarak Hristiyanlikla ilgili konulara deginmek zorunda kalmistir. Bu hususta
Hristiyanlarin Hz. IsAd hakkindaki hatali inang ve tasavvurlarndan baslayarak, onlarn ve din
adamlarinin Hz. Isd’nin 6gretisinden saptiklarmi ve Hristiyanlikta esasen bulunmayan bir ¢ok inang
ve diisiinceyi ihdas ettiklerini ortaya koymaktadir. Bu cercevede Islam’in konumunu ve temel

% Suayb Arnavit, Mikdab b. Ma’dikerb’den gelen rivayetin, Ismail b. Ayyas disindaki ravilerinin sika oldugunu
belirtmektedir (Ahmed b. Hanbel, 2001: XXVIII, 419. Kays el-Ciizdmi’nin rivayetinin ise hasen oldugunu ifade etmektedir.
Ahmed b. Hanbel, 2001: XXIX, 322).

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



228 Muammer BAYRAKTUTAR

goriislerini yet ve hadislerle ortaya koymaktadir. Yine déneminde Mogollarm Islam diinyasimi
istilasina deginmekte ve onlarla yaptig1 miicadeleye yer vermekte, Mogollarin bu durumundan kralin
dersler gikarmasini tavsiye etmektedir. Bu arada en azindan Hristiyanlarmn ellerindeki Incil’e ve Hz.
Isa’dan kalan dini degerlere uygun olarak hareket etmelerinin énemini vurgulamakta, Miisliiman
esirlere reva gordiikleri kotii muameleleri hatirlatarak, Miisliimanlarin Hristiyanlar dahil diger
dinlere mensup esirlere nasil insaniyet ve hakkaniyetle yaklastiklarini, kendi iilkelerindeki
Hristiyanlarin huzur ve giiven i¢inde yasadiklarmi, dolayisiyla Miisliman esirlere de kendilerinin
aym yaklasim sergilemeleri gerektigini ifade etmektedir. Ayrica ibn Teymiyye Islam’m hak din
oldugunu, biitiin insanlarin diinya ve ahirette huzur ve kurtuluglarim gaye edinmekten bagka bir
hedefinin olmadigini dile getirerek krali ve onun sahsinda Hristiyanlik dlemini hakka ve imana davet
etmektedir.

bn Teymiyye risalesinde bazi1 hadislere de yer vermekte ve atifta bulunmaktadir. Calismada
hadisler tahric edilerek, bazilarina yonelik olarak dipnotlarda agiklamalar yapilmis, bazilari1 da ayrica
incelenmis ve degerlendirilmistir. Yapilan incelemede Ibn Teymiyye’ nin gayr-i miislimlerle savasin
mesruiyetini, onlarin Miisliimanlara kars1 miitecaviz olmalarina ve zarar vermelerine bagl kilan bir
anlayisa sahip oldugu tespit edilmistir. Buna goére miitecaviz olmayanlarin sulh igerisinde
misliimanlarla birlikte yasamalarmin Oniinde herhangi bir engel ve dini bir sakinca
bulunmamaktadir. Yine Ibn Teymiyye nin delil olarak kullandigi ve atifta bulundugu hadislere
bakildiginda, temel kaynaklarda rivdyet edilmesi halinde, herhangi bir tenkid ve te’vile tabi
tutmaksizin amel eden ve referans kabul eden bir anlayis ve yonteme sahip oldugu anlagilmaktadir.
Bu da onun, hadislerle amel konusunda, daha ¢ok Ehl-i Hadis ve Selefiyye’nin ¢izgisinde hareket
eden bir alim oldugunu ortaya koymaktadir.

KAYNAKCA
KUR’AN-I KERIM.
INCIL (1991). Yeni Yasam Yay., Istanbul.

ABDAH, Muhammad Sulaiman (1998). Ibn Taymeeyah's Letters from Prison, Message of Islam,
London.

ABDURRAZZAK, Ebt Bekr Abdurrazzak b. Hemmam (6. 211/826) (1983). el-Musannef, thk.
Habiburrahman el-A‘zami, el-Mektebu’l-islami, Beyrt, 1-XI.

ACURRI, Ebfi Bekr Muhammed b. el-Huseyn el-Bagdadi (5.360/970) (1999). es-Seri’d, thk.
Abdullah b. Omer ed-Demici, Daru’l-vatan, Riyad, I-V.

AHMED B. HANBEL, EbG Abdillah Ahmed b. Muhammed b. Hanbel es-Seybani (6.241/855)
(2001). Miisnedu’'I-Imdm Ahmed b. Hanbel, thk. Su‘ayb el-Arnaviit vd., Miiessesetu’r-risale,
I-XXXXV.

AKGUN, Hiiseyin (2014). “Umirtu en ukatile’n-nase” Hadisinin Rivayet Farkliliklart Hakkinda Bir
Inceleme”, Din Bilimleri Akademik Arastirma Dergisi, c:14, Say1: 2, S. 49-90.

ALDEMIR, Halil (2011). “ihtilaf C6ziimleme Yéntemi Olarak Miibahale”, [nsan ve Toplum, 1 (2),
Istanbul, s. 135-154.

AZIMABADI, Muhammed Esref b. Emir AIi (6. 1857-1911) (1995). Avnu 'I-ma ‘biid serhu Sunen-i
Ebi David, Darw’l-kiitiibi’I-ilmiyye, Beyrut, I-XIV.

BEGAVI, Ebii Muhammed el-Huseyn b. Mesid (6. 516/1122) (1997). Me ‘alimu t-tenzil fi tefsiri’I-
Kur’dn, thk. M. Abdullah en-Nemr vd., Daru taybe, I-VIII.

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzég



Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 229

BEYHAKI, Ebti Bekr Ahmed b. el-Huseyn b. Ali (6. 458/1066) (2003). Su’abu’l-imdn, thk. A.
Abdulhamid Hamid, Mektebetu’r-rusd, Riyad, I-XIV.

BEYHAKI, (1985). Ma rifetu’s-sunen ve I-dsdr, thk. A. Emin Kal’aci, Daru Kuteybe, Beyrit, 1-XV.

BEYHAKI, (1985). Isbdtu azdbi’l-kabr ve sudlu’l-melekeyn, thk. S. Mahmid el-Kudat, Déaru’l-
furkan, Amman.

BEZZAR, Ebi Bekr Ahmed b. Amr b. Abdulhalik (6. 292/905) (2009). Miisnedu 'I-Bezzdr, thk.
Mahflizurrahman Zeynullah vd., Mektebetu’l-ulim ve’l-hikem, Medine, I-X.

BUHARI, Ebi Abdullah Muhammed b. Ismail (6. 256/870) (2002). el-Cdmiu’s-sahih, thk. M.
Ziheyr b. Nasir en-Nasir, Daru tavki’n-necat, I-1X.

CUCERELLA, Diego Sarri6 (2010). “Corresponding across Religious Borders The Letter of Ibn
Taymiyya to a Crusader in Cyprus”, Islamochristiana, 36, Roma, PISAI, s. 187-212.

CUM’A, Ebii Abdurrahman Abdulmecid (2008). Kitdbu Seyhi’l-Islam Ibn Teymiyye ild Sercuvin
meliki’n-nasdrd es-sehira bi’r-Risdleti’l-Kubrusiyye, Daru Nuri’l-kitdb ve Mektebetu’l-
Hafizi’z-Zehebi, Cezair.

DEMC, Alauddin (tsz.). er-Risdletu’l-Kubrusiyye hitabun min Seyhi’l-Islam Ibn Teymiyye ila
Sercivds meliki Kibris, Daru Ibn Hazm.

EBU DAVUD, Suleyman b. el-Es’as b. ishdk es-Sicistani (6. 275/889) (2009). Siinen, thk. Suayb el-
Arnavit vd., Daru’r-risdleti’l-alemiyye, I-VII.

ERUL, Biinyamin (2012). Hadislerin Dili, TDV yay, Ankara.

ERTURK, Mustafa (2007). “Dinde Tecdid Diistincesi ve Tecdid Hadisinin Coziimlenmesi”, Hadis
Coziimlemeleri, Ensar Nesriyat, Istanbul, s. 47-82.

FIRUZABADI, Mecduddin Muhammed b. Ya’kab (6. 817/1415) (2008). el-Kdmiisu I-muhit, nsr. E.
Muhammed es-Sami, Z. Cabir Ahmed, Daru’l-hadis, Kahire.

GORMEZ, Mehmet (2005). “Hadis ve Semantik”, Giiniimiizde Siinnetin Anlasilmas:, Kur’an
Arastirmalar1 Vakfi, KURAV Yay., Bursa, s. 231-236.

HAKIM, Ebi Abdillath Muhammed b. Abdillih en-Nisabari (6. 405/1014) (1990). el-Miistedrek
ale’s-Sahihayn, thk. M. Abdulkadir Ata, Daru’l-kiitiibi’l-ilmiyye, Beyrat, I-1V.

HAMIDULLAH, Muhammed (1970). “Hem Rahmet Hem de Harb Peygamberi”, trc. Yusuf Ziya
Kavake1, Diyanet Dergisi (6zel say1), Ankara, s. 88-95.

HATIB, Kusay Muhibbiddin (1974). er-Risdletu’l-Kubrusiyye hitdbun min Seyhi’l-Islam Ibn
Teymiyye ild Sercivds meliki Kibris, el-Matbaatu’s-selefiyye, Ravda.

IBN A’RABT, Ebi Sa’id el-A’rabi Ahmed b. Muhammed el-Basri (6. 341/952) (1997). Mu’cemu
1bni’l-A rabi, thk. Abdulmuhsin b. Ibrahim, Daru Ibni’1-Cevzi, Suidiyye, I-111.

iBN EBU ASIM, Ebi Bekr Ahmed b. Amr b. ed-Dahhak es-Seybani (5. 287/900) (1991). el-Ahdd
ve’l-mesdni, thk. B. Faysal Ahmed, Daru’r-raye, Riyad, I-VI.

iIBN EBU SEYBE, Ebia Bekr Abdullah b. Muhammed b. Ebi Seybe (6. 235/849) (1989). el-
Musannef, thk. K. Yusuf el-Hit, Mektebetu’r-riisd, Riyad, I-VII.

IBNU’L-ESIR, Ebu’l-Hasen izzuddin Ali b. Ebi’l-Kerem Muhammed b. Muhammed (6. 630/1233)
(1989). Usdu'l-gdbe fi ma ‘rifeti’s-sahdbe, Daru’1-fikr, Beyrat, 1-VI.

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzég



230 Muammer BAYRAKTUTAR

IBNU’L-ESIR, Mecduddin el-Mubarek b. Esiruddin el-Cezeri (6. 606/1210) (2008). Camiu I-usiil li
ehadisi r-rasiil, terciime ve serh: S. Kemal Sandikc1, Ensar Yay., Istanbul, 1-XIX.

IBN HACER, Ahmed b. Ali b. Hacer el-Askalani (6. 852/1449) (2012). Fethu I-bari serhu Sahihi’l-
Buhari, thk. Abdulaziz b. Abdullah b. Baz, el-Mektebetu’l-asriyye, Sayda/Beyrit, I-XIII.

IBN HiBBAN, Ebd Hatim Muhammed b. Hibban el-Busti (6. 354/965) (1993). Sahihu Ibn Hibbdn
bi-tertibi Ibn Balabdn, thk. Suayb el-Arnaviit, Muessesetu’r-risdle, Beyrit, I-XVIII.

IBN HiSAM, Ebii Muhammed Abdulmelik b. Hisam (6.218/833) (1955). es-Siretu 'n-nebeviyye, thk.
Mustafa es-Seka vd., Mektebetu Mustafa el-Babi, Misir, I-I1.

IBN KAYYIM, Ebii Abdillah Muhammed b. Ebi Bekr b. Eyyib el-Cevziyye (6. 751/1350) (1996).
Hidadyetu’l-haydra fi ecvibeti’l-Yehiid ve 'n-Nasdrd, thk. M. Ahmed el-Hacc, Daru’l-kalem,
Cidde, I-11.

IBN KESIR, Ebu’l-Fidd imaduddin ismail b. Omer b. Kesir (6. 774/1373) (1986) el-Biddye ve 'n-
nihdye, Daru’l-fikr, I-XV.

IBN MACE, Ebai Abdillah Muhammed b. Yezid el-Kazvini (6.273/887) (2009). Siinen, thk. Suayb
el-Arnavit, vd., Daru’r-risaleti’l-alemiyye, I-V.

IBN SEYYIDUNNAS, Ebu’l-Feth Fethuddin Muhammed b. Muhammed el-Ya‘meri (6. 734/1334)
(1993). Uyiinu 'l-eser fi funiini’[-megdzi ve s-semdili ve ’s-siyer, thk. I. Muhammed Ramazan,
Daru’l-kalem, Beyrtt, I-11.

IBN TEYMIYYE, Ebu’l-Abbas Takiyyuddin Ahmed b. Abdulhalim b. Teymiyye el-Harrani

(6.728/1328) (1995). Mecmii ‘u’l-fetavd, thk. Abdurrahman b. Muhammed b. Kéasim, nsr.
Mecma’u’l-Melik Fehd, Medine, I-XXXV.

IBN TEYMIYYE (2005). Mecmii ‘u’l-fetdvd, thk. Amir el-Cezzar ve Enver el-Baz, Daru’l-vefa,
Mansura, [-XXXVII.

IBN TEYMIYYE (tsz.). er-Risdletu’I-Kubrusiyye hitdbun min Seyhi’l-Islam Ibn Teymiyye ild
Sercivds meliki Kibris, nsr. Alauddin Demc, Daru Ibn Hazm.

IBN TEYMIYYE (1999). el-Cevibu ’s-sahih limen beddele dine’l-Mesih, thk. Ali b. Hasen vd.
Daru’l-asime, Sutdiyye, I-VI.

IBN TEYMiAYYE (2004). Kdidetiin muhtasaratun fi kitali’l-kiiffdr, thk. Abdulaziz b. Abdullah ez-
Zir Al-i hamd, Riyad.

KOCA, Ferhat (1999). “Ibn Teymiyye”, D4, TDV yay., istanbul, XX, 405-413.

KOKTAS, Yavuz (2013). Tiim Yonleriyle Akaid Hadisleri, IFAV yay., Istanbul.

MEDENI, Ali es-Seyyid Subh (1979). er-Risdletu ’I-Kubrusiyye, Matbaatu’l-Medine, Cidde.

MUNAVI, Zeynuddin Muhammed Abdurratf (6.1031/1622) (1938). Feyzu'l-kadir serhu’l-
Cami ‘i’s-sagir, el-Mektebetu’t-ticariyye, Misir, 1-VI.

MUSLIM, Ebu’l-Huseyn Miislim b. el-Haccac (6. 261/875) (1991). Sahihu Miislim, thk. M. Fuad
Abdulbaki, Daru’l-kiitiibi’l-ilmiyye, Beyrtt, I-V.

NESAI, Eb Abdirrahman Ahmed b. Suayb b. Ali en-Nesai (6. 303/915) (1986). Sunenu n-Nesdi
(el-Muctebd mine’s-sunen), thk. Abdulfettah Eba Gudde, Mektebu’l-matbiati’l-islamiyye,
Haleb, I-1X.

OZEL, Ahmet (1993). “Cihad”, DI4, TDV yay., istanbul, VII, 527-531.

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzéf



Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risdlesi’nin Terctimesi ve Risdledeki Bazt. .. 231

OZGUDENLI, Osman Gazi (2005). “Mogollar”, DI4, TDV yay., Istanbul, XXX, 225-229.

RAZI, Ebi Abdillih Muhammed b. Omer Fahruddin (5. 606/1210) (2000). et-Tefsiru’l-kebir
Mefatithu’l-gayb, Daru ihyai’t-turasi’l- arabi, Beyrit, [-XXXII.

SA‘ID B. MANSUR, Ebii Osman Sa‘id b. Mansir (6. 227/842) (1982). Siinenu Sa ‘id b. Mansiir, thK.
Habiburrahman el-A‘zami, ed-Daru’s-selefiyye, Hindistan, I-11.

TABERANI, Ebu’l-Kéasim Siileyman b. Ahmed b. Eyyib (6. 360/971) (1994). el-Mu ‘cemu 'l-vasit,
Tarik b. Ivadullah, Daru’l-harameyn, Kahire, 1-X.

TABERANT (tsz.). el-Mu ‘cemu’l-kebir, Hamdi b. Abdulmecid, Mektebetu ibn Teymiyye, Kahire,
tsz., I-XXV.

TABERI, Ebi Ca‘fer Muhammed b. Cerir (6. 310/923) (2001). Cdmi ‘u’l-beydn an te vili 'I-Kur dn,
thk. A. Muhammed Sakir, Miiessesetu’r-risale, Beyrit, I-XXIV.

TASSERON, Ella Landau (1992). “Periyodik Reform: Miiceddid Hadisi Hakkinda Bir Inceleme”,
cev: 1. Hakki1 Unal, Isldmi Aragtirmalar Dergisi, C:6, Say1:4, Ankara, s. 261-278.

TiRMIiZI, Ebd isda Muhammed b. isa b. Sevre (5. 279/892) (1998). Siinenu t-Tirmizi, thk. Bessar
Avvad Ma’rif, Daru’l-garbi’l-islami, Beyrtt, I-VI.

TIRMIZI (1993). es-Semaili’I-Muhammediyye ve l-hasdisu’I-mustafaviyye, thk. Seyyid b. Abbas el-
Celimi, el-Mektebetu’t-ticariyye, Mekke.

ZEHEBI, Ebi Abdillah Semsuddin Muhammed b. Ahmed (6. 748/1348) (1993). Tdrihu 'I-Islam ve
vefeyatu’l-mesdhir ve’l-a’lam, thk. O. Abdusselam et-Tedmiri, Daru’l-kiitiibi’l-arabi,
Beyrtt, I- LII.

Citation Information/Kaynakg¢a Bilgisi

BAYRAKTUTAR, M., (2015). “Ibn Teymiyye’nin “Kibris Risalesi”nin Terciimesi ve Risaledeki
Bazi Hadislerinin Degerlendirilmesi / Translation Of Ibn Taymiyyah’s “Cyprus Letter” And
Evaluation Of Some Of Its Hadiths”, TURKISH STUDIES -International Periodical for the
Languages, Literature and History of Turkish or Turkic-, ISSN: 1308-2140, (Prof. Dr. Sefik
Yasar  Armagani), Volume 10/10  Summer 2015, ANKARA/TURKEY,
www.turkishstudies.net, DOl Number: http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.8462, p.
201-232.

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

bros™Y

<enabled>

d

checclzég



232

Muammer BAYRAKTUTAR

Turkish Studies
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic
Volume 10/ 10 Summer 2015

A\
<enabled>

d
cros
ch




