
│GOSOS │GaziosmanpaĢa Üniversitesi Sosyal Bilimler AraĢtırmaları Dergisi 
Gaziosmanpasa University Social Sciences Researches Journal 

 (Yaz 2016) 11/1: 177-205 / (Summer 2016) 11/1: 177-205 
Doi Number:http://dx.doi.org/10.19129/sbad.48 

 
 

 

 

18. YÜZYILDA TOKAT KAZA MERKEZĠ’NDE EĞĠTĠM ÖĞRETĠM 

HĠZMETLERĠNĠ DESTEKLEYEN VAKIFLAR* 

                Murat HANĠLÇE** 

                                  

Öz 

Vakıflar, bir kurum olarak Osmanlı toplum yaşamında bazı hizmetlerin yürütülmesi 

açısından oldukça önemliydi. Bir bakıma, günümüzde sosyal devlet anlayışında 

tezahür eden birçok hizmet devlet eliyle değil vakıflar aracılığıyla 

gerçekleştirilmekteydi. Bu hizmetler arasında eğitim-öğretim faaliyetleri önemli bir 

yer tutmaktaydı. Bu çalışma, 18. yüzyılda ekonomik gelişmişlik konusunda ileri 

seviyede olduğunu tahmin ettiğimiz Tokat şehrinde kurulu vakıfların eğitim ve 

öğretim faaliyetleriyle ilgilerini konu edinmektedir. Şehirdeki eğitim hizmetleri 

sıbyan mektepleri, medreseler, zaviyeler, camiler ve kütüphaneler bazında, hem 

örgün hem de yaygın eğitimi içeren beş başlık yayacak beş başlık altında 

değerlendirilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Osmanlı, Tokat, vakıf, eğitim, öğretim. 

FOUNDATIONS (WAQFS) SUPPORTING THE TRAINING AND 

TEACHING SERVICES IN TOKAT DISTRICT CENTER IN THE 18TH CENTURY 

Abstract 

 

Foundations as an institution were highly important in terms of executing some 

services in the Ottoman social life. Alot of services occuring in the social state‟s 

mentality at the present time were carried out through foundations not by the state 

in a sense. Related activities with education had an important place among these 

services. This study focuses on the relations of the foundations established in Tokat 

and advanced as a level approximately in terms of economic development in the 

18th century. Education and teaching services in the city are examined under five 

headings as elementary schools, madrasas, zawiyas, mosques and libraries including 

formal and non-formal education in the study . 

Key Words: Ottoman, Tokat, waqf, education, teaching. 

I.GĠRĠġ 

Vakıf kelimesi, Arapçada durdurmak, alıkoymak, durma ve durdurma 

anlamlarına gelmektedir (Şemseddin Sami, 1317: 1495-1496; Pakalın, 1983c: 577; 

Sertoğlu 1986: 105). Kelimenin çoğulu ise evkaftır. Uygulamada ise vakıf, bir kimsenin 

sahip olduğu malı dini, hayrȋ ya da toplumsal bir amaç için kullanılmak üzere 

ayırmasıdır (Yediyıldız 1986: 153-172). Taşınır ya da taşınmaz mallarını toplum 

                                                           
* Makale Geliş Tarihi: 19.04.2016. Yayın Kabul Tarihi: 24.05.2016. 
**

 Yrd. Doç. Dr., Gaziosmanpaşa Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü. e-posta: 
murat.hanilce@gop.edu.tr. 



18. Yüzyılda Tokat Kaza Merkezi’nde Eğitim Öğretim Hizmetlerini Destekleyen Vakıflar 

│178 

│GAZIOSMANPASA UNIVERSITY SOCIAL SCIENCES RESEARCHES JOURNAL 

yararına tahsis edenlere vâkıf, vakfedilen şeye mevkȗf denmektedir. Vakıflar, 8. 

yüzyıldan 19. yüzyılın sonlarına kadar İslam ülkelerinde sosyo-ekonomik hayatın 

canlılığının sağlanmasında önemli rol oynamışlardır. Osmanlı Devleti‟nde, bugün 

modern devletlerin görevleri arasında gösterilen beledi, sosyal, sağlık ve kültürel 

hizmetlerin pek çoğu, devlet bütçesinden para ayrılmaksızın şahıslar tarafından 

kurulan vakıflar aracılığıyla yerine getirilmiştir (Başol ve Düzbakar, 2009: 1-14). Bu 

hizmetlerden biri de eğitim-öğretim faaliyetleridir (Özcan, 2002: 872-877). 

Eğitim, belli bir bilim dalı ya da sanat kolunda yetiştirme ve eğitme işi olarak 

tanımlanmakta olup aynı zamanda çocukların ve gençlerin toplum yaşamı içerisinde 

yer almalarını sağlamak için gerekli tecrübeleri elde etmelerine, kişiliklerini 

geliştirmelerine yardım etme ve terbiye anlamlarını da içermektedir. Öğretim ise bir 

öğretim kurumunda, öğreticiler aracılığıyla öğrencilere araç gereç kullanılarak bilgi 

aktarılması çalışmalarının genel adıdır (Başol ve Düzbakar, 2009: 2). Osmanlı 

Devleti‟nde planlı, programlı ve süreli (örgün) eğitim, mektep ve medreselerde 

yapılırdı. Bu örgün eğitim ağı cami, mescit ve sıbyan mekteplerinde kurulur; 

medreselerde de devam ederdi. Camiler, mescitler ve zaviyeler ayrıca yaygın eğitim 

işlevlerini de yerine getirmekteydi. 

18. yüzyılda Tokat‟ta vakıfların genel gelişimini anlayabilmek için önce şehrin 

tarihine göz atmak ve şehrin ekonomik durumunu ortaya koymak gerekmektedir. Hiç 

şüphesiz, vakıf kurabilmek belirli bir ekonomik birikime bağlıdır. Çalışmamızda 18. 

yüzyılın seçilmesindeki başlıca neden de bu yüzyılın Tokat şehrinin ekonomisinin o 

tarihlerde belirli bir seviyeye erişmesiyle ilgilidir. 

Tokat, Anadolu‟nun eski yerleşimlerinden biridir. 4000 yıllık tarihi geçmişinin 

yaklaşık 1000 yılı Müslüman Türkler tarafından oluşturulmuştur. Şehir, doğuyu batıya 

bağlayan ve yan kollarla kuzey-güney istikametine açılan ticaret yollarının geçiş 

noktasında bulunmasına bağlı olarak, özellikle Osmanlı döneminde önemli bir ticaret, 

sanayi ve kültür merkezi özelliği kazanmıştır. Ergani‟den çıkarılan bakır madeninin 

son tasfiye işlemlerini yapıldığı kalhanesi ile adeta dönemin ağır sanayi 

merkezlerinden biri konumuna erişen Tokat ürettiği bakır eşyalar dışında pamuklu, 

ipekli dokumaları ve boyahanesi ile de bilhassa 17.-19. yüzyıllar arasında Osmanlı 

Devleti‟nin önemli üretim merkezlerinden biri olmuştur (Beşirli, 2008: 207-236).  Söz 

konusu dönemde örgün ve yaygın eğitim-öğretim başta olmak üzere, sosyal hayatın 

bütün safhalarında toplumsal faaliyetlerin planlayıcısı, yürütücüsü ve aynı zamanda 



Murat HANĠLÇE 

│179 

│GAZĠOSMANPAġA ÜNĠVERSĠTESĠ SOSYAL BĠLĠMLER ARAġTIRMALARI DERGĠSĠ 

işleticisi olan irili ufaklı birçok vakıf da Tokat‟ı büyük Osmanlı kentlerinden biri haline 

getiren önemli nedenler arasında yer almıştır. 

Çalışmamızda ilk olarak Tokat tarihine, Tokat‟ın söz konusu dönemdeki 

ekonomik gelişmişliğine değinilecek daha sonra 18. yüzyıldaki vakıflarla ilgili genel 

tespitler ve son olarak vakıfların eğitim faaliyetlerine katkısı üzerinde durulacaktır. 

Ia.Tokat Tarihine Kısa Bir BakıĢ 

Tokat‟ın en eski yerleşim yerinin günümüzde Tokat‟ın yaklaşık 8 km. 

doğusunda bulunan Gümenek olduğu kabul edilmektedir. Kentin bugünkü yerindeki 

kuruluşunun ise Ortaçağ‟a rastladığı öne sürülmektedir. Roma ve Selçuklu 

dönemlerinde kale-kent görünümünde bir sınır kenti olarak ifade edilen Tokat‟ın daha 

sonra yol kavşağında bulunması nedeniyle bir ticaret kenti olarak sivrildiği ve 19. 

yüzyılın ikinci yarısına kadar da bu yapısını koruduğu anlaşılmaktadır (Beşirli, 2005a: 

8). Tokat‟ta Türk hâkimiyeti 1073‟te Danişmendlilerin burayı ele geçirmesiyle 

başlamıştır (Aktaş, 2009: 8). 1178‟de Danişmendlilerin ortadan kaldırılmasıyla birlikte 

şehirde Anadolu Selçuklu egemenliği başlamıştır. Tokat, 14. yüzyılın ortalarından 

itibaren İlhanlılara tabi Anadolu eyaletinin bir parçası olmuştur. 1335‟te Eretna Bey‟in 

hâkimiyetine giren Tokat, 1381‟den itibaren Kadı Burhaneddin‟in kontrolüne girmiştir. 

Tokat ve çevresi Kadı Burhaneddin‟in Akkoyunlulara yenilmesinden sonra 1398‟de 

Osmanlı yönetimi ile tanışmıştır (Beşirli 2005a: 9). 

Osmanlıların ilk asrında genelde bütün Anadolu toprakları, özelde ise Amasya, 

Tokat ve Sivas yöreleri için Rum tabiri kullanılmıştır. 1413 yılında Anadolu ve Rumeli 

beylerbeyliklerinin yanında üçüncü bir idari birim olarak Rum Beylerbeyliği 

kurulmuştur (Şimşirgil, 1990: 28-43). İlk zamanlarda Sivas, Tokat ve Amasya‟dan 

oluşan Rum Beylerbeyliği‟ne İkinci Murat‟ın son dönemlerinde Canik ve Çorum, daha 

sonra da Karahisar-ı Şarki yöreleri dâhil edilmiştir. Söz konusu dönemde Rum 

Eyaleti‟nin merkez toprakları olarak kabul edilen Sivas, Tokat ve Amasya ise 

önemlerine binaen Eyalet-i Rumiyye-i Suğra adını almışlardır (Gökbilgin, 1979: 403-412). 

1413-1520 yılları arasında Rum eyaletinin merkezi, bazen şehzade sancağı 

Amasya bazen de Tokat olmuştur. 1520 yılında eyaletin merkezi Sivas‟a taşınmıştır. Bu 

son düzenleme ile Tokat, Sivas sancağına bağlı bir kazaya dönüştürülmüştür. Tokat 

kazası 1520‟den itibaren 1600‟lere kadar Merkez Nahiye (Tokat), Cincife, Gelmuğat, 

Kafirni, Kazabad, Komanat, Tozanlu, Venk ve Yıldız olmak üzere toplam dokuz 

nahiyeden meydana gelmekteydi. 



18. Yüzyılda Tokat Kaza Merkezi’nde Eğitim Öğretim Hizmetlerini Destekleyen Vakıflar 

│180 

│GAZIOSMANPASA UNIVERSITY SOCIAL SCIENCES RESEARCHES JOURNAL 

Osmanlı, Devleti‟nin mali yapısında 17. yüzyılda ortaya çıkan değişikliklere 

bağlı olarak 1620‟lerde Tokat‟ın nahiye sayısı Merkez, Cincife, Komanat ve Kafirni 

olmak üzere dörde düşmüştür. Aynı tarihlerde kaza sınırları içerisinde yer alan 

padişah hasları valide sultan hassına dönüştürülmüş ve bunların idaresi voyvodaya 

bırakılmıştır. Tokat Voyvodalığı kurulana kadar, Rum Eyaleti içerisindeki mali 

işlemler Rum Hazinesi Defterdarlığı eliyle yürütülmekteydi. 1620‟lerde Rum Hazinesi 

Defterdarlığı kaldırılmış ve onun yerine Tokat Voyvodalığı kurulmuştur (Özvar 2002: 

1605-1634). Haliyle Rum Eyaleti‟nin Havass-ı Hümayun‟a ait gelir kaynakları bir bütün 

olarak ber-vech-i arpalık iltizama verilmeye başlanmıştır. Voyvodalar, bu yönleriyle hem 

kendilerine verilen sancakta küçük gelir bölgelerinin idarecileri hem de hazine 

gelirlerini toplayan vergi tahsildarları görünümündeydiler. Kentin güvenliğinin 

sağlanması ve gerektiğinde asker toplanması gibi görevlere de sahiptiler. Voyvoda, bu 

görevleriyle Tokat‟ta idari ve askeri birçok yükümlülüğü yerine getiren kişiyi ifade 

etmekteydi. Tokat Voyvodalığı idari birimi sancak statüsündeydi ve voyvodalıkla 

idare edilen Diyarbakır gibi diğer bazı birimlerden daha farklıydı. Çünkü Diyarbakır 

ve diğer yerlerdeki voyvodalar sadece mali bir görevliyken, Tokat Voyvodası mali işler 

dışında askeri ve siyasi konularda da yetkiliydi (Beşirli, 2005b:  161-215). 

Tanzimat Fermanı‟nın ilanından sonra idari sistemde yapılan değişikliğin bir 

sonucu olarak, 1840‟ta Tokat Voyvodalığı kaldırılmış ve Tokat Muhasıllığı 

kurulmuştur. Beklenen verimin alınamamasından dolayı 1842‟de muhasıllıktan 

vazgeçilmiş ve şehir bir müddet kaza müdürleri tarafından idare edilmiştir. 1864 

Vilayet Nizamnamesi‟nden sonra ise kaza statüsünü koruyan Tokat bir kaymakamın 

idaresine bırakılmıştır (Açıkel, 2003: 256 vd.). 12 Ocak 1880 tarihinde Tokat sancak 

statüsünü elde etmiş ve 1920 senesine kadar da bu idari yapısını korumuştur (Mercan, 

2002: 16-17) . 31 Mayıs 1920 tarihinde TBMM‟nin aldığı kararla Tokat, günümüzdeki il 

konumuna kavuşmuştur (Açıkel, 2004: 259). 

Ib. 18. Yüzyılda Tokat’ın Ekonomik Durumu 

1708‟de Tokat Anadolu‟daki iç gümrük merkezlerinden biri haline getirilmiştir. 

Divan-ı Hümayun‟un iç gümrük teşkilatını kurma konusunda çıkardığı emirde, 

Tokat‟ın önemli bir ticari kavşak ve bütün Anadolu ile bağlantısı bulunan bir değişim 

merkezi konumuna eriştiği açık bir dille vurgulanmıştır (Genç, 2000: 272-292). 18. 

yüzyılda Tokat‟ta gelişen sanayi dallarının başında, transit ticaretin de temel 

konularından birini oluşturan ham ipek işlemeciliği gelmektedir. Bölgede üretilen ham 



Murat HANĠLÇE 

│181 

│GAZĠOSMANPAġA ÜNĠVERSĠTESĠ SOSYAL BĠLĠMLER ARAġTIRMALARI DERGĠSĠ 

ipeğin tamamını kullanan bu sanayi kolu, İran‟dan gelen ham ipeğin de işlenip iplik 

haline getirilmesinde önemli bir yere sahiptir. Tokat‟ta ipek işlemecileri ham ipeğin 

yaklaşık 4.000 kilogramını dikiş ipliği, düğme ve dokuma imalatında kullandıktan 

sonra arta kalan ipeği ihraç ederdi. 1701 yılında Tokat‟ı gezen Tournefort, Tokat‟ın bol 

miktardaki ipek üretimine dikkat çektikten başka, her yıl sekiz on yük İran ipeği 

tükettiğini de anlatmaktadır. Yine ona göre; ipek hafif kumaş dokumacılığında, iplik 

üretiminde ve düğme yapımında çokça tercih edilmekteydi (Tournefort, 2005: 222). 

Tokat‟ın ipek konusundaki etkin faaliyetini ortaya koyan başka bir kanıt da Erzurum‟a 

ait gümrük verileridir: Bu verilere göre, 18. yüzyıl içerisinde Erzurum Gümrüğü‟nden 

en fazla ipek geçiren tüccarlar arasında Tokatlılar ilk sırada yer almaktadır (Erim, 1984: 

106-108). 

Kökleri 15. yüzyıldan beri Tokat‟ta var olan ve 18. yüzyılda daha da gelişen bir 

sanayi dalı da deri işlemeciliğidir. Tokat‟ta üretimi bolca yapılan sarı ve mavi maroken 

deriler kara yolu ile Samsun limanına, oradan da deniz yoluyla Rumeli‟de Eflâk‟a 

kadar uzanan geniş bir bölgeye ulaştırılmakta ve pazarlanmaktaydı. Öte taraftan 

Tokatlı tüccarlar, Karaman ve Diyarbakır gibi bölgelerde üretilen derilerin dış 

pazarlara sürülmesine de aracılık etmekteydiler (Tournefort, 2005: 223).  

1700‟lerin Tokat‟ı dokuma ve basma üretiminde de ileri bir noktadaydı. Sektör, 

Tokat‟ta ağırlıklı olarak şu tarzda işlemekteydi: İplik ve dokuma safhaları daha ziyade 

köylerde gerçekleşir; boyama ve basma gibi daha büyük sermaye gerektiren işler ise 

kent merkezinde yapılırdı (Genç, 2000: 277).  18. yüzyılda bu sektörde çalışanlardan 

alınan vergilerin artması da dokuma ve basma sanayinin Tokat‟ta ilerlediğinin önemli 

bir delilidir. Sektörün gelişiminin somut bir delili de Tokat‟ın damga ve boyahane 

vergilerinin iltizamını malikâne olarak alan Atıf Mustafa Efendi‟nin mevcut 

boyahaneyi yetersiz bulması ve 1726‟da daha büyük bir boyahane inşa ettirmesidir. 

Defterdarlık görevinde bulunmuş olan Atıf Mustafa Efendi bu boyahaneyi vakıf olarak 

tesis etmiştir (VGMA. M. 735: 274). Kırım‟da Fransız konsolosu olarak görev yapmış 

olan Charles de Peyssonel‟in tespitlerine göre; Tokat ve çevresinden Kırım, Güney 

Rusya ve Kafkasya‟ya 1754-1758 yılları arasında ihraç edilen pamuklu ve basma 

500.000 toptan daha fazlaydı. Bu miktara, Rumeli‟den Polonya‟ya kadar uzanan saha 

ile Karadeniz ve Gürcistan‟a sevk edilen kumaşlar dâhil değildi. Ayrıca Tokat pamuklu 

mamulleri Anadolu‟daki iç pazarlarda da çok sayıda alıcı bulabilmekteydi. 1758 yılına 

gelindiğinde Tokat dokuma sektörü gerileme eğilimine girdi. Bu gerilemenin başlıca 



18. Yüzyılda Tokat Kaza Merkezi’nde Eğitim Öğretim Hizmetlerini Destekleyen Vakıflar 

│182 

│GAZIOSMANPASA UNIVERSITY SOCIAL SCIENCES RESEARCHES JOURNAL 

nedenleri arasında 1756-1763 arasında gerçekleşen Yedi Yıl Savaşları sırasında 

Avrupa‟dan gelen çivit boyasının maliyetinin beş kata kadar artması, 1758‟de Tokat ve 

çevresini hatta Anadolu‟da birçok yeri etkileyen bir kıtlık görülmesi ve 1768-1774 

Osmanlı Rus Savaşı‟nın Karadeniz‟deki ihracatı durma noktasına getirmesi 

gösterilmektedir (Cinlioğlu, 1950: 57). 

18. yüzyılda Tokat‟ta bakırcılık sektörü de gelişen önemli sanayi dalları 

içerisindeydi. 1701 yılında Tokat‟ın ticaretinin önemli kısmını bakır kap üretimi 

oluşturmaktaydı. Bu kaplar içerisinde ağırlığı tencereler, taslar, fenerler ve şamdanlar 

oluşturuyordu. Çok iyi işlenen Tokat bakır eşyaları özellikle İstanbul ve Mısır‟da 

alıcılar bulmaktaydı. Tokat‟ta bakır madeni olmayıp, Tokat bakır sektörü için gereken 

hammadde Gümüşhane ve Kastamonu‟dan temin edilirdi (Tournefort, 2005: 222-223). 

Bu durum 18. yüzyılın ikinci yarısında büyük ölçüde değişmiştir. 18. yüzyılın 

ortalarında Ergani‟de bakır madeni işletilmeye; buradan elde edilen ham bakır son 

tasfiyeden geçirilmek üzere Tokat kalhanesine gönderilmeye başlanmıştır. Bu durum 

Tokat‟ta bakırcılık sektörünün gelişimine önemli bir katkı sağlamıştır. Bundan sonra 

Tokat, bakır işlemeciliğinde Osmanlı sınırları içerisindeki en büyük merkez haline 

gelmiştir. Binlerce deveden oluşan kervanların Ergani‟den taşıdığı ham bakır, Tokat 

kalhanesinde işlenerek saf bakır haline getirilirdi. Bu saf ve işlenmiş bakır Samsun 

İskelesi ya da İzmit üzerinden gemilerle İstanbul‟a ulaştırılır, diğer kısmı şehirdeki 

bakır eşya imalatı için kullanılırdı. Kalan son kısım ise diğer bölgelere gönderilmek 

üzere tüccarlara verilirdi (Beşirli, 2004: 9-39).  

Ic. Tokat Vakıflarıyla Ġlgili ArĢiv Malzemesi Üzerine Tespitler 

Gerek Tokat merkez gerekse Osmanlı döneminde müstakil kaza olan ve 

günümüzde Tokat Vilayeti sınırları içerisinde yer alan Artukabad (Artova), Erbaa 

(Sonisa, Erek, Karayaka), İskefsir (Reşadiye), Niksar, Turhal ve Zile ilçelerine ait 

vakıflarla ilgili çok zengin arşiv kayıtları mevcuttur. Tokat bölgesine ait Ankara 

Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşivi‟nde 4000 belge, Ankara Tapu Kadastro Arşivi‟nde  

(Kuyud-u Kadime) 100 belge, İstanbul Başbakanlık Osmanlı Arşivi‟nde 563 belge, 113 

defter (toplamda yaklaşık 7500 sayfaya ulaşan kayıt), Sivas Vakıflar Bölge 

Müdürlüğü‟nde 6 defter (toplamı yaklaşık 1800 sayfa), Tokat Müzesi Perakende 

Arşivi‟nde 2 defter, İstanbul Topkapı Sarayı Arşivi‟nde 150 belge, İstanbul Atatürk 

Kütüphanesi Muallim Cevdet Yazmaları Bölümü‟nde (M. C. Fermanlar) 3 belge ve 

Tokat‟ta Hasan Erdem‟e ait özel koleksiyonda 100 belge bulunmaktadır.  



Murat HANĠLÇE 

│183 

│GAZĠOSMANPAġA ÜNĠVERSĠTESĠ SOSYAL BĠLĠMLER ARAġTIRMALARI DERGĠSĠ 

Bu zengin malzemeye ek olarak Tokat Vakıflar Bölge Müdürlüğü Arşivi‟nde ise 

325 defter, 8.400 belge ve 39 dosya bulunmaktadır. Ayrıca Tokat‟a ait 121 Şer‟iye Sicili 

içerisinde de vakıflarla ilgili kayıtlar bulunmaktadır (Hanilçe 2013: 4-9). Bunların 

dışında şahıslar elinde olup henüz gün ışığına çıkmamış belgelerin olduğu da tahmin 

edilmektedir. Bu belgelerin ortaya koyduğu verilere göre Tokat Vilayeti sınırları 

içerisinde Osmanlı öncesi dönemi de kapsayacak şekilde toplam 1.675 vakıf olduğu 

anlaşılmıştır. Bu vakıfların 763‟ü Zile‟de, 751‟i ise Tokat merkez kazasındaydı. Ali 

Açıkel‟in Abdurrahman Sağırlı ile ortaya koyduğu Tokat vakfiyeleri ile ilgili çalışmada 

146 vakfiye ele alınmıştır. Bu vakfiyelerden 34‟ü Arapça iken 112‟si Türkçedir (Açıkel 

ve Sağırlı, 2005: 6-12; Çelik, 1999; Tunca, 2000; Kucur, 1993). 

Id. 18. Yüzyılda Tokat’taki Vakıflara Genel Bir BakıĢ 

18. yüzyılda Tokat‟ta Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşivi ve Tokat Şeriye 

Sicillerine bakılarak toplam 28 vakfiye kaydına rastlanılmıştır. Bu vakfiyelerde yer alan 

28 vakıftan 14‟ünün erkekler, 12‟sinin ise kadınlar tarafından kurulduğu görülmüştür. 

2 vakıf ise karı kocaya aittir.  Bu rakama bakıldığında, farklı cinsiyetten vakıf 

kurucularının oranının birbirine yakın olduğu görülmekte ve kadınların da mallarını 

vakfetme konusunda erkekler kadar istekli olduğu anlaşılmaktadır. Bir diğer önemli 

tespit ise kadınların da belirli bir mal varlığına sahip olduğu ve bunu hayır işlerinde 

değerlendirmeye çalıştığı gerçeğidir. 

Vakıf Kurucularının Cinsiyetleri, Unvanları ve Mesleki Açıdan 

Değerlendirilmesi 

18. yüzyıl Tokat vakfiyelerinde adı geçen şahısların 14 tanesi kadın olup 

bunların ev hanımı olduğu muhakkaktır. Vakıf kurucusu 16 erkeğe baktığımızda hacı 

ve seyyid unvanlarını kullanan 10 kişi, seccade-nişin bir kişi, defterdar bir kişi, emekli 

kadı bir kişi, fahrü‟l-meşayih bir kişi, terzi bir kişi, müftü bir kişi, ağa bir kişi ve 

mesleki vasfı ya da kişisel özelliği açık olmayan bir kişi karşımıza çıkmaktadır. Bu 

rakamlar ilmiye mensuplarının vakıfların kurulmasında büyük paya sahip olduğunu 

ortaya koymaktadır. 

Vakıf Kurucularının Mahallelere Göre Dağılımı 

18. yüzyılda Tokat‟ta toplam mahalle sayısı 78‟di (TŞS. 1: 297-298). 

İncelediğimiz vakıf kayıtlarında bu mahallelerden yalnız 17 tanesinin adı geçmektedir. 

Vakıf kuranların yaşadıkları mahalleleri gözden geçirdiğimizde, Yaşmeydan, 

Soğukpınar, Cedid, Sofular, Yar Ahmed,  Şucaeddin Mehmed Paşa, Çehkanlu, Hoca 



18. Yüzyılda Tokat Kaza Merkezi’nde Eğitim Öğretim Hizmetlerini Destekleyen Vakıflar 

│184 

│GAZIOSMANPASA UNIVERSITY SOCIAL SCIENCES RESEARCHES JOURNAL 

Ahmed, Aleksan, Zilli Hacı, Hacı İvaz, Kaya, Mihmad Hacib, Debbağhane-i Atik, 

Yazıcık ve Zaim Mahalleleri karşımıza çıkmaktadır. Öte taraftan, boyahanenin 

yenilenmesi ile ilgili vakıf kuran Defterdar Atıf Efendi‟nin ise İstanbul‟da Molla 

Hüsrev Mahallesi‟nde yaşadığı belirtilmiştir. 

Vakfedilen Malların Niteliği 

Vakfedilen menkul ve gayrimenkuller içerisinde en büyük pay dükkânlara ait 

olup Tokatlı hayırsever vatandaşlar yaklaşık 50‟nin üzerinde dükkânı ya tamamen ya 

da belirli hissesi oranında vakfetmişlerdir. Bunun dışında 16 parça bağ ve bahçe, 15 

adet değişik büyüklükte ev, 4 tane han, 4 bağ, 1 boyahane, 1 kalhane vakfedilen mallar 

arasında yer almaktadır. Bütün bunlara ek olarak, 1 kişinin kitaplarını ve 4 kişinin de 

nakit mal varlığını (Kurt, 1996) vakfettiği görülmüştür. 2 kişi ise bedestende bulunan 

dolabını vakıf malları arasına koymuştur. 

Vakıfların Tahsisat Ayırdığı Alanlar 

18. yüzyılda Tokat‟ta vakıf kuranlar dinsel bir takım beklentilerini karşılamak 

üzere vakıf tesis edebilmişlerdir. Örneğin kutsal gecelerde cami ve mescitlerde mum 

yakılmasına dair 25 kayıt bulunmaktadır. Vakıf sahibinin kendisi ve yakınları için 

Kuran-ı Kerim hatmedilmesi, çeşitli dualar ya da sureler okutulması konusunda dokuz 

istek vardır. İki vakıf sahibi Kurban Bayramı‟nda kurban kesilmesini istemiştir. Bir 

vakıf sahibi ise vakıf şartlarından önce cenaze masrafının mallarından ayrılmasını 

vasiyet etmiştir (VGMA. Mf. 739: 172-173). 

18. yüzyıl Tokat vakıflarının bir kısım geliri de değişik görevleri yerine getiren 

din adamlarına tahsis edilmiştir. Vakıf sahiplerinden biri müezzine, biri zaviye 

şeyhine, biri vaaz ve nasihat edenlere, biri imama, biri imam vekiline vakfına ait 

gelirden pay ayırmıştır. Havva Hatun adında bir vakıf sahibesi de evinin yalnız 

Halveti Şeyhlerine kiraya verilmesini şart koşmuştur (TŞS. 12: 75-76). Söz konusu 

dönemde üç vakıf çeşme, kuyu vb. su kaynaklarının bakımına, bir vakıf köprü 

tamirine, beş vakıf ağaç dikimine ve iki vakıf bahçe duvarı ve bahçe bakımına pay 

ayırmıştır. 

Vakıf şartları içerisinde doğrudan fukarayı ilgilendiren durumlar da önemli yer 

tutmaktadır.  Müslümanlar için kutsal olan günlerde pirinç pilavı, helva vb. yiyecekler 

yapılıp fakirlere dağıtılmasını şart koşan üç, Tokat fukarasına yardım yapılmasını 

isteyen bir vakıf buna örnek gösterilebilir. Mekke ve Medine şehirlerindeki çalışanlar 

ve fukara da Tokat‟taki vakıf sahipleri tarafından unutulmamıştır. 18. yüzyılda 



Murat HANĠLÇE 

│185 

│GAZĠOSMANPAġA ÜNĠVERSĠTESĠ SOSYAL BĠLĠMLER ARAġTIRMALARI DERGĠSĠ 

Tokat‟ta vakıf kuranlardan biri hac müjdecilerine, biri Mekke kapıcılarına, biri 

Zemzem-i Şerif müezzinine, ikisi Ravza-i Şerif ferraşına, biri Haremeyn‟e, beşi Medine-

i Münevvere fukarasına, biri Ravza-i Mutahhara hizmetlisine malından bir kısmını 

vakfetmiştir. 

II.18. YÜZYILDA TOKAT KAZA MERKEZĠNDE EĞĠTĠM-ÖĞRETĠM 

AMAÇLI KURULAN VAKIFLAR ĠLE GELĠRLERĠNDEN BU ALANA PAY AYIRAN 

VAKIFLAR  

Osmanlı Devleti‟nde, halkın eğitim ve öğretimi ile ilgili hizmetler genellikle 

vakıflar tarafından üstlenilmiştir. Başka bir deyişle, halkın eğitim ve öğretimine 

devletin bütçesinden doğrudan pay ayrılmamıştır.18. yüzyılda Osmanlı geneli dikkate 

alındığında vakıflara ait giderlerin % 28, 16‟sı eğitimle ilgili kuruluşların masraflarına 

tahsis edilmiştir (Yediyıldız, 2003: 207) .  

18. yüzyılda Osmanlı sınırları içerisinde örgün öğretim ve eğitim veren 

kuruluşlar arasında okullar (mektepler) ve medreseler yer alırken halk eğitimi ve 

öğretiminde camiler ve zaviyeler öne çıkmaktaydı (Yediyıldız, 2003: 207-224). Tipik bir 

Osmanlı şehri olarak Tokat da bu yapılanmaya büyük ölçüde uymaktaydı. 

18. yüzyıl Tokat vakıflarından derslik yapımına bir, müderrise dört, medrese 

talebelerine yedi, kuran ve tecvid dersi verenlere iki, danişmende bir vakıf tahsisat 

ayırmıştır. Ayrıca bir vakıf sahibi de kitaplarını Ali Paşa Camii‟ne bağışlamıştır. 

IIa. Sıbyan Mektepleri’ni Destekleyen Vakıflar 

Osmanlı Devleti‟nde sıbyan mektepleri çoğunlukla günümüz ilköğretim 

kuruluşlarının işlevini yüklenmiş gözükmektedir (Hızlı, 1999: 207-217). Yerli ailelerin 

çocuklarının tamamına açık bulunan ve pek çoğu yalnız bir sınıftan ibaret olan bu 

okullarda hace-i mektep yani mektep hocası denen bir öğretici, çocuklara okuma 

yazama becerisi kazandırma, Kuran eğitimi verme ve İslam dininin uygulanması için 

gerekli bilgileri kazandırmakla sorumlu tutuluyordu. Bazı sıbyan mekteplerinde 

muallimin halife-i mektep adı da verilen bir yardımcısı bulunurdu. Söz konusu 

okulların öğreticileri ücretlerini vakıfların kendilerine ayırdıkları tahsisattan 

sağlamaktaydı. Zaman zaman kisve baha adı altında öğreticilere elbise bedeli de 

ödenebilmekteydi. Bu okullara devam eden öğrencilerin de ekseriyeti vakıflar 

tarafından desteklenebilmekteydi. Bazı Osmanlı vakıflarının bu okulların öğrencilerine 

bahar gezileri düzenlemeleri için bile tahsisat ayırdığı tespit edilmiştir (Yediyıldız, 

2003: 207-210). 



18. Yüzyılda Tokat Kaza Merkezi’nde Eğitim Öğretim Hizmetlerini Destekleyen Vakıflar 

│186 

│GAZIOSMANPASA UNIVERSITY SOCIAL SCIENCES RESEARCHES JOURNAL 

Tokat‟ta 18. yüzyılda mahalleler nezdinde çok sayıda sıbyan mektebi vardı. 

Fakat vakfiyeler üzerinde yaptığımız çalışmalarda yalnız bir sıbyan hocası ile ilgili 

kayda rastlanmıştır. Bu kayıt Ahmed Kızı Fatıma‟nın vakfiyesindedir. Bu vakfiyede 

Sıbyan Muallimi Ali Efendi‟nin adı geçmektedir ve kendisine mütevellilik 

verilmektedir. Fakat bu kişinin hangi sıbyan mektebinde muallim olduğu açık değildir. 

Ancak sıbyan mekteplerinin yaygınlığı dikkate alındığında Kaya Mahallesi‟nde var 

olan bir mektepte muallim olduğu düşünülebilir. 

Ahmed Kızı Fatıma Hanım Vakfı 

Kaya Mahallesi sakinlerinden Fatıma Hanım, H. 1211/M. 1797 tarihli 

vakfiyesinden görüldüğü kadarıyla aynı mahalledeki evini ve Çay Mahallesi‟nde bir 

bağını malından ayırarak vakfetmiştir (TŞS. 2: 139-140). Vakıf mütevelliliği hayatta 

olduğu müddetçe Fatıma Hanım, onun ölümü halinde ise damadı el-hac Mehmed bin 

Abdullah‟ın uhdesinde olacaktı. Vakıf şartları arasında mübarek gecelerde üç İhlâs ve 

bir Fatiha suresi okunması, her sene bir hatm-i şerif indirilmesi ve sevabının Fatıma 

Hatun‟un ruhuna hediye edilmesi de bulunuyordu.  

Vakfın diğer şartları içerisinde Mehmed bin Abdullah‟tan sonra mütevelliliğin 

Sıbyan Muallimi Ali Efendi ibn-i Mustafa‟ya ait olması da yer alıyordu. Onun nesli 

tükendiğinde Alaca Mescid Camii‟nde imam olanlar mütevellilik görevini yerine 

getirecekti. Bu durum sıbyan mektebi hocalarının halk nezdinde güvenilir kişiler 

olduğunu göstermesi bakımından önemlidir. 

IIb. Zaviyeleri Destekleyen Vakıflar 

Zaviye, tekkenin küçüğüne verilen isimdir. Şehir ve kasabaların ekseri ücra 

yerlerinde olan zaviye, hücre, küçük oda anlamına geldiği gibi mecazi olarak dünya, 

alem yerine de kullanılmaktadır. Bu küçük tekkelerin şeyhlerine zaviyedar; bu 

zaviyelerde oturan dervişlere ise zaviye-nişin, seccade-nişin ya da post-nişin 

denebilmekteydi (Pakalın, 1983c: 648). Zaviyeler dini, ticari amaçlara hizmet 

verebildikleri gibi eğitim işlevleri de yüklenebilmekteydiler. İncelediğimiz 

vakfiyelerde Hamza Bey Zaviyesi ile ilgili bir kayda rastlanmıştır. Bu kayıt, Hüseyin 

Efendi oğlu Abdürrahim Efendi‟ye aittir. Bu kişi, Hamza Bey zaviyesinde seccade-

nişindir; yani derviştir. Vakıf gelirlerinden bir kısmını zaviyede nasihat ve vaaz 

edenlere tahsis etmiştir.  Ayrıca, aynı zaviyede bulunan iki danişmende aylık belirli bir 

miktar burs verilmesini de şart koşmuştur.  



Murat HANĠLÇE 

│187 

│GAZĠOSMANPAġA ÜNĠVERSĠTESĠ SOSYAL BĠLĠMLER ARAġTIRMALARI DERGĠSĠ 

Hamza Bey Zaviyesi, Çekenli Mahallesinde bulunan mescit 

etrafında yer alan türbe, imaret ve camiyle aslında bir külliye 

oluşturmaktaydı. Kitabesinden anlaşıldığı kadarıyla, külliye 

içerisindeki mescit, 1412‟de Çelebi Mehmed‟in Amasya‟da hüküm 

sürdüğü yıllarda Hamza Bey b. Biçar tarafından yaptırılmıştır 

(Tokat İl Yıllığı 1973: 65; Şimşirgil 1990: 104). 

Hüseyin Efendi Oğlu Eş-şeyh El-Hac Abdurrahim Efendi Vakfı 

Vakfın kurucusu Hamza Bey Zaviyesi‟nde seccade-nişin olan Fahrü‟l-

meşayihi‟l-kiram Abdurrahim Efendi ibn Hüseyin Efendi‟dir (TŞS. 10: 33). H. 4 Evahir 

1150/ M.18-28.08.1737 tarihli vakfiyesinden anlaşıldığı kadarıyla Abdurrahim Efendi, 

Mihmad Hacib Mahallesi‟nde bulunan biri bakkal diğeri nalbant olmak üzere iki 

dükkanını ve yirmi kuruş nakit parayı malından ayırarak vakfetmiştir. Vakıf 

şartlarında belirtildiği şekliyle, Abdurrahim Efendi, kendisi hayatta oldukça vakfa 

kendisinin, ölümü halinde dükkânlara evlatları ve daha sonra onların evlatlarının ve 

nihayet yirmi kuruş nakde ise Hamza Bey Zaviyesi‟nde şeyh olanların mutasarrıf 

olacağını belirtmiştir. 

Vakıf mütevellilerinin dükkânları kiraya vermesi ve gerekli durumlarda 

dükkânların bakım ve onarımını yaptırması, ayrıca bakkal dükkânı kirasından Hamza 

Bey zaviyesinde bulunan iki danişmende her ay birer rub„ vermesi de vakfın şartları 

içerisinde yer almıştır. Dükkânın kirasından kalan kısmın ise vakıf sahibinin evlatları 

arasında bölüştürülmesi istenmiştir. 

Zaviyede şeyh olanlara ise ellerinde bulunan yirmi akçeyi işletip her sene kandil 

gecelerinde halka vaaz vermeleri şart koşulmuştur. Bunun karşılığında da söz konusu 

paradan hasıl olan nemanın bir rub„una mutasarrıf olabilecekleri ifade edilmiştir. Öte 

yandan, bu vaaz ve nasihatlardan hasıl olacak sevabın vakıf sahibi Abdurrahim Bey‟in 

annesi merhume Fatma bint-i el-hac Mehmed‟in ruhuna hediye edilmesi de vakıf 

şartları arasında belirtilmiştir. 

Vaaz ve nasihat konusu aslında Osmanlı camilerinin de temel 

işlevlerinden biriydi. Ücretleri vakıflar tarafından karşılanan, kürsü 

şeyhi de denen vaizlerin büyük bir çoğunluğu aynı zamanda birer 

tarikatın şeyhi konumundaydı. Vaizlere, zaman zaman vaaz 

ettikleri güne göre de isim verilebilmekteydi: Pazartesi vaizi gibi. 

Cuma günü vaiz verenler ise ayrı bir öneme sahipti. Çünkü Cuma 



18. Yüzyılda Tokat Kaza Merkezi’nde Eğitim Öğretim Hizmetlerini Destekleyen Vakıflar 

│188 

│GAZIOSMANPASA UNIVERSITY SOCIAL SCIENCES RESEARCHES JOURNAL 

namazı vaaz verebilmek hasebiyle daha fazla insana hitap etme 

şansına sahip oluyorlardı (Yediyıldız, 2003:  219-220). 

Vakfın bir diğer gelir kaynağı olan nalbant dükkânı kirası ile ilgili de her sene 

üç vukıyye şem-i asel (balmumu) satın alınıp mütevelli eliyle Kazabad kazasında 

bulunan Bireb-i Kebir,  Bireb-i Sagir ve İbisse köylerinde bulunan camilerde Berat 

gecesinde yakılması şartı konmuştur. Arta kalan nemanın vakıf sahiplerinin evlatları 

arasında bölüştürülmesi istenmiştir. Bu işten ortaya çıkan sevabın vakıf sahibinden 

daha önce ölmüş bulunan azatlı cariyesi Ayşe binti Abdullah‟a hediye edilmesi de 

şartlara eklenmiştir. Son olarak vakıfla ilgili şartların ortadan kalkması durumunda 

vakıf gelirlerinin Tokat fukarasına harcanmasına işaret edilmiştir.  

IIc. Medreseleri Destekleyen Vakıflar 

10. ve 11. yüzyıllarda ilk İslam medreseleri heteredoks olarak ifade edilen 

doktrinlere karşı mücadele etmek ve Sünni doktrini desteklemek üzere kurulmuştur. 

Daha sonra, halifeler ve Müslüman toplumun ileri gelen ve zengin şahısları İslam 

ülkelerinde çok sayıda medrese inşa ettirmişlerdir. Bu medreselerde ilke olarak, 

kurucularının inancını ve mezhebini esas alan İslam araştırmaları okutulmuştur. 

Osmanlılar ise, yeni bir imparatorluğun temellerini attığı zaman, diğer Müslüman 

devletlerin onlara terk etmiş oldukları birçok medrese bulmuşlardır ve bu 

müesseselerin kurucularının tespit ettikleri kuralları büyük ölçüde korumuşlardır. 

1330‟da Orhan Bey‟in İznik‟te ilk Osmanlı Medresesi‟ni açmasından itibaren, Osmanlı 

Türkleri de ya müstakil olarak ya da külliyelerin bir parçası biçiminde gerek 

Anadolu‟da gerekse de Rumeli‟de çok sayıda medrese kurmuştur (Yediyıldız, 2003: 

210-212). Tokat‟ta Danişmentlilerin şehre hâkim olmasından itibaren medreselerle 

tanışan Anadolu kentlerinden biri olmuştur. 

Her medresede zorunlu olarak bir müderris bulunmaktaydı. Müderrisin başlıca 

görevi, vakfiyelerde belirtilen şartlara göre akli ve nakli bilimler; başka bir ifadeyle, 

dini bilimler (ulum-ı şeriye) ve dini anlamaya yardımcı olan alet bilimleri (ulum-ı 

aliye) ve faydalı bilimler (ulum-ı nafia) okutmaktı. Medrese öğrencilerinin bir kısmı 

leyli (yatılı-gececi) olup medrese hücrelerinde (oda) kalıyorlardı. Diğerleri ise nehari 

(gündüzlü) olup yalnız dersleri takip ediyorlardı. Bazı medreselerde, talebeler içinden 

daha kıdemli olan ve muid adı verilen bir kişi müderrise yardım ediyordu. Bu işlevi 

bazen danişmendler üstleniyordu. Danişmendler, medrese eğitimini tamamlamış bilim 



Murat HANĠLÇE 

│189 

│GAZĠOSMANPAġA ÜNĠVERSĠTESĠ SOSYAL BĠLĠMLER ARAġTIRMALARI DERGĠSĠ 

adamları olup, müderris olabilmek için yedi sene beklemeyi ve araştırma yapmayı 

göze alan kişilerdi. 

Kamusu‟l-a„lȃmda Tokat‟ta 15 kadar medresenin mevcudiyetinden 

bahsedilmektedir (Şemseddin Sami 1316: 1691). Ahmed Şimşirgil 16. yüzyılda Tokat‟la 

ilgili yaptığı doktora tezinde bunlardan önemli saydığı 7 tanesi hakkında bilgi 

vermektedir. Bunlar Yağıbasan Medresesi (Çukur Medrese), Hisariye Medresesi (Gül, 

1997: 46; Bilge, 1984: 195), Gök Medrese, Hacı İvaz Paşa Medresesi, Düzboğan 

Medresesi, Mevlana Emir Medresesi ve Hacı Emir Medresesi‟dir (Şimşirgil, 1990: 117-

129) . 1899-1900 yıllarına gelindiğinde Tokat Merkezi‟nde 15 medrese olduğu 

anlaşılmaktadır (Salname-i Vilayet-i Sivas, 1302: 457). Bu medreseler arasında Tekye 

(Soğukpınar Mahallesi), Albastan, Feyziye, Huruc, Yağıbasan, Debbağhane, Mihmad 

Hacib, Cami-i Kebir, Esir, Hazariye, Şeteciler/Renciler, Gökdaire (Gökmedrese), Gülüd 

medreselerinin isimleri geçmektedir (Aktaş, 2009: 116). İsmail Hakkı Uzunçarşılı‟nın 

Tokat Kitabelerini sadeleştiren Mehmet Mercan ise 11 medresenin adını 

zikretmektedir. Bunlar: Gökmedrese, Çukur Medrese, Genç Mehmet Paşa Medresesi, 

Hisariye Medresesi, Horuç Medresesi, Hacı İvaz Paşa Medresesi (İyibaba köyü Tokat 

merkezde olamk üzere aynı adla iki medrese), Gülbahar Medresesi, Düzboğan 

Medresesi, Mevlana Emir Medresesi, Hacı Ömer Medresesi‟dir (Uzunçarşılı, 2003: 

XXX). Bütün bu farklı rakamlar ve isimler göstermektedir ki Tokat medreseleri ile ilgili 

ciddi bir çalışmaya gereksinim vardır. Bunun da tam olarak ortaya konabilmesi Tokat 

Şeriye Sicillerinin ve vakıf kayıtlarının bütünüyle gözden geçirilmesine bağlıdır. Ayrıca 

Tokat üzerine yapılan çalışmalarda Hatuniye Medresesi üzerinde fazlaca 

durulmamaktadır. 

Hatuniye Medresesi, II. Bayezid‟in annesi Gülbahar Hatun 

adına 1485‟te yaptırdığı medresedir. Gülbahar, Meydan ve 

Sultaniye Medresesi olarak da anılmaktadır. Evliya Çelebi Gök 

Medrese‟den başka Tokat‟ta bu medresenin adını zikreder. Medrese 

ile beraber yapılan caminin kitabesindeki feyz kelimesi ebced 

hesabıyla 1485 tarihine işaret etmektedir. Bu medrese önemli 

Osmanlı medreselerinden biri olup; 1559‟lara kadar 30‟lu iken 

1569‟dan önce 40‟lıya yükseltilmişti. 1653‟ten önce de hariç payesine 

çıkmıştı. (Gül, 1997: 80; Uzunçarşılı, 1988: 11-18).  

Ali Oğlu Terzi El-Hac Mehmed Vakfı 



18. Yüzyılda Tokat Kaza Merkezi’nde Eğitim Öğretim Hizmetlerini Destekleyen Vakıflar 

│190 

│GAZIOSMANPASA UNIVERSITY SOCIAL SCIENCES RESEARCHES JOURNAL 

H. 1156/M. 1744 tarihli vakfiyesine göre, Hoca Ahmed Mahallesi sakinlerinden 

Terzi Hacı Mehmed bin Ali, Geyras mevkiinde Defterdar Bahçesi adıyla meşhur 

yerdeki bir parça bahçesini malından ayırıp vakfetmiştir (TŞS. 23: 42-43). Vakıf 

mütevelliliğine Mehmed Çelebi ibn-i Ahmed getirilmiş ve onun ölümü durumunda 

vakıfla ilgili tasarruf oğullarına bırakılmıştır. Yine, vakıf şartları içerisinde Mehmed 

Çelebi‟nin soyunun tükenmesi halinde vakıf mütevelliliğinin Çukur Medrese olarak da 

anılan Yağıbasan Medresesi‟nde müderris olanlara geçeceğine değinilmiştir. 

Yağıbasan Medresesi, Danişmentli hükümdarlarından 

Nizameddin Yağıbasan (öl. 1166-1167) tarafından yaptırılmıştır. 

Tokat‟ta açılan ilk medrese olma özelliğine sahiptir. İlk kitabesi 

mevcut olmadığından yapılış tarihi hakkında kesin bir şey 

söylemek zordur. Tamir kitabesinden anlaşıldığı kadarıyla Selçuklu 

hükümdarlarından II. İzzeddin Keykavus‟un ilk saltanat 

döneminde yeni baştan yapıldığı anlaşılmaktadır (Şimşirgil, 1990:  

118; Gül, 1997: 32-33). 

Mütevelli olanlardan ilk olarak istenen şey: Söz konusu bahçenin kira gelirinden 

her yıl onar guruş ayrılıp, bununla bahçeye meyve fidanı dikilmesidir. Bahçenin arta 

kalan gelirinin beşte birinin Medine-i Münevvere fakirlerine yollanması şart 

koşulmuştur. Beşte birlik kısım mütevellilik ücreti olarak ayrılırken, kalan kısmın 

Çukur Medrese talebelerine dağıtılmasına işaret edilmiştir. Bir çeşit bursa kavuşan bu 

öğrencilerden ise Kuran-ı Kerim okuyup sevabını önce Hz. Muhammed‟in, sonra vakıf 

sahibinin analarının ve geçmişlerinin ruhuna hediye etmeleri istenmiştir. 

Tokat‟la ilgili vakıflarda bir şeyin sevabının hediye edilmesi 

durumunda çokça valideyn (iki anne) ibaresi çıkmaktadır. Bu 

ifadeden asla, o kişinin iki annesi olduğu çıkarılmamalıdır. Burada 

iki anneden kasıt, kişinin kendi öz annesi ile kayınvalidesi 

olmalıdır. 

Hacı Ömer Efendi Kızı Saliha Hatun Vakfı (Cemal Yahya Medresesine)  

Soğukpınar Mahallesi sakinlerinden Saliha Hatun H. 1185/M. 1772 tarihli 

vakfiyesinde belirtildiğine göre, Penbeciler Sokağı‟nda bulunan bir penbeci (pamukçu) 

dükkânının yarı hissesini malından ayırıp vakfetmiştir (TŞS. 1: 328). Vakfiyesindeki 

şartlara göre: Dükkânın kirasından Saliha Hatun‟un hissesine düşen pay üç eşit 

parçaya ayrılacaktı. Üçte birlik paya Cemal Yahya Medresesi‟nde müderris olanlar 



Murat HANĠLÇE 

│191 

│GAZĠOSMANPAġA ÜNĠVERSĠTESĠ SOSYAL BĠLĠMLER ARAġTIRMALARI DERGĠSĠ 

mütevellilik karşılığı sahip olacaktı. Arta kalan üçte ikilik pay aynı medresede eğitim 

gören talebelere dağıtılacaktı. Talebeler de her gün ders bitiminde üçer İhlas ve birer 

Fatiha suresi okuyup, sevabını Saliha Hatun‟un ve ebeveynlerinin ruhlarına hediye 

edeceklerdi. 

Sarı Müftü Vakfı 

Yaşmeydan Mahallesi sakinlerinden Sarı Müftü namıyla meşhur kişi Tokat 

şehir dışında Dikmenler mevkiinde bir bahçesini malından ayırıp vakfetmiştir. H. 

1189/M. 1775 tarihli vakfiyede yer alan vakıf şartlarına göre: Bahçe her yıl kiralanıp, 

bahçenin bakım ve onarımından sonra arta kalan nemayla senede üç taksit olarak 

Yağıbasan Medresesi‟nde bulunan 16 odada sakin ilim talebesine otuz altışar kuruştan 

toplam yüz sekiz kuruş verilecek, arta kalan para da mütevelli payı sayılacaktı. 

Mütevellilik ise vakıf sahibi hayatta oldukça kendisinde, ölümü halinde ise erkek 

evlatlarında, onların soyu tükenirse kız evlatlarının evlatlarında ve eğer onların da 

nesli tükenirse Yağıbasan Medresesi müderrisinde olacaktı (VGMA. Mf.580: 392). 

Sinan Beyzade Hacı Ahmed Ağa ve Hanımı Afife Hatun Vakfı 

Debbağhane-i Atik Mahallesinden Sinan Beyzade el-hac Ahmed Ağa bin es-

seyyid Ali Ağa ve eşi Afife Hatun H. 1188/M. 1774 tarihli vakfiyede belirtildiği üzere 

Debbağhane-i Atik Mahallesi‟nde 1 evi, Suluhan isminde bir hanı, Doğancı mevkiinde 

üç çiftlik bir parça bağı, 1 kürkçü, 1 haffaf, 1 urgancı, 2 bakkal, 1 keçeci, 1 berber, 1 

dikici, 1 kebapçı, 1 manav, 1 kundakçı, 1 kazancı, 1 hallac dükkanını, Çağa Gölü 

Mevkii‟nde 1 bahçeyi, Huruş civarında iki bahçeyi ve bedestende 1 dolabı mallarından 

ayırıp vakfetmişlerdir (VGMA 222). 

Vakıf şartlarına göre, Hacı Ahmed Ağa hayatta oldukça vakıf üzerinde kendisi, 

ölümü halinde ise eşi Afife Hatun mutasarrıf olacaktı. Vakıf mallar icara verilip ilk 

önce vakıf mallarının bakımı gerçekleştirilecek; ardından Berat gecelerinde Kızılimam  

Mescidi‟ne mum alınıp verilecekti. Debbağhane-i Atik Mahallesi‟nde bulunan 

medresede okuyan talebelerin her bir hücresine yıllık ikişer vukiyye bezir yağı alınıp 

verilecekti. Her yıl Regaip, Berat ve Kadir gecelerinde fakir ve miskinlere yemek 

verilecek, vakıf sahipleri ve evlatlarının neslinin tükenmesi durumunda Tokat müftüsü 

mütevelli olacaktı. İvaz Paşa, Cemal Yahya, Horuş, Gökmedrese ve Debbağhane-i Atik 

Mahallesi‟nde bulunan müderrisler ise nazır tayin edilecekti. Masraflardan artan 

gelirin 1/40‟ı mütevelliye, 1/40‟ı müderrislere, arta kalan pay ise adı geçen 

medreselerde okuyan talebelere dağıtılacaktı. 



18. Yüzyılda Tokat Kaza Merkezi’nde Eğitim Öğretim Hizmetlerini Destekleyen Vakıflar 

│192 

│GAZIOSMANPASA UNIVERSITY SOCIAL SCIENCES RESEARCHES JOURNAL 

İncelediğimiz vakfiyelerde Gök Daire olarak da anılan 

Gökmedrese için Pervane Külliyesi yakıştırmaları da yapılmaktadır. 

Meydan Mahallesinde bulunan ve yakın zamana kadar müze 

olarak kullanılan bu tarihi yapı, üzerinde en çok tartışılan Selçuklu 

eserlerinden birisidir. Kitabesi kayıptır; ancak 1277 yılında 

Muineddin Pervane tarafından yaptırıldığı düşünülmektedir. Son 

Selçuklu vezirlerinden biri olan Muineddin Tokat‟ta yaşaması 

nedeniyle bu şehrin imarına önemle eğilmiştir. Yaptırdığı hamam 

da Tokat‟ta meşhurdur. Muineddin Pervane Moğollar tarafından 

öldürülmüştür. Onun ölümü sonrası medresenin hangi amaçlar için 

kullanıldığı belli değildir. Ancak Osmanlılar zamanında özellikle 

18. yüzyıla kadar tekke, bir odası Bimarhane ve bir odası da türbe 

olarak kullanılan medresenin Osmanlı son dönemlerinde şifahane 

ve göçmen barınağı olarak kullanıldığı da aşikârdır. Halk arasında 

içindeki türbeye izafeten Kırkkızlar Medresesi diyenler de vardı. 

Süheyl Ünver ise Selçuk Tababeti isimli eserinde burayı Pervane 

Bey Darüşşifası olarak göstermiştir. Binanın bir çeşit hastane olarak 

kullanıldığını gösteren çok sayıda belge mevcuttur. Bütün bu 

veriler Gökmedrese‟nin hem bir medrese hem de devrinin bir şifa 

kurumu olarak faaliyet gösterdiğini kanıtlamaktadır (Yavi, 1986: 40-

44). 

Nasuh Oğlu Mustafa Vakfı 

H. 1196/M. 1781 tarihli vakfiyede belirtildiğine göre, esasen Ortapare kazasına 

bağlı Emir Said adında köyün ahalisinden olup Tokat‟ta Sofular Mahallesinde sakin 

Mustafa bin Nasuh Alaca Mescid‟in güney kapısı üzerinde ilim talebesi için altı oda ve 

bir derslik yapılması için gerekli parayı malından ayırmıştır. Odalarda ilim 

öğrencilerinin kalması ve ilimle uğraşması; derslikte ve yine derslik odasında 

ulemadan bir kişinin bulunmasını da vakfın başlıca şartı olarak vakfiyesine 

yazdırmıştır (VGMA. Mf. 578: 17/9). 

Alaca Mescid, III. Alaeddin Keykubad döneminde Anadolu 

Selçuklularında müstevfi görevini yerine getiren Abdülaziz bin 

İbrahim tarafından 1300 yılında yaptırılmıştır. Mescid, Akkoyunlu 

hükümdarı Uzun Hasan‟a ait kuvvetlerin Tokat‟ı yağma ve tahrip 



Murat HANĠLÇE 

│193 

│GAZĠOSMANPAġA ÜNĠVERSĠTESĠ SOSYAL BĠLĠMLER ARAġTIRMALARI DERGĠSĠ 

ettiği sırada büyük ölçüde harap olmuştur ve bu yağma 

hadisesinden sonra mescitten geriye yalnızca üzerinde Selçuklu 

dönemi kitabesinin de yer aldığı minare kalmıştır. Bu durum mescit 

üzerinde bulunan ikinci kitabeden anlaşılmaktadır. 1506 tarihli bu 

kitabeye göre, mescit, İkinci Bayezid zamanında Şah İsmail‟in 

Tokat‟a saldırısı sırasında şehit düşen Abdurrahman b. Ahi Eda‟nın 

ruhu için tamir ettirilmiştir (Şimşirgil, 1990: 108). Evliya Çelebi, bu 

camiyi „‟Küçük Minareli olarak da nitelemiştir (Evliya Çelebi, 1314: 

58-59). Mescidin avlusunda Alaca Çeşme adıyla bir de çeşme 

bulunmaktaydı. Çeşmenin kitabesinde Selçuklu Hükümdarlarından 

Gıyaseddin Keyhüsrev zamanında Kara Arslan diye biri tarafından 

1282 senesinde yaptırıldığı yazılıdır. 

Abdullah Kızı Zeynep Hatun Vakfı 

Hacı İvaz Paşa Mahallesi sakinlerinden Zeynep Hatun, H. 1211/M. 1796 tarihli 

vakfiyesinden görüldüğü kadarıyla Çay Mahallesi‟nde bulunan bir parça bahçesini 

malından ayırıp vakfetmiştir. Vakıf şartlarına göre: Söz konusu vakfa hayatta olduğu 

müddetçe kendisi, ölümü halinde kocası Es-seyyid Hasan Efendi, onun da ölümü 

halinde erkek evlatları ve onların evlatları, onların da ölümü durumunda kız 

çocuklarının soyu mutasarrıf olacaktı. Soyun bu yönüyle de tükenmesi halinde Alaca 

Mescid Medresesi‟nde müderris olanlar mütevellilik görevini üstlenecekti. Mütevelli 

olanlar, vakfa konu bahçenin yıllık kira gelirinden her sene bir vukıyye şem-i asel satın 

alıp her Berat Gecesi‟nde Alaca Mescid‟de yakacaklardı. Arta kalan kira geliri Alaca 

Mescid Medresesi‟nin müderrisi ve talebeleri arasında dağıtılacaktı. Müderris ve 

talebeler de buna karşılık her Cuma Kuran (aşr-ı şerif) okuyup, sevabını vakıf 

sahibesinin ve ebeveynlerinin ruhlarına hediye edeceklerdi (TŞS. 2: 78-79). 

Hacı İvaz Paşa, 15. yüzyılların başlarında Tokat taşrasında 

sübaşı idi (Gül, 1997: 45). Hacı İvaz Paşa‟nın 1407‟de Tokat 

merkezinde yaptırdığı bir medrese vardı. Aynı tarihlerde Hacı İvaz 

Paşa, İyibaba Köyü‟nde de bir medrese yaptırmıştı. Çelebi Mehmed 

ve İkinci Murad devirlerinde vezirlik de yapmış olan İvaz Paşa, 

birçok hayır eseri vücuda getirmiştir. Bunlardan biri de Bursa‟da 

yaptırdığı medresedir (Baltacı, 1976: 263).  

Cin Ali Kızı Ayşe Hatun (Yeni Daire Medresesi’ne Meşrut) Vakfı 



18. Yüzyılda Tokat Kaza Merkezi’nde Eğitim Öğretim Hizmetlerini Destekleyen Vakıflar 

│194 

│GAZIOSMANPASA UNIVERSITY SOCIAL SCIENCES RESEARCHES JOURNAL 

H. 1211/M. 1797 tarihli vakfiye Ayşe Hatun adınadır. Şucaeddin Mahallesi 

sakinlerinden Ayşe Hatun aynı mahallede bulunan bir evi ile Taşnerdiban 

Mahallesi‟ndeki bir evini malından ayırarak vakfetmiştir (TŞS. 2: 134-135). Vakıf 

şartlarına göre: Ayşe Hatun hayatta oldukça kendisi, ölümü durumunda Hasan Efendi 

diye biri mütevelli olacaktı. Söz konusu evlerin kirası hayatta oldukça Ayşe Hatun‟un, 

ölümü halinde ise Hasan Efendi‟nin olacaktı. Ayşe Hatun bu iki ev dışında 300 kuruş 

nakit parasını da vakfetmiş ve bu paradan ortaya çıkacak nemanın Perviz Sokağı‟nda 

bulunan Yeni Daire Medresesi‟nde beş odada sakin talebeye her ay 20‟şer para olarak 

dağıtılmasını, kalanının ise Müderris es-seyyid Hasan Efendi‟nin olmasını istemiştir. 

Hasan Efendi öldüğü takdirde evladından âlim ve fazıl olanların mütevelliliği 

sürdürmesi de şartlara eklenmiştir. Şayet Hasan Efendi‟nin soyu tükenecek olursa kadı 

tarafından hak eden bir mütevellinin iş başına getirilmesi de yerine getirilmesi gerekli 

şartlardan biriydi. 

Daire tabiri büyük bir bina içerisinde birkaç odadan ibaret 

olup bir şahsın, bir aile veya bir heyetin oturmasına mahsus bir ev 

gibi bütün müştemilatı haiz, ayrılmış bir kısım hakkında kullanılan 

bir tabirdir (Pakalın, 1983a: 388). Tokat‟ta 18. yüzyıla özgü bir 

biçimde bazı medreseler için de daire tabiri tercih edilmiştir. 

Vakfiyelere bakıldığında Gökmedrese yerine Gök Daire tabiri 

dikkat çekmektedir. Bu tabirin yalnız Tokat‟a özgü olmadığı da 

açıktır. Bir örnek olması bakımından Konya ili sınırları içerisindeki 

Tayş Daire Medresesi tabiri ile karşılaştırma yapmak mümkündür 

(Uz ve Işık, 2010).  

Abdulcebbar-zȃde Kerimesi, Ahmed Paşa Kızı Ayşe Hanım (Hanım Dairesi 

Medresesi) Vakfı 

Tokat‟ta Soğukpınar-ı Müslim Mahallesi‟nde Ayşe Hanım ibneti Ahmed Paşa 

H. 1213/M. 1798 tarihli vakfiyesinde açıklandığı üzere dört hücre, iki dükkan, bir 

miktar bahçe, suyu ve müştemilatıyla birlikte Hanım Dairesiadıyla bir medrese inşa 

ettirmiştir (VGMA. Mf. 590: 197-198; TŞS. 4: 59).  Ayşe Hanım, Mahmud Paşa 

Mahallesi‟nde bir bahçesini ve şehir dışında Çağagölü mevkiinde bir bahçenin yarısını 

vakfetmiştir. Kendisinden sonra mütevelli olarak şart kıldığı es-seyyid el-hac Mehmed 

Efendi‟yi kendisine vekil de tayin eden Ayşe Hanım, bahçelerin kiraya verilmesini, 

ortaya çıkacak kiranın üçte birinin tedris yaptığı müddetçe Mehmed Efendi‟ye ait 



Murat HANĠLÇE 

│195 

│GAZĠOSMANPAġA ÜNĠVERSĠTESĠ SOSYAL BĠLĠMLER ARAġTIRMALARI DERGĠSĠ 

olmasını istemiştir. Kiradan gelen paranın üçte birlik kısmının ise medresede eğitim 

gören talebelere paylaştırılmasını uygun görmüştür. Talebeden her gün ders bitiminde 

üç İhlâs, bir Fatiha suresi okumasını ve sevabını kendi ruhuna hediye etmesini de 

şartlar arasında zikretmiştir.  

Süleyman Kızı Emine Vakfı 

H. 1213/M. 1799 tarihli vakfiyesinde, Mehmed Paşa Mahallesi sakinlerinden 

Emine bint-i Süleyman, aynı mahallede bulunan bir ev ve bahçesini vakfedip; 

mütevelliliğin hayatta oldukça kendisine, ölünce eşi Hüseyin bin Hasan‟a ve onun da 

ölmesi halinde evlatlarına ait olmasını şart koşmuştur (TŞS. 4: 118). Evlatlarının soyu 

tükenirse mütevellilik Perviz Sokağı‟nda bulunan Perviz Medresesi müderrisine 

geçecekti. Mütevelli ev ve bahçeyi kiraya verip, kira geliriyle önce evin bahçesinde 

bulunan su kuyusunun tamir edilmesi ve evin diğer ihtiyaçlarının giderilmesini 

istemiştir. Fazla paraya da mütevelliliğine karşılık olarak müderrisin sahip olmasını 

şart kılmıştır. 

IId. Kütüphane, Kitap ve Kitaplıklarla Ġlgili Olan Vakıflar 

18. yüzyıl Osmanlı kütüphaneleri dört grupta değerlendirilmektedir: Cami 

kütüphaneleri, zaviye kütüphaneleri, medrese kütüphaneleri ve son olarak da müstakil 

kütüphaneler (Yediyıldız, 2003: 224 vd.). III. Ahmed‟in tahta çıkışından (1703) itibaren 

İstanbul dışındaki Osmanlı şehirlerinde yeni kurulan birçok kütüphanenin yanında, 

daha önce kurulmuş hayır kurumlarına kitap vakfı şeklinde kütüphane 

koleksiyonlarını zenginleştirmeye yönelik çalışmalara rastlanmaktadır. 18. yüzyıl 

padişahlarının çoğu bu tip faaliyetlere destek vermiştir. Örneğin Bursa‟da 1786 

senesinde Abdullah Münzevi, kitaplarını Bursa Ulu Camii‟ne vakfetmiştir (Erünsal, 

1988: 69, 112). Bursa‟daki Münzevi örneğinde olduğu gibi Tokat‟ta da Kayseri Eski 

Kadısı es-seyyid Mustafa Efendi kitaplarını Ali Paşa Camii‟ne vakfetmiştir. İlmiye 

sınıfından Mustafa Efendi‟nin vakfı ile ilgili vakfiyesinde, kitaplarının Ali Paşa 

Camii‟nde bir dolapta muhafazası istenmektedir. Bu durum Tokat camilerinde 

kitaplıklar bulunduğunu gösteren önemli bir delildir. 

Kayseri Eski Kadısı Es-Seyyid Mustafa Efendi Vakfı 

H.1165/M.1752 tarihli vakfiyesinde Yaşmeydan Mahallesi sakinlerinden 

Kayseri Eski Kadısı Mustafa Efendi aynı mahallede bir evi, Nalbantlar Sokağı‟nda bir 

nalbant dükkânını, Sulu Sokak‟ta bir kasap dükkânının yarısını, Takyeciler Camii 

bitişiğinde bir dükkânını, Saraçlar Sokağı‟nda bir saraç dükkânını, Meyvehane 



18. Yüzyılda Tokat Kaza Merkezi’nde Eğitim Öğretim Hizmetlerini Destekleyen Vakıflar 

│196 

│GAZIOSMANPASA UNIVERSITY SOCIAL SCIENCES RESEARCHES JOURNAL 

Sokağı‟nda bir manav dükkânını, Bakkallar Sokağı‟nda bir bakkal dükkânını ve 

kendisine ait kitapları vakf etmiştir (SVBMA. 4: 10-11).  

Vakıf şartları içerisinde Mevlit Kandili‟nde bazı hafızların ve fakirlerin davet 

edilip Kuran ve Mevlit okutturulması, hasıl olan sevabın vakıf sahibinin annelerinin ve 

dinlemeye gelen fakirlerin geçmişlerinin ruhlarına hediye edilmesi dışında Samyeri 

Mahallesi Mescidi‟nde merhume annesinin yaptırdığı şamdanda üç kıyye şem-i asel 

yaktırılması hususuna da yer verilmiştir. Vakıf sahibi, kitaplarının ise Ali Paşa 

Camii‟nde yaptırılacak bir dolaba konmasını ve korunmasını da vasiyet etmiştir. 

Ali Paşa, 16. yüzyıl içerisinde otuz sene beylerbeyilik görevi 

yapan bir Osmanlı paşasıdır. Temerrüd Ali Paşa namıyla da tanınır. 

Aslen Bosnalı olup Enderun‟da yetişmiştir. Temerrüd lakabı 

kendisine inatçı bir şahsiyet olmasından dolayı verilmiştir. 

Erzurum Beylerbeyi olduğu sırada Ali Paşa tarafından yaptırılan 

önemli hayır eserlerinden biri de Tokat‟taki Ali Paşa Camii‟dir. 

Caminin 1577 senesinden biraz evvel bitirildiği tahmin 

edilmektedir.  (Afyoncu, 2001: 1007-1033). 

IIe. Camilerde Yürütülen Eğitim Öğretim Faaliyetlerini Destekleyen Vakıflar 

Arapça cem„ kökünden türeyen, „„toplayan, bir araya getiren‟‟ anlamındaki cami 

kelimesi, başlangıçta sadece Cuma namazı kılınan büyük mescitlere verilen isimdi. 

Daha sonra, içinde Cuma namazı kılınan ve hatibin hutbe okuması için minber 

bulunan mescitler cami, minberi bulunmayan yani Cuma namazı kılınmayan küçük 

mabetler ise mescit olarak anılmaya başlanmıştır. Mescit, Arapçada „„eğilmek, tevazu 

ile alnını yere koymak‟‟ manalarına gelen sücud kökünden „„secde edilen yer‟‟ 

anlamında bir mekan ismidir. İslam devletlerinde camiler ilk dönemlerden itibaren 

siyasi, kamusal ve asker birçok işlevi yerine getirdikleri gibi yolcu konaklaması, eğitim 

ve kitap gibi sosyal hizmetleri gideren kuruluşlar olma özelliklerine de sahip 

olmuşlardır (Önkal ve Bozkurt, 1993: 46-56). 

Osmanlı İmparatorluğu‟nda medreseler her ne kadar örgün eğitim en önemli 

parçası ise, yaygın eğitimde de camiler önemli bir yere sahipti. Camilerde bilhassa 

kuşluk ve ikindi vakitlerinde halka açık dersler verilmekteydi (Şeker 2012: 174-203). 

Camiler, yaş grupları arasında herhangi bir ayrım yapmaksızın, çok daha geniş bir 

kitlenin eğitimine katkıda bulunmaktaydı. Camilerde her vatandaşın kutsal ilimleri 

öğrenme hakkı vardı. Yalnız bu ilimleri okutmakla görevli öğretim elemanları 



Murat HANĠLÇE 

│197 

│GAZĠOSMANPAġA ÜNĠVERSĠTESĠ SOSYAL BĠLĠMLER ARAġTIRMALARI DERGĠSĠ 

atanması örnekleri Osmanlı‟da sıkça görülmektedir. Ekserisi bizzat vakıf kurucuları 

tarafından ismen tayin edilmiş olan bu öğretim elemanlarının çoğu Salı ve Cuma hariç 

her gün çalışmaktaydı (Yediyıldız, 2003: 218-220).  Ne var ki bu konuda 18. yüzyılda 

Tokat‟a ait elimizdeki tek vakfiye örneği bunun tersi bir durum arz etmektedir. Şöyle 

ki: Vakıf sahibi camide verilecek dersin Salı ve Cuma günleri olmasını istemiştir. 

Fahrü’l-Meşayih Mehmed Emin Efendi Vakfı 

H.1167/M. 1754 tarihli vakfiyesine göre: Yarahmed Mahallesi sakinlerinden 

Mehmed Emin Efendi, aynı mahallede bulunan fırını, bahçesi ve avlusu olan evini 

vakfetmiştir. Vakfın şartlarına göre: Kendisi hayatta olduğu müddetçe Salı ve Cuma 

günleri Takyeciler Camii‟nde Kuran dersleri verecek ve yaşadığı müddetçe evde 

kendisi oturacaktı (TŞS. 11: 116). Ölümü durumunda erkek evlatları ve onların 

soyundan gelenler aynı şekilde haftanın iki günü Kuran ve tecvit dersi vermeye devam 

edecek; hâlihazırda vakıf sahibinin karısı olan Ümmü Gülsüm bint-i Yusuf‟la aynı evi 

paylaşacaklardı. Şayet vakıf sahibinin erkek evlatlarının nesli tükenecek olursa; 

Haremeynü‟ş-şerifeyn vakıflarından olup hayrat sahiplerinden Matbah-ı Amire eski 

emini el-hac Halil Efendi‟nin vakıflarından almak üzere berat gereği adı geçen camide 

şeyh olanlar günlük beş akçe karşılığı iki günlük eğitim işini devam ettirecekler ve 

vakfa konu evde oturma hakkına sahip olacaklardı. 

Takyeciler Camii, Takekçiler ya da Tekyeciler Camii olarak da 

anılmaktadır. 1576 tarihli evkaf defterinde Cami-i Hatun tabiri de 

kullanılmıştır. Evliya Çelebi cami için, Attarlar içinde Takyeciler 

Camii, yüksek kubbeler, uzun minare ve mavi kurşunla örtülü 

mamur bir cami demektedir. İlk kitabesi mevcut olmadığından inşa 

tarihi net değildir. Çok kubbeli yapısından dolayı 15. yüzyıl 

Osmanlı mimarisinin genel karakterlerini taşımaktadır. 1939 

depreminden sonra ve 1964-65‟te Vakıflar Genel Müdürlüğü 

tarafından restore edilmiştir. Takyeciler Camii, Sulu Sokak‟ta 

Yağıbasan Medresesinin kuzeyinde yer almaktadır (Şimşirgil, 1990: 

97; Uysal, 1987: 337-343). 

III.SONUÇ VE DEĞERLENDĠRME 

18. yüzyıla ait Tokat vakfiyelerinde diğer alanlarla birlikte eğitim-öğretim 

faaliyetleri için toplam 13 vakıf kurulmuştur. Bu vakıflardan bir kısmı eğitim-öğretim 

görevini yürüten kişilere gelir sağlarken bir bölümü de eğitim kurumlarının bazı 



18. Yüzyılda Tokat Kaza Merkezi’nde Eğitim Öğretim Hizmetlerini Destekleyen Vakıflar 

│198 

│GAZIOSMANPASA UNIVERSITY SOCIAL SCIENCES RESEARCHES JOURNAL 

ihtiyaçlarını karşılamaya yönelmiştir. Vakıfların bir takım kaynakları ise eğitim 

kurumlarının inşasına ve öğrencilere burs olarak aktarılmıştır. 28 vakıftan 13‟ünün 

eğitime katkı sağlaması önemlidir ve Tokat‟ta 18. yüzyılda eğitim-öğretim 

faaliyetlerinin farklı sosyal kategorilerden imkânı olanlar tarafından desteklendiğini 

ortaya koymaktadır. Öte taraftan bu yüzyılda Tokat‟ta önceki yüzyıllarda ve sonraki 

yüzyılda adı geçmeyen medreselerin varlığı da dikkat çekicidir. Örneğin, vakfiyelerde 

Yağıbasan (Çukur Medrese) Medresesi gibi kökleri Danişmentlilere kadar uzanan bir 

medresenin 16 odası bulunduğu gibi bir bilgiye ulaşabildiği gibi Perviz Medresesi, 

Cemal Yahya Medresesi, Alaca Mescid Medresesi, Yeni Daire Medresesi ve Hanım 

Dairesi Medresesi gibi söz konusu yüzyıla özgü medreseler hakkında veriler de elde 

edilebilmektedir. Özetle belirtmek gerekirse vakfiyelerde Yağıbasan, Gökmedrese, İvaz 

Paşa gibi önceden de varlığı kayıtlı medreseler bir grubu teşkil ederken Cemal Yahya, 

Debbağhane-i Atik, Horuş, Alaca Mescid, Yeni Daire, Hanım Dairesi ve Perviz 

Medresesi ikinci grubu teşkil etmektedir. Başka bir deyişle, 18. yüzyıl vakfiyeleri 

Tokat‟taki on medrese hakkında bilgi vermektedir. 

Osmanlı topraklarının giderek daraldığı ve vakıf sahiplerinin önemli bir 

kısmının ülke genelinde mallarını güvence altına almak için zürri yani ailevi vakıflara 

geçmeye yöneldiği bir dönemde Tokat‟ın 18. yüzyıl vakıflarında eğitim faaliyetlerinin 

bu denli yer tutması ve hatta Tokat‟ta yeni medreselerin kurulması şehrin o 

dönemdeki ekonomik canlılığının ve kültürel gelişmişliğinin bir ifadesi olmalıdır. 

Tokat Osmanlı döneminde idari, askeri, sosyal, ekonomik, ticari ve ilmi bakımdan 17. 

yüzyıldan itibaren önemli bir merkez haline gelmiş ve bu özelliğini 19. yüzyıl boyunca 

da sürdürmüştür. Batılı tarihçi Donald Quataert 19. yüzyıl Tokat‟ını bir Avrupalıdan 

aktararak şu şekilde nakletmektedir: „„Tokat, Küçük Asya‟nın Manchester‟ıdır‟‟. 

Bugün, Türkiye‟nin orta halli şehirlerinden Tokat 17. ve 19. yüzyıl arasında gerçekten 

Osmanlıların ve dünyanın önemli bir üretim ve ticaret merkezi olmuş; bu konudaki 

kazanımlarını da eğitim vb. sosyal alanlara harcamaktan hiç çekinmemiştir.  



Murat HANĠLÇE 

│199 

│GAZĠOSMANPAġA ÜNĠVERSĠTESĠ SOSYAL BĠLĠMLER ARAġTIRMALARI DERGĠSĠ 

KAYNAKLAR 

ArĢiv Kaynakları 

a)Vakıflar Genel Müdürlüğü ArĢivi 

VGMA. M. 386, s. 56-57; VGMA. Mf. 484, s. 448-449; VGMA. Mf. 742, s. 338; VGMA. M. 

735, s. 274; VGMA. 628, s. 242/228; SVBMA. Berevat ve Vakfiye Defteri No: 4, s.10-11; 

VGMA, 739, s. 172-173; VGMA. 580, s. 392/220; VGMA. Mf. 578, s. 17/9; VGMA. M. 

590, s. 197-198, VGMA. 222. 

b)Tokat Müzesi Perakende ArĢivi 

Defter No: 16, s. 20. 

c)Tokat ġeriye Sicilleri (TġS) 

TŞS. 22, s. 36; TŞS. 12, s. 75-76; TŞS. 10, s. 33; TŞS. 10, s. 31; TŞS. 23, s. 42-43; TŞS. 11, s. 

116; TŞS. 1, s. 328 ve 297-298; TŞS. 12, s. 103-104; TŞS. 10, s. 112; TŞS. 2, s. 78-79; TŞS. 2, 

s. 134-135; TŞS. 2, s. 139-140; TŞS. 3, s. 72; TŞS. 3, s. 81; TŞS. 4, s. 11; TŞS. 4; s. 59; TŞS. 4, 

s. 96; TŞS. 4, s. 118. 

Kitaplar, Makaleler, Sempozyum Bildirileri ve Ansiklopedi Maddeleri 

Açıkel, A. (2003), „„Tanizmat Döneminde Tokat Kazasının İdari ve Nüfus Yapısında 

Meydana Gelen Değişiklikler (1839-1880)‟‟,  Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 27: 2, 253-265.  

Açıkel, A. (2004), „„Tokat Sancağının İdari Durumu ve Nüfus Yapısı (1880-1907)‟‟, Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 14:2, 331-359. 

Açıkel, A.; Sağırlı, A. (2005), Osmanlı Döneminde Tokat Merkez Vakıfları-Vakfiyeler I. 

Cild, Tokat: Gaziosmanpaşa Üniversitesi Yayını. 

Afyoncu, E. (2001), „„XVI. Yüzyıl Osmanlı Beylerbeyileri I Temerrüd Ali Paşa‟‟, 

Belleten, LXV: 244, 1007-1033. 

Aktaş, E. (2009), “XIX. Yüzyılın Son Çeyreğinde Tokat Sancağı”, Gaziosmanpaşa 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, Tokat. 

Baltacı, C. (1976),  XV. ve XVI. Asırlarda Osmanlı Medreseleri, İstanbul: İrfan Matbaası. 



18. Yüzyılda Tokat Kaza Merkezi’nde Eğitim Öğretim Hizmetlerini Destekleyen Vakıflar 

│200 

│GAZIOSMANPASA UNIVERSITY SOCIAL SCIENCES RESEARCHES JOURNAL 

Başol, S.; Düzbakar, Ö. (2009), „„17. Yüzyılda Bursa‟da Eğitim-Öğretim Hizmetlerine 

Yönelik Vakıflar‟‟, Uludağ Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, XXII: 1, 1-14. 

Beşirli, M. (2004),  „„Tokat Bakır Kalhanesi‟nde Tasfiye İşlemleri ve İstanbul‟a Sevkiyat 

(1793-1840)‟‟, Tarih İncelemeleri Dergisi, XIX: 1, 9-39. 

Beşirli, M. (2005a), Orta Karadeniz Kentleri Tarihi I Tokat (1771-1853), Tokat: 

Gaziosmanpaşa Üniversitesi Yayını. 

Beşirli, M. (2005b), “Tokat Voyvodalığı (1774-1842)”, Belleten, LXIX: 254, 161- 215. 

Beşirli, M. (2008), „„17. ve 19. Yüzyıllarda Bir Orta Karadeniz Kenti: Tokat‟‟, 

Selçuklu‟dan Cumhuriyete Şehir Yönetimi, edt. Erol Özvar ve Arif Bilgin, 

İstanbul: Türk Dünyası Belediyeler Birliği Yayını, 207-236. 

Bilge, M. (1984),  İlk Osmanlı Medreseleri, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayınları. 

Cinlioğlu, H. T. (1950), Osmanlılar Zamanında Tokat, II. Kısım, Tokat: Tokat Matbaası. 

Çelik, R. (1999), “Tokat Vakıfları (1757-1810)”, Gaziosmanpaşa Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, Tokat. 

Erim, N. (1984), “18. Yüzyılda Erzurum Gümrüğü”, İstanbul Üniversitesi İktisat 

Fakültesi Doktora Tezi, İstanbul. 

Evliya Çelebi (1314), Seyahatname, V, İstanbul. 

Genç, M. (2000), „„17.-19. Yüzyıllarda Sanayi ve Ticaret Merkezi Olarak Tokat‟‟, 

Osmanlı İmparatorluğu‟nda Devlet ve Ekonomi, İstanbul: Ötüken Neşriyat, 

272-292. 

Gökbilgin, T. (1979), “Tokat‟‟, İslam Ansiklopedisi, 12/1, 403-412. 

Gül, A. (1997), Osmanlı Medreselerinde Eğitim-Öğretim ve Bunlar Arasında Darü‟l-

Hadislerin Yeri, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayını. 

Hanilçe, M. (2013), 1812-1813 Tarihli 16 Numaralı Tokat Şeriye Sicili, Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Yayını. 



Murat HANĠLÇE 

│201 

│GAZĠOSMANPAġA ÜNĠVERSĠTESĠ SOSYAL BĠLĠMLER ARAġTIRMALARI DERGĠSĠ 

Hızlı, M. (1999), “Osmanlı Sıbyan Mektepleri”, Osmanlı, V, Ankara: Yeni Türkiye 

Yayınları, 207-217. 

Kucur, S. S. (1993), “Sivas, Tokat ve Amasya‟da Selçuklu ve Beylikler Devri Vakıfları: 

Vakfiyelere Göre”, Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü 

Doktora Tezi, İstanbul. 

Kurt, İ. (1996),  Para Vakıfları Nazariyat ve Tatbikat, İstanbul: Ensar Neşriyat. 

Mercan, M. (2002), “Tokat‟ın Mutasarrıflık Oluşuna Dair Bir Belge‟‟, Tokat Kültür 

Araştırma Dergisi, 10: 17, 16-17. 

Önkal, A.; Bozkurt, N. (1993), „„Cami‟‟, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 7, 

İstanbul: 46-56. 

Özcan, T. (2002),  “Osmanlı Devleti‟nde Eğitim Hizmetlerinin Finansmanı” Türkler,X, 

ed. Hasan Celal Güzel, Kemal Çiçek, Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 872-877. 

Özvar, E. (2002),  “XVII. Yüzyılda Osmanlı Taşra Maliyesinde Değişim: Rum 

Eyaletinde Hazine Defterdarlığından Tokat Voyvodalığına Geçiş”, XII. Türk 

Tarih Kongresi (Ankara, 4-8 Ekim 1999) Bildiriler, Ankara: TTK Yayını, 1605-

1634. 

Pakalın, M. Z. (1983a-b-c), Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, I(a)-II(b)-

III(c), İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

Quataert, D. (1999),  Sanayi Devrimi Çağında Osmanlı İmalat Sektörü, İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Salname-i Vilayet-i Sivas (1302). 

Sertoğlu, M. (1986),  Osmanlı Tarih Lügati, İstanbul: Enderun Kitabevi. 

Şeker, Ş. (2012), “Edebi Şahsiyetin Teşekkülünde Camii Derslerinin Rolü”, Uluslararası 

Sosyal Araştırmaları Dergisi, 5: 22, 174-203. 

Şemseddin Sami (1316), Kamusu’l-a‘lȃm, III, İstanbul. 

Şemseddin Sami (1317), Kamus-ı Türki, Der-saadet. 



18. Yüzyılda Tokat Kaza Merkezi’nde Eğitim Öğretim Hizmetlerini Destekleyen Vakıflar 

│202 

│GAZIOSMANPASA UNIVERSITY SOCIAL SCIENCES RESEARCHES JOURNAL 

Şimşirgil, A. (1990), “Osmanlı Taşra Teşkilatı‟nda Tokat (1455-1574)”, Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi, İstanbul. 

Tokat İl Yıllığı (1973), Ankara. 

Tournefort, J. (2005), Tournefort Seyahatnamesi, İkinci Kitap, çev. Teoman Tunçdoğan, 

İstanbul. 

Tunca, A. (2000),  “Vakfiyelere Göre Tokat Vakıfları”, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, Ankara. 

Uysal, A. O. (1987), „„Tokat‟taki Osmanlı Camileri‟‟, Türk Tarihinde ve Kültüründe 

Tokat Sempozyumu (2-6 Temmuz 1986) Bildirileri, Ankara:  313-364. 

Uz, M. A.; Işık, A. (2010), „„Eski Belediye Binası ile Hükümet Binası Arasındaki Bölge: 

Medreseler ve Camiler‟‟, Belgelerle Adım Adım Konya-Merhaba Gazetesi 

Akademik Sayfalar Eki,10:18, 19 Mayıs 2010 Konya. 

Uzunçarşılı, İ. H. (1988), Osmanlı Devleti‟nin İlmiye Teşkilatı, Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayını. 

Uzunçarşılı, İ. H. (2003), Tokat Kitabeleri, yay. haz. Mehmet Mercan ve Mehmet Emin 

Ulu, Ankara. 

Yavi, E. (1986), Tokat, Tokat: Tokat Turizm Otelcilik AŞ Yayını. 

Yediyıldız, B. (1986), „„Vakıf‟‟, İslam Ansiklopedisi, 13, İstanbul: 153-172. 

Yediyıldız, B. (2003), XVIII. Yüzyılda Türkiye‟de Vakıf Müessesi, Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayını. 



Murat HANĠLÇE 

│203 

│GAZĠOSMANPAġA ÜNĠVERSĠTESĠ SOSYAL BĠLĠMLER ARAġTIRMALARI DERGĠSĠ 

EK-1: Tokat Merkez’de 18. Yüzyıldaki Vakıflara Ait Mallar ve Vakıfların 

Tahsisatlarına Ait Tablo 

Sıra Vakıf Sahibi Kaynak Vakfa Konu Mal Vakıf Tahsisatı 

K
o

n
u

t 

T
ic

ar
i 

şl
et

m
e 

B
a

ğ
-b

a
h

çe
-

a
rs

a 

N
a

k
it

 

D
in

i 

b
ek

le
n

ti
le

r 

S
o

sy
a

l 

F
a

a
li

y
et

le
r 

F
u

k
a

ra
 

E
ğ

it
im

 

H
iz

m
et

le
ri

 

1 Hamza Beşe-

oğlu El-hâc 

Mehmed 

VGMA. 

Mf. 386 s. 

56-57, TŞS. 

22, s. 36 

1 3 - - X - - - 

2 Abdurrahman 

Efendi 

VGMA. 

Mf. 484, s. 

448-449. 

- 1 - - X - - - 

3 Es-seyyid El-

hâc Osman Kızı 

Havva Hatun 

TŞS. 12, 

s.75-76. 

1 1 2 - X X - - 

4 Ebubekir Ağa-

zâde El-hâc 

Mustafa Ağa 

Vakfı 

VGMA. 

Mf. 742, 

s.338. 

- 1 - - X - X - 

5 El-hâc 

Abdürrahim 

Efendi Vakfı 

TŞS. 10, s. 

33. 

- 2 - X X - X X 

6 Abdullah 

Efendi Kızı 

Amine Vakfı 

TŞS. 10, s. 

31 

- 2 - - X - X - 

7 Defterdar Atıf 

Mustafa Efendi 

Vakfı 

VGMA. 

Mf. 735, s. 

274. 

- 1 - - - - - - 

8 Ali oğlu Terzi 

Hacı Mehmed 

Vakfı 

TŞS. 23, s. 

42-43. 

- - 1 - X - X X 

9 Kayseri Eski 

Kadısı Es-

seyyid Mustafa 

Efendi Vakfı 

SVBMA. 

Beravat ve 

Vakfiye 

Defteri 

1 6 - - X - X X 

10 Tokat Müftüsü 

Veliyüddin 

Mehmed 

VGMA. 

Mf. 628, s. 

242; 

1 3 - - X - - - 



18. Yüzyılda Tokat Kaza Merkezi’nde Eğitim Öğretim Hizmetlerini Destekleyen Vakıflar 

│204 

│GAZIOSMANPASA UNIVERSITY SOCIAL SCIENCES RESEARCHES JOURNAL 

Efendi ve Eşi 

Saliha Hatun 

Vakfı 

VGMA. 

Mf. 628, s. 

477. 

11 Fahrü‟l-

Meşayih 

Mehmed Emin 

Efendi Vakfı 

TŞS. 11, s. 

116. 

1 - - - X - - X 

12 Sünnetçi-oğlu 

Hacı Abdullah 

Efendi Vakfı 

VGMA. 

Mf. 739, 

s.172-173. 

2 16 3 - X - X - 

13 Saliha 

Hatun‟un 

Cemal Yahya 

Medresesi‟ne 

Vakfı 

TŞS. 1, s. 

328. 

- 1 - - X - - X 

14 Aleksan 

Mahallesi 

Sakinesi Yusuf 

Kızı Fatma 

Vakfı 

TŞS. 12, 

s.103-104. 

1 3 - - X - - - 

15 El-hâc Ahmed 

Ağa ve Eşi 

Afife Hatun 

Vakfı 

VGMA. 

222. 

1 14 4  X - - X 

16 Sarı Müftü 

Vakfı 

VGMA. 

Mf. 580, s. 

392. 

- - 1 - - - - X 

17 Abdullah Ağa-

oğlu Osman 

Ağa (Cündi) 

Vakfı 

Tokat 

Müzesi 

Defter No: 

16 

1 - - - - - X - 

18 Nasuh oğlu 

Mustafa Vakfı 

VGMA. 

Mf. 578, s. 

17. 

- - - - - - - X 

19 Es-seyyid 

İbrahim Ağa 

Vakfı 

TŞS. 10, 

s.112. 

1 - 1 - X - - - 

20 Abdullah Kızı 

Zeynep Hatun 

Vakfı 

TŞS. 2, s. 

78-79. 

- - 1 - X - - X 



Murat HANĠLÇE 

│205 

│GAZĠOSMANPAġA ÜNĠVERSĠTESĠ SOSYAL BĠLĠMLER ARAġTIRMALARI DERGĠSĠ 

21 Cin Ali Kızı 

Ayşe Hatun 

Vakfı 

TŞS. 2, s. 

134-135. 

2 - - X - - - X 

22 Ahmet Kızı 

Fatma Vakfı 

TŞS. 2, 

s.139-140. 

- - 1 - X - - X 

23 Zeynelabidin 

Kızı Zahide 

Vakfı 

TŞS. 3, 

s.72. 

1 1 - - X - - - 

24 Es-seyyid El-

hâc Osman 

Alemdar Vakfı 

TŞS. 3, s. 

81. 

- 1 - - X - - - 

25 Hasan Kızı 

Ayşe Vakfı 

TŞS. 4, s. 

11. 

- - - X X - X - 

26 Ahmed Paşa 

Kızı Ayşe 

Hanım Vakfı 

VGMA. 

Mf. 590, s. 

197-198; 

TŞS. 4, s. 

59. 

- - 2 - X - - X 

27 Fazlullah oğlu 

Abdullah Kızı 

Rabia Hanım 

Vakfı 

TŞS. 4, s. 

96. 

- - - X X - - - 

28 Süleyman Kızı 

Emine Vakfı 

TŞS. 4, s. 

118. 

1 - - - - X - X 

TOPLAM 5 56 6 4 2 2 8 3 

 

 


