
*    Yrd. Doç. Dr., Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, suleyman.pak@gop.edu.tr

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi
2017/2, c. 16, sayı: 32, s. 641-669

Geliş Tarihi: 10.10.2017  Kabul Tarihi: 15.12.2017

KUR’AN’DA HZ. PEYGAMBER’İN GÜNAH İŞLEME İMKÂNI  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği)

Süleyman PAK*

Özet:

Kur’an’da günah ile ilgili farklı kavramlar kullanılmıştır. Peygamberlerin günah işleyip 
işleyemeyeceği meselesi de bazı görüş ayrılıkları bulunmakla birlikte ismet kavramı ile 
tanımlanmıştır. Bu çalışma, Kur’an’da yer alan ve Hz. Peygamberin şahsına hitap ederek 
emir ve nehy kalıbında kendisini uyaran konuların günah kapsamında değerlendirilip 
değerlendirilemeyeceği hususunu Nisa suresi 105 ve devamındaki ayetlere konu olan bir mesele 
örnekliğinde incelemektedir. Müfessirlerin bir kısmı ayetlerin inişine neden olan olayı merkeze 
alarak konuya açıklama getirirken, bir kısmı da ayetlerdeki murad-ı ilahinin ne olduğuna ve her 
döneme hitap eden mesajına dikkat çekmektedir. Bu da doğal olarak Resûlullah’ın (s) olaydaki 
konumunu değerlendirmeyi zorunlu kılmıştır. Ayetlerde her ne kadar hitap elçiye olsa da onun bu 
fiili işlediğine dair hiçbir bilgi bulunmamaktadır. O halde hitap hüküm verme makamında olan her 
mükellefi kapsamaktadır. Onun kanaatinin günah kapsamında değerlendirilemeyeceği, aksine 
adaletin tecelli etmesinde kendisine ilahi yardımın geldiği ve Allah’ın, elçisini olumsuz sonuçlara 
yol açan meselelerde daima koruduğu anlaşılmaktadır. Ayetlerdeki hitap tarzının Kur’an’ın üslup 
özelliği ile ilgili olduğu görülmektedir.

Anahtar Kelimeler: Günah, Peygamber, İctihad, Hüküm, İstiğfar.

The Possibility of The Prophet`s Committing Sin in the Qur’an 
(Example of Surah an-Nisa/105-107)

Abstract:

The different concepts related to sin were used in the Qur’an. The question, whether the Prophet 
committed a sin or not, was determined with some difference of oppionions in the concept of 
‘ismat’. In this article, we examined that the possibility of the Prophet`s committing sin according 
to ayats which are addressing directly to the Prophet Muhammad by warning him, in the Qur’an`s 
example of surah an-Nisa/105 and more. While some muslim interpreters explain this incident 
which is caused the revelation of the ayats, the others remark the divine aim of these same ayats 
and its` lasting message. Inherently, this fact requires to take the situation of the Prophet into 
consideration. Although the ayats address directly to the prophet himself, there is no information 
about committing sin of the Prophet. Consequently, the address contains all (muslim) obligants 
those who are entitled to judge. We conclude that attitude of the Prophet was not considered as 
sin, on the contrary, divine aid reach to him and Allah protect his messanger against adverse 
conditions. And we can say that the manner of addresses in ayats is about the Qur’anic wording. 

Keywords: Sin, Prophet, Jurisprudence, Provision, Forgiveness.



Süleyman PAK642

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

Giriş

Kur’an’da Allah Resûlü (s) Hz. Muhammed’in şahsına hitaben gelen ayetle-
rin içerdiği emir ve nehiyler onun şahsına ait bir hususiyet mi yoksa ona tabi 
olanları da sorumluluk altına almakta mı olduğu hususunda farklı yaklaşım-
lar bulunmaktadır. Ayrıca bu konu nüzûl sebeplerinin ayetlerle ilgili yoruma 
getirdiği açıklık ya da anlamı daraltma tartışmalarını da yakından ilgilen-
dirmektedir. Çünkü bazı müfessirler ayetle ilgili aktarılan olayı temel alarak 
ona açıklama getirmekte, bu da bazen zihinlerde ayetin sadece o döneme ait 
düzenleme olduğu vehmini doğurmaktadır. Hatta nüzûl sebepleri ile ilgili 
ileri sürülen olayın hususiliğinin mesajın umumiliğine mani olmadığı ilkesi 
bazen işlevsiz kalmakta, ayetler belli döneme ait açıklamalardan ibaret olarak 
algılanmaktadır. Oysaki nüzûl sebepleri ayetin tarihi arka planı hakkında bizi 
aydınlatırken, onu daha iyi anlamamıza yardımcı olmaktadır. Ancak onlar 
rivayet şartları açısından sahih olsalar bile ayetin tefsiri için tek başına yeterli 
değildir.

İçerisinde uyarı barındıran ve doğrudan Allah Resûlü’nün (s) şahsına hi-
taben nazil olan ayetler onun bazı fiillerinin günah kapsamında değerlendiril-
mesi sonucunu doğurmuş, özellikle Kelam âlimleri, peygamberlerin günahla 
ilişkisini tartışmış, ancak bazı farklı yaklaşımlar olsa da onların günahtan ko-
runmuşluğu hususunda görüş birliğine varmıştır. İsmet sıfatı olarak kavram-
sallaştırılan bu husus, ayetlerin yorumunda da etkili olmuştur. Ancak bazı 
müfessirler ayetlerin inişindeki tarihi ortamı dikkate alarak bu tür ayetleri 
nakledilen olay çerçevesinde değerlendirmeyi uygun bulmuştur.

Peygamberlerin günah işlemesi konusunda Kelam ekolleri arasında 
görüş ayrılığı bulunmakla beraber onların risaletle ilgili hususlarda hata ve 
günah işlemekten korunmuş oldukları tespiti herkes tarafından kabul edil-
mektedir. Vahiyle bildirilen konularda peygamberlerin aksini yapması düşü-
nülemeyeceğinden, onların bu konularda günah ve hata kapsamında bir fiil 
işlemeleri mümkün değildir. Aksi halde risalet görevlerinin aksine bir durum 
oluşur ki o zaman peygamberlik görevi düşer. Bu açıdan görevin iç bütünlü-
ğü bağlamında ilahi korunma da önem arz etmektedir. Ancak onların ilahi 
bilgilendirme yapılmadığı hususlarda içtihat etmesinin doğurduğu sonuçlara 
göre sorumlu olup olmadığı tartışma konusu olmuştur. Bir kısım âlim pey-
gamberin içtihadının da ilahi murakabe altında olduğunu, hatalı durumlar-
da hemen uyarıldığını söylerken bir kısmı da onun Kur’an’ın temel ilkeleri 
doğrultusunda bir hata yapmayacağını, ancak detay konularda somut deliller 
doğrultusunda hareket ederken bazen yanılabileceğini ancak bu yanılgının 
da günah kapsamında olmadığını söylemektedir. 



Kur’an’da Hz. Peygamber’in Günah İşleme İmkânı  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği) 643

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

Peygamberlerin günah işlemesi hususunda en hassas davrananın Mu-
tezile olduğu görülmektedir. Mutezile’ye göre peygamberler risalet görev-
leri öncesi ve sonrasında ister büyük isterse de küçük olsun her türlü günah 
işlemekten korunmuşlardır. Bunu da şöyle gerekçelendirmektedirler: Teb-
liğle görevlendirildikleri toplumlara öncü ve örnek olmaları ancak onların 
masum olmaları ile mümkün olur. Zira aksi olursa o zaman insanlar üzerin-
de hiçbir tesirleri kalmazdı. Bu ilkeye göre ayetlerde geçen ve onların günah 
işlediği zannını doğuran ifadeler nasıl telif edilecektir sorusuna da bu tür 
ayetler elçilerin konumuna uygun bir şekilde tevil edilmelidir şeklinde ce-
vap vermektedirler.1 

Şia günah işlemekten korunma hususunda peygamberlere imamları da 
eklemekte ve her ikisinin de doğuştan masum olduklarını ileri sürmektedir. 
Onlara göre elçiler ve imamlar doğuştan itibaren şirk, küfür, yalan gibi bü-
yük ve küçük her türlü günahtan, hata, yanılma ve unutmadan masumdur. 
Çünkü eğer aksi olsaydı, onların tebliğ ile ilgili güvenirliği kalmaz, hiç kimse 
onlara inanmazdı. Bu da Allah’ın peygamber göndermedeki hikmeti ile bağ-
daşmazdı. Görüldüğü gibi imamlar hariç tutulursa Şia ile Mutezile bu konu-
da aynı görüşü benimsemektedir.2

Peygamberlerin günah işlemesi hususunda Mutezileye göre biraz daha 
yumuşatılmış bir görüşe sahip olan ehl-i sünnet, onların günah konusunda 
korunmuşluklarını risalet görevi ile başlatmakta, ancak ister nübüvvetten 
önce isterse sonra olsun onların kasten veya yanılarak yüz kızartıcı ve onur 
kırıcı bir suç işlemekten korunduklarını kabul etmektedir. Bunların dışında 
kalan hususlarda yanılarak veya unutarak hata yapmaları mümkündür, an-
cak Allah tarafından uyarılınca bundan vazgeçerler ve bu hususta tekrar yap-
mazlar. Kısaca özetlemek gerekirse, peygamberler, tebliğ ve tebyinde yalan 
söylemekten, şirk ve küfürden, kasten büyük günah işlemekten masumdur. 
Ancak, bilerek veya bilmeyerek küçük günah işlemeleri ise mümkündür.3 

Peygamberlerin günah işlemeye karşı ilahi bir koruma altında bulunduk-
ları genel kabul görmüş bir ilkedir. Bu konuda zaman zaman farklı görüşle-
rin de ileri sürüldüğü bir gerçektir. Elçilerin toplum nezdinde tesir gücünün 

1	 Sadüddin Mes’ud b. Ömer b. Abdullah Teftazânî, Şerhu Akâidi’n-Nesefiyye, (tahk.: Ahmet 
Hicazi) Mektebetü’l- Külliyati’l-Ezheriyye, Kahire 1408/1988, s. 89; M. Ali Sâbûnî, 
Maturidiyye Akaidi, (çev.: Bekir Topaloğlu) DİB Yay., Ankara 1979, s. 121-122; A.Saim 
Kılavuz, İslam Akaidi ve Kelam’a Giriş, Ensar Neşriyat, İstanbul,2004, s. 240-241; Mehmet 
Bulut, “İsmet” DİA, İstanbul 2001, c. XXIII, s. 136.

2	 Teftazani, Akaid, s. 90; Bulut, “İsmet” DİA, c. XXIII, s. 136.
3	 Kılavuz, İslam Akaidi, s. 241.



Süleyman PAK644

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

varlığından söz ederken, günah ve risalet kavramlarının yan yana gelmesinin 
doğuracağı olumsuzlukları da görmek gerekecektir. Farsça suç anlamında 
bir kelime olan günah, dini bir kavram olması sebebiyle kutsal ve tabiatüstü 
varlık alanlarıyla ilişkilidir. Bu, kutsala ait emir ve yasakların ihmal ya da 
ihlal edilmesiyle dini ve ahlaki yönden sorumluluk getiren bir durumdur.4 
Türkçede dini bakımdan suç sayılan söz veya davranış, sorumluluk ve ka-
bahat5, şeklinde tanımlanan günah kavramı itaatin zıddı olarak Kur’an’da 
farklı kelimelerle ifade edilmiştir. Günah kelimesi ile doğrudan veya dolaylı 
olarak ilgisi bulunan pek çok kelime6 bulunmakla beraber, bu kavramla genel 
anlamda örtüşenler7 ism8, zenb9, vizr10, seyyie11 ve lemem12dir. Günahla ilgili 
Kur’an’da geçen kavramların içinde hadislerde de en çok yer alanları ism, 
zenb ve vizr’dir.13

1. Hz. Muhammed’in “Hainlere Arka Çıkma” Hususunda Uyarılmasıyla 
İlgili Olayın Tarihi Arkaplanı:

Nisa suresi 105.ayetten 116. ayete kadar olan bölümün hicretin dördüncü yı-
lında14 nazil olduğu ve nüzûl sebebi olarak aktarılan rivayetlerde bir hırsızlık 

4	 Ömer Faruk Harman, “Günah” DİA, İstanbul 1996, c. XIV, s. 278.
5	 Büyük Türkçe sözlük, TDK Yay., Ankara 2011, s. 1003.
6	 Sadık Kılıç, Kur’an’da Günah Kavramı, Hibaş Yay., Konya 1984, s. 122. 
7	 İhsan Soysaldı, “İslam’da Günah Kavramı”, Tasavvuf Dergisi, Ankara 2001, sayı: 7, s. 145; 

Yaşar Nuri Öztürk, İslam’da Büyük Günahlar, Yeni Boyut Yay., İstanbul 2002, s. 20.
8	 Kavramın açıklaması için bk. İsfahani, Müfredat, s. 63; İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, c. I, s. 23; 

Ahmed b. Hanbel, Müsned, c. IV, s. 228; Darimi, Sünen, c. II, s. 322; Ebu Cafer Muhammed 
b. Cerir et-Taberi, Camiu’l-Beyan an Te’vili Ayi’l-Kur’an, (tahk.: Abdullah b. Abdu’l-Muhsin 
et-Türki), Daru Hicr, Kahire 1424/2003, c. VII, s. 477; Bebek, “Günah” DİA, c. XIV, s. 282.

9	 Zenb kavramı ile ilgili bk. Ebu Kasım Hüseyin b. Muhammed Ragıb el- İsfahani, el-Müftedat 
fi Garibi’l-Kur’an, Daru’l-Kalem, Beyrut 1412, s. 331; İbn Manzur, Lisanü’l Arab, Daru’s-Sadır, 
Beyrut, c. I, s. 389; Muhammed b. muhammed b. Abdurrezzak el-Hüseyni ez-Zebidi, Tacu’l-
Arus min Cevahiri’l-Kamus, Daru’l- Hidaye, c. II, s. 436; Muhammed b. Ali b. Kadi Muhammed 
Hamid b. Muhammed Sabir Tahanevi, Keşşaf Istılahati’l- Funun, Mektebetü Lübnan, Beyrut 
1996, c. I, s. 507; Adil Bebek, “Günah”, DİA, İstanbul 1997, c. XIV, s. 282;

10	 İsfahani, Müfredat, s. 867; İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, c. V, s. 282; Bebek, “Günah” DİA, c. 14, 
s. 282.

11	 İsfahani, Müfredat, s. 441-442; İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, c. I, s. 95; Kılıç, Kur’an’da Günah,  
s. 129.

12	 İsfanani, Müfredat, s. 746.
13	 Bebek, “Günah” DİA, c. XIV, s. 283.
14	 Celalleddin Ebu Abdurrahman Suyuti, Lübabü’n-Nükul fi Esbabi’n-Nüzul, Müessesetü’l-

Kütübi’s-Sıkafiyye, Beyrut 1422/2002, s. 93; Ebu Hasan Ali b. Ahmet el-Vahidi en- 
Neysaburi, Esbabu’n- Nüzûl,(tahk.: Emin Salih Şaban), Daru’l-Hadis, Kahire 1415/1995,  
s. 148.



Kur’an’da Hz. Peygamber’in Günah İşleme İmkânı  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği) 645

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

olayının iç yüzünü aydınlatmaya yönelik açıklamalara yer verildiği görül-
mektedir. Ayetlerin incelenmesine geçmeden önce hırsızlık olayı ile ilgili 
sürecin nasıl geliştiği hakkında somut veriler içeren rivayetlere bir göz 
atmak yerinde olacaktır.

Kaynaklarda Nisa suresindeki bu on ayetle ilgili aktarılan olay hak-
kında farklı rivayetler bulunmaktadır. Ancak detaylarda bazı farklılıklar 
bulunsa da temelde meydana gelen bir hırsızlık olayının ardından geli-
şen süreç anlatılmaktadır. Müfessirler hırsızlık olayının başkahramanının 
Tu’me b. Übeyrık olduğu hususunda hemfikirdirler.15 Rivayetlere bakıl-
dığında çalınan eşyanın un, silah veya zırh olduğu anlaşılmakta, olayın 
içinde hırsızlık veya kendisine emanet edilen zırhı inkâr ederek emanete 
ihanet etme ve sonuçta bu çirkin fiili masum birinin üzerine atma, Allah’ın 
elçisini kurmaca bir hikâyeyle yanıltmaya kalkışma gibi hususlar bulun-
maktadır. Şimdi ayetlerin inişine neden olan bu olay hakkında serdedilen 
rivayetleri görelim: 

1- Çalınan Bir Zırhla İlgili Hırsızlık Suçunun Yahudi Zeyd ibn 
Semîn’in Üzerine Atılması: Ensardan Evs kabilesinin Beni Zafer b. Haris 
koluna mensup asıl adı Beşir olduğu söylenen Tu’me (kaynaklarda Tı’me 
veya Ta’me olarak da geçmektedir) b. Übeyrık adında bir kişi, yine Ensar-
dan olan komşusu Amade b. Numan’a ait un çuvalı içerisindeki bir zırhı 
çalmış, çuvalın altındaki delikten dökülen unu takip eden zırhın sahibi, 
Tu’me’nin evine ulaşınca, durumu Allah’ın elçisine aktararak Tu’me’den 
şüphelendiğini söylemiş, bununla ilgili soruşturma başlatılıp olay ortaya 
çıkınca, o da olaydan haberi olmadığına ve de kendisinin yapmadığına 
dair yemin ederek suçu un izinin en son ulaştığı ve zırhı sakladığı evin sa-
hibi Zeyd ibn Semîn’in üzerine atmış, o da zırhı kendisine Tu’me’nin ver-
diğini söylemiş, itham ettiği bu Yahudinin kavminden bir topluluk buna 
şahitlik edince Tu’me ve kabilesi ile Yahudi topluluğu arasında davalaşma 
şiddetlenmiş, ardından ensardan akrabalarından ve kabilesinden oluşan 
bir grup Resûlullah’a (s) gelerek aralarında anlaştıkları üzere suçu, masum 
Yahudi’nin üzerine yıkmaya çalışmıştı. Onlar Tu’me’nin masum olduğunu 

15	 Fahreddin Razi, et-Tefsiru’l- Kebir, Daru İhyai Turasi’l-Arabi, Beyrut 2008, c. IV, s. 211; Ebu 
Hayyan el- Endülüsi, el-Bahru’l-Muhit, Daru’l-Kütübi’l-ilmiyye, Beyrut 1413/1993, c. III,  
s. 358.



Süleyman PAK646

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

hırsızlığı, hakkı inkâr eden Allah’ın Resûlün’e (s) inanmayan, bu yüzden 
de sözüne güvenilmeyecek olan bir Yahudi’nin yaptığına dair kendisinden 
hüküm vermesini, Yahudi’ye karşı Tu’me’yi savunmasını ve Yahudiyi ya-
lanlamasını istemişler, Resûlullah (s) da onların söylediklerine itimat edip 
tam buna meylettiği, böylece arzusunun da Yahudi’yi cezalandırma yö-
nünde oluştuğu sırada hainlere arka çıkmaması hususunda kendisini uya-
ran bu ayetler nazil olmuştur16. Akrabaları Resûlullah’a (s) gelerek zırhı 
falancanın çaldığını bildiklerini söylemeleri üzerine onun, insanların hu-
zurunda Tu’me’nin suçsuz olduğunu söylediği17 de ifade edilmektedir. Ar-
dından nazil olan ayetler Resûlullah’ı (s) ve hırsızı koruyanları uyarmıştır.

Bu olayın başka bir nakline göre zırhı çalan Tu’me onu Yahudi Zeyd 
ibn Semîn’e emanet bırakmış, çalıntı olduğu ortaya çıkınca da suçu bu Ya-
hudi’nin üzerine atmıştır.18Süddi ve Mukatil’e göre bu olay bir hırsızlık 
değil, emanete karşı bir hıyanettir.19

16	 Razi sadece bu rivayeti nakletmiş, Katade rivayetine yer vermemiştir. Razi, Tefsir, c. IV, s. 
211. Vahidi, Esbabu’n-Nüzûl, s. 148; Taberi, Camiu’l-Beyan, c. VII, s. 458, 462; Ebu Muhammed 
İsmail es-Süddi’l-Kebir, Tefsiru’s-Süddi’l-Kebir, Daru’l-Vefa, 1414/1993, s. 215; Ebu Hayyan, 
Bahr, c. III, s. 357-358.

17	 Taberi, Camiu’l-Beyan, c. VII, s. 463-464; Ebu Muhammed el-Mekki Ebu Talib el-Kaysi, 
Tefsiru’l-Hidaye İla Buluği’n-Nihaye,1429/2008, c. II, s 1459. Bu rivayet İbn Abbas’a isnat 
edilmektedir, ancak gariptir. Ebu’l-Fida İsmail b. Kesir el-Kureşi ed-Dımeşki,Tefsiru’l-
Kur’an’il- Azim, Daru Yusuf, Beyrut 1403/1983, c. I, s. 490; Muhammed Cemaleddin b. 
Muhammed Said b. Kasım el-Kasımi, Mehasinü’t-Te’vil, Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 
1418, c. III, s. 320. İsnadının çok zayıf olduğu ile ilgili yaklaşım için bk. Ebu Tayyib 
Muhammed Sıddık Han b. Hasan b. Ali b. Lütfullah el-Hüseyni Buhari Gınneci, Fethu’l-
Beyan fi Mekasıdı’l- Kur’an, Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut 1412/1992, c. III, s. 232. İbn Aşur 
bu rivayetlerin zayıf, konu ile ilgili ziyadenin de hata olduğunu söylemektedir. M. Tahir b. 
Aşur, Tefsiru et-Tahrir ve’t-Tenvir, c. V, s. 192. 

18	 Taberi, Camiu’l-Beyan, c. VII, s. 468. Razi,Tefsir, c. IV, s. 211; Ebu’l- Hasen Mukatil b. Süleyman 
b. Beşir el-Ezdi, Tefsiru Mukatil b. Süleyman (tahk.: Ahmet Ferid), Daru’l-Kütübil İlmiyye 
Beyrut 1424/2003, c. I, s. 254-255.

19	 Taberi, Camiu’l-Beyan, c. VII, s. 466. Ebu Ferec Cemalüddin Abdurrahman b. Ali b. 
Muhammad el-Cevzi, Zadü’l- Mesir fi İlmi’t-Tefsir, Mektebetü’l- İslami, c. II, s. 190; Süddi, 
Tefsir, s. 215; Ebu Hayyan, Bahr, c. III, s. 358; Mekki, Tefsiru’l-Hidaye, c. II, s. 1459.



Kur’an’da Hz. Peygamber’in Günah İşleme İmkânı  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği) 647

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

2- Katade b. Numan Rivayeti20: Übeyrıkoğulları diye tanınan bir aile var-
dı. Bu aileden olan Beşir (lakabı Ebu Tu’medir) münafıktı. O, Resûlullah ve 
ashabı hakkında onları hicveden şiirler söyler ve bunları da başka şairlere 
isnat ederdi. Bir gece Rifaa b. Zeyd’in un ve silahları çalınmış, sabah olunca 
durumu gören Rifaa olayı yeğeni Katade’ye anlatmış, olayın izini süren Ka-
tade b. Numan bunu komşuları Tu’me’nin yaptığı sonucuna varınca onlar da 
suçu dürüst ve masum bir Müslüman olan Lebid b.Sehl’in21 üzerine atmıştı. 
Lebid’in kendisine attıkları bu iftiradan dolayı onları tehdit etmesi üzerine 
bu sefer de bir plan hazırlığına koyuldular. Katade durumu Hz. Peygamber’e 
aktarmasının ardından, Allah Resûlü (s) bunu düşüneceğini ve bakacağını 
söylemişti. Bunun üzerine gelişmelerden haberdar olan Übeyrıkoğulları ve 
akrabaları harekete geçip yaptıkları bir plan gereği Resûlullah’a (s), ellerin-
de hiçbir delil olmadığı halde doğruluk sahibi, Müslüman bir ailenin haksız 
yere hırsızlıkla suçlandığını söylediler. Allah’ın elçisinin Katade’ye, suçsuz ve 
Müslüman olan kişileri elinde bir delil olmadığı halde hırsızlıkla suçladığı-
nı söylemesinin ardından da bu ayetler nazil olmuştu. Daha sonra silahlar 
Rifaa’ya iade edilmiştir. Beşir kendisine had cezası uygulanacağını görünce 
kaçmış müşriklere katılmış ve İslam’dan çıkmıştır.22 İkrime, Tu’me’nin Medi-
ne’den Mekke’ye kaçıktan sonra hırsızlığa devam ettiğini bu yüzden oradan 

20	 Tu’me b. Übeyrık olayı en uzun şekliyle Muhammed b. İshak kanalıyla Katade b. 
Numan’dan rivayet edilmiştir. Bunu Tirmizi Sünen’de, (Tirmizi, Tefsir, 3036. Muhammed 
b. İsa b. Servete’t_Tirmizi, Sünenü’t- Tirmizi, (Ta’lik: Muhammed Nasuriddin el-Elbani), 
Mektebetü’l- Maarif, Riyad, s. 679-680) Taberi de tefsirinde aktarmaktadır. ( Taberi, 
Camiu’l-Beyan, c. VII, s. 458-462). Hadisi aktaran Tirmizi, bunun garib bir hadis olduğunu 
nakletmektedir. Hadisin farklı kanallardan nakledildiğine işaret eden İbn Kesir, bu hadisi 
mana olarak diğerlerinden daha tamam bir şekilde Hakim “Müstedrek”inde nakletmekte, 
Ebu Abbas el- Asam kanalıyla Muhammed b. İshak’tan rivayet etmektedir. Bu rivayet 
Müslim’in sahihlik şartlarına uygun olup, ancak Buhari ve Müslim bunu kitaplarına 
almamıştır.( Ebu Abdullah el-Hakim Muhammed b. Abdullah En-Neysaburi, Müstedrek 
Ale’s-Sahihayn, Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, (tahk.: Mustafa Abdulkadir Ata) Beyrut 1411/1990, 
c. IV, s., 385-388; İbn Kesir, Tefsir, c. I, s. 490; Muhyi’s-Sünne Ebu Muhammed Hüseyin b. 
Mesud el-Beğavi, Mealimü’t-Tenzil, Daru’t-Tayyibe, 1409, c. III, s. 284). Ancak Hakim’in 
sahihlik şartlarına uygun olduğu ile ilgili görüşü eleştirilmiştir. Şöyle ki, rivayetin senesinde 
bulunan Ömer b. Katade b. Numan ez- Zaferi el- Ensari el- Medeni meçhul bir ravi olup, 
Müslim onu tahriç etmemiştir. İbn Hıbban’dan başka da onu güvenilir kabul eden de 
yoktur. Ebu’l-Fazl Ahmed b. Ali ibn Hacer el-Askalani, Tehzibü’t-Tehzib, Matbaatu Daireti’l-
Maarif en-Nizamiyye, 1326, c. VII, s. 489. Rivayet ile ilgili değerlendirmeler için bk. Kasımi, 
Mehasinü’t-Te’vil, c. III, s. 322.

21	 Zeyd ve Lebid Yahudi idi, ancak Lebid müslüman olmuştu. Ebu Abdullah Muhammed 
b. Ahmed b. Ebubekir el-Kurtubi, Camiu li Ahkamil- Kur’an, Müessesetü Risale, Beyrut 
1427/2006, c. VII, s. 114.

22	 Tirmizi, Sünen“Tefsir”, 3036; Taberi, Camiu’l-Beyan, c. VII, s. 467; Hakim, Müstedrek, c. IV,  
s. 385-388; Suyuti, Lübab, s. 92-93.



Süleyman PAK648

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

da kovulduğunu ve yolda yaptığı başka bir hırsızlık neticesinde taşla öldü-
rüldüğünü aktarır.23

Ayetlerle ilgili nüzûl sebebi olarak aktarılan olayla ilgili birkaç husus 
göze çarpmaktadır. Nitekim bu durumun ayetlere yapılan yorumlara etki et-
miş olduğu görülmektedir. Şöyle ki;

a- Rivayetlerin büyük bir kısmına göre konu ile ilgili Resûlullah’tan(s) 
hiçbir söz veya fiil sadır olmadığı görülmektedir. Bu olay hakkında Resûlul-
lah’ın (s) durumunu izahta önemli bir ayrıntıdır. Çünkü Allah’ın elçisi anla-
tılanlardan hareketle bir yargıya varmayı düşünmüş, ancak daha görüşünü 
ve kararını açıklamadan ayetler olayın iç yüzünü beyan etmiştir. Yani kararla 
ilgili süreç meyil ve kanaat aşamasında kalmıştır. Bunda da bir keyfilik bulun-
mamakla birlikte, yalan yere yemin, Müslümanların şahadeti ve zırhın başka 
yerde çıkması gibi zahiri deliller tesirli olmuştur. 

b- Bir kısım rivayetlerde ise hırsızlıkla itham edilen kişi ile ilgili iddia sa-
hibinin ithamları karşısında Resûlullah’ın (s) kendisine Müslüman ve suçsuz 
birini delilsiz bir şekilde suçladığı gerekçesiyle o kişiyi uyardığı haber veril-
mektedir. Bu durumda onu suçlamaları için elde yeterli delil olmaması ve 
itham edilen zanlının Müslüman olması gibi gerekçeler etkili olmuştur. Bazı 
kaynaklarda Yahudiye karşılık bir Müslümanın kayırılması gibi yorumlar24, 
Resûlullah’ın uygulamaları ve hakkın tecellisinde gösterdiği aşırı hassasiyetle 
bağdaşmamaktadır. Zira ortada bir olay vardır ve bu yüzden zahiri deliller 
yönünde oluşan bir kanaat olduğu görülmektedir. Yani Resûlullah hissi değil, 
zahiri gerekçelere göre meseleye yaklaşmıştır.

c- Rivayetlere bakılırsa Resûlullah’ın bir kanaate vardığı ancak bunu ifşa 
etmediği anlaşılmaktadır. Buradan hareketle onun bir vahiy beklentisi içeri-
sinde olduğu da pekâlâ düşünülebilir. Nitekim bazı haberlerde Resûlullah’ın 
vahyi beklediği bilgisine yer verilmektedir25.

23	 Taberi, Camiu’l-Beyan, c. VII, s. 469. Bazı kaynaklar onun Mekke’de hırsızlık için bir duvarı 
delerken altında kalıp orada öldüğünü nakletmektedir. İbrahim b. Sırri b. Sehl Ebu İshak 
Zeccac, Meani’l-Kur’an ve İ’rabuhu, Alemü’l-Kütüb, Beyrut 1408/1988, c. II, s. 101; Razi, 
Tefsir, c. IV, s. 211; Süddi,Tefsir, s. 216.

24	 Vahidi, Esbab, s. 148; Muhammed Mahmud Hicazi,Tefsiru’l-Vadıh, Darul Cili’l- Cedid, 
Beyrut 1413,  c. I, s. 426; Muhammed Emin b. Abdullah el-Ürmi, Tefsiru Hadaikı’r-Ravh  
ve’r-Reyhan fi Revabi Ulumi’l-Kur’an, Daru Takı’n-Necat, Beyrut 1421/2001, c. VI, s. 334. 

25	 Razi, Tefsir, c. IV, s. 212.



Kur’an’da Hz. Peygamber’in Günah İşleme İmkânı  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği) 649

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

d- Müfessirler bu ayetlerin Tu’me hakkında inmiş olduğunda hemfikir-
dirler. Ancak bazıları bu ayetlerin münafıklar hakkında nazil olduğunu bil-
dirmektedir26. Nitekim iki görüş arasında bir tezat söz konusu değildir. Çün-
kü bazı âlimlere göre ayet Tu’me ve akrabalarının münafık olduklarını göster-
mektedir. Aksi olsaydı, Allah’ın elçisi olduğuna inandıkları bir kimseyi suç-
luyu korumak maksadıyla, yalan ve iftirayla ona yardım etmesini isteyerek 
yanıltmaya kalkışmazlar, masum birini de cezalandırmasını talep etmezlerdi. 
Nisa suresinin 113. ayeti onların içinde bulundukları bu çirkin durumu izhar 
etmektedir.27 Nitekim rivayetlerde Beşir’in başkalarının adını kullanarak Al-
lah’ın elçisi ve sahabe hakkında olumsuz şiirler söylediği de aktarılmaktadır.28

e- Sözü edilen ayetlere yapılan yorumlara bakıldığında aktarılan nüzûl 
sebebinin bunlar üzerinde büyük oranda tesiri olduğu görülmektedir. Bu du-
rumun bazen mesajın bütün zamanlara şamil olma özelliğine halel getirdiği 
görülmektedir.29 Hâlbuki ki bu on ayette insanlar arasında meydana gelen 
davalar, anlaşmazlıklar sırasında nasıl bir yol izleneceği Hz. Muhammed’in 
(s) şahsında onun ümmetine öğretilmektedir. Özel bir hadise üzerine nazil 
olan ayetlerin hedefi Müslümanlara kıyamete kadar takip edecekleri ilkeleri 
açıklamaktır.30 

f- Ayetlere verilen meallerin ekseriyetinde sadece ayetler Türkçeye çevril-
mekle yetinilmiş ancak bu olaya dair bir açıklama eklenmemiştir. Bu durum 
ayetlerin muradından başka şekillerde yorumlanmasına zemin hazırlamıştır. 
En azından bir kaç mealde bağlam içerisinde kısa açıklamalara yer verilmiş-
tir31.Yine bazı meallerde 105 ve 106. ayetler vav bağlacı olmaksızın müstakil 
şekilde çevrilirken, bir kısmı bunu dikkate almıştır.32

2. Hz.Mumammed’in Hüküm Vermesi

Ayetlere bakıldığında Resûlullah’ın (s) adalet ilkelerine riayet etmesi nokta-
sında uyarılmış olması, konunun hassasiyeti açısından dikkate değer bir hu-

26	 İbn Kesir, Tefsir, c. I, s. 489; Ebu Hayyan, Bahr, c. III, s. 358.
27	 Razi, Tefsir, c. IV, s. 211.
28	 Tirmizi, Sünen“Tefsir”, 3036, Ebu Davud Süleyman b. Eş’as es-Sicistani, Süneni Ebi Davud, 

Mektebetü’l-Maarif, Riyad, 2738; 
29	 Örnek için bk. Taberi, Camiu’l-Beyan, c. VII, s. 462. 
30	 Hayreddin Karaman vd., Kur’an Yolu, DİB Yay., Ankara 2007, c. II, s. 135-136.
31	 Örnek için bk. Hasan Basri Çantay, Mustafa Öztürk, Hayrettin karaman vd. mealleri. 
32	 Örnek için bk. Elmalılı Hamdi Yazır, Ömer Nasuhi Bilmen, Süleyman Ateş,Yaşar Nuri 

Öztürk mealleri.



Süleyman PAK650

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

sustur. Elçi olarak seçilen birinin böyle önemli bir konuda zaafiyet taşıma-
sı mümkün olmadığına göre, şahsına hitapla birlikte kendisine karşı uyarı 
içeren bu ayetler nasıl anlaşılmalıdır? Öncelikle bu meseleyi nüzûl sebebi, 
Resûlullah’ın (s) kişilik özellikleri ve Kur’an’ın hitap tarzı açısından ele al-
mak lazım gelir. Yukarıda beyan edildiği üzere nüzûl sebebi olarak zikre-
dilen hadiseden yola çıkarak Resûlullah’ın (s) kasten hukuku ihlal ettiğine 
dair, doğrudan doğruya anlatma bir yana, bunu ima eden herhangi bir ifade 
dahi bulunmamaktadır. Bu durum, beşer olarak onun vahiy dışında bir bilgi 
ile böyle kesin sonuçlara ulaşmasının mümkün olmadığını göstermektedir. 
O halde dînî bir meselede vahyin gösterdiği doğrultuda özellikle herhangi 
bir hata ile veya kasten yanlış yapması mümkün görülmemektedir. Bir beşer 
olarak dînî konuların dışında karşılaştığı meselelerde ise nasıl hareket etmesi 
gerektiği hususunda farklı yaklaşımların bulunduğu görülmektedir. 

Hz. Peygamber’e gerçeğin öğretilmesi sürecinde hakikate kaynaklık 
eden öncelikle vahiy, ardından da sünnet olmaktadır. Sünnetin bu vasfa haiz 
olması hem içinde taşıdığı mana ve hükmün Allah tarafından bildirilmesi, 
hem de içinde içtihatlarının da bulunduğu bütün uygulamalarının bizzat ila-
hi murakabe altında olması, ilahi murada uygun hale getirilmesi sebebiyledir. 
Öncelikle Resûlullah’ın (s) gönderilen vahyi anlaması ve karşılaştığı mese-
leleri onun ilkeleri doğrultusunda sonuçlandırması, yani karara bağlaması 
sürecinde hatalı davranması mümkün değildir. Çünkü bu gibi durumlar pey-
gamberlerin tebliğ görevleri kapsamında bulunmaktadır. Dolayısıyla onların 
dini bir alanda kusurlu bir uygulamada bulunması öncelikle üstlendikleri 
elçilik görevi ile bağdaşmaz33. 

Resûlullah’ın (s) vahiy yoluyla bilgilendirilmediği hususlarda genel ilke-
ler doğrultusunda içtihatla karar aldığı durumlar olmaktaydı. Bu konuda iki 
farklı yaklaşımın bulunduğu görülmektedir. İmam Maturidi, Resûlullah’ın (s) 
içtihatlarının da nas gibi olduğunu belirterek, uygulamalarının doğru oldu-
ğunu, çünkü bunları her türlü noksandan münezzeh olan Allah’ın kendisine 
doğrudan bildirdiğini ve ona hakkın dışında başka bir şeyi öğretmediğini, 
sadece hakikati gösterdiğini ileri sürmektedir.34 Bir başka yönden meseleye 
bakıldığında açık bir şekilde görülecektir ki, külli kaidelerin yargılama ve hü-
küm verme sırasında uygulanması, ortaya çıkan somut delillere göre olmasını 

33	 Karaman vd., Kur’an Yolu, c. II, s. 136-137.
34	 Muhammed b. Muhammed Ebu Mansur el- Maturidi, Tevilatü Ehli’s-Sünne (Tefsiru’l-

Maturidi),(tahk.: Mecdi Baslum, Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1426/2005, c. III, s. 353. 



Kur’an’da Hz. Peygamber’in Günah İşleme İmkânı  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği) 651

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

gerekli kılmaktadır. Bu açıdan Resûlullah(s) da deliller ve veriler üzerinden 
bir karara varma sürecinde diğer insanlar gibi yanılgıya düşebilir35. Nitekim 
Allah’ın elçisi olmakla birlikte kendisinin bir beşer olduğunu bir dava için 
karşısına gelen davalılardan birinin kendisini daha güzel ifade etmesi netice-
sinde ortaya çıkan tabloya göre onun lehinde hüküm verebileceğini, gerçek 
aksi yönde olmasına rağmen verilen hükme göre kardeşinin hakkına sahip 
olmaya kalkışan kişinin ateşten bir parça almış olacağını bildirmektedir.36 Bu 
rivayete göre Resûlullah’ın (s) sahip olduğu bilgi ölçeğinde verdiği karalar-
da yanılma imkânı olsa bile, bundan sorumlu değildir. Çünkü konu ile ilgili 
elde edilen bilgiler doğrultusunda taraf tutmaksızın ve haksızlık yapmaksızın 
bir karar vermiş olmaktadır. Bu gibi durumlarda asıl sorumlu olan kendisini 
yanlış bilgilerle yanıltan kimselerdir. Nitekim Resûlullah’ın içtihadında ya-
nıldığı durumlarda verdiği kararlar olduğu hal üzere bırakılmamış, derhal 
tashih edilerek sağlam bir yapıya kavuşturulmuştur37. Eğer düzeltme adına 
herhangi bir müdahale olmasaydı bu durum onun uygulamalarını mesnet 
kabul eden diğer hâkimlerin de hatayı tekrar etmelerine yol açardı. Nisa su-
resindeki ayetlerde konu edinilen olayda Resûlullah yargılama yönteminden 
değil, hırsızlığı yapan kişinin kim olduğu ile ilgili tespitinden dolayı uyarıl-
mıştır. Bu durum onun uygulamasından çok, yalanla Allah Resûlü’nü yanıl-
tıp onun üzerinden suçsuz birinin haksızlığa uğramasının engellenmesiyle 
ilgilidir. Burada Resûlullah’a (s) karşı da bir haksızlık söz konusudur. Resû-
lulullah (s) açısından bu bir yanılma olsa da bir hata veya günah kapsamında 
değerlendirilemez. İnsanların içlerinde gizlediklerini ve gizlice tasarladıkları 
komplolarını peygamber dahi olsa Allah bildirmedikçe bilmek imkânsızdır. 
Bu durumda geriye sadece hâkimin karşısına gelen davayı çok iyi araştırması, 
acele karar vermemesi, bütün bu çalışmalardan sonra yine de kararında yanı-
lırsa bundan sorumlu tutulmaması gibi hususlar kalmaktadır.

35	 Karaman vd., Kuran Yolu, c. II, s. 137; Kılavuz, İslam Akaidi, s. 240-241. Resûlullah elçilik 
görevi kapsamında tebliğ ve daveti ile ilgili söyledikleri ve yaptıkları ismet sıfatı kapsamında 
olup, bu alanda hata yapmamıştır. Ancak, bir beşer olarak risalet görevi dışında kalan ve 
kendiliğinden yaptığı işlerde çoğunlukla isabet etse de yanılma olasılığı bulunmaktadır. 
Nitekim O kendisinin beşer olduğunu, dini bir konuda emrettiklerine uyulmasını, diğer 
meselelerdeki emirlerinin beşer özelliği çerçevesinde değerlendirilmesi gerektiğini beyan 
etmiş, sahabe de bu hususta dikkatli davranmıştır. Gınneci, Fethu’l-Beyan, c. III, s. 232.

36	 Buhari, es-Sahih, “Şehadat” 27, Müslim, Sahih, “Akzıye” 4; İmam Malik, Muvatta,  
“Akziye” 593.

37	 Şatıbi, el-Muvafakat fi Usuli’ş-Şeria (çev.: Mehmet Erdoğan), İstanbul 1999, c. IV, s. 19.



Süleyman PAK652

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

Yukarıda zikredilen olayla ilgili nazil olan ayetleri bu ölçüler içerisinde 
ele alırsak, ortaya şöyle bir sonuç çıkmaktadır: Hâkimin Kur’an’da gösterilen 
usûl ve hükümlere uygun hüküm vermesi istenmekte, davalarda haksız ve 
hilekâr olduğu anlaşılan tarafa meylederek onu savunmaması, hiç kimseye 
iftira ve suç isnadında bulunulmaması, elçi dahi olsa insanların sahip olduğu 
bilgilerin yeterli olmadığı ve herkesin daima Allah’ın bildirdiklerine muhtaç 
olduğu öğretilmektedir. Nitekim Allah’ın elçisi bu hususları bilme, anlama ve 
olaylara uygulamada yanılgıya düşmez. Yukarıdaki hırsızlık olayında oldu-
ğu üzere nebi (as) suç teşkil eden olay ve onunla ilgili yargılama usullerinde 
değil, her hâkim gibi elde edilen zahiri deliller doğrultusunda hareket ederek 
hırsızın kim olduğu ile ilgili durumlarda-hadiste geçtiği gibi- yanılgıya dü-
şebilir. 38 Bu da günah kapsamına girmemektedir. Aksi halde beşer iradesini 
aşan bir durumla sorumlu tutulmuş olurdu. Çünkü vahiy ona ilkeleri öğret-
miştir, hırsızın kimliğini değil. 

Bu ayetleri yorumlayan Maturidi, ‘Allah’ın gösterdiğine göre hükmetme’ 
ifadesinde araştırma ve düşünmeyle bir sonuca varma anlamının da mevcut 
olduğunu, herhangi bir meselede tefekkür ve derinlikli düşünmeye ve bu 
yolla Allah’ın gösterdiğine uygun olarak hükmetmeye işaret bulunduğunu 
söylemektedir. Nitekim Kur’an’ın tamamı ile hüküm verme murat edilmiş 
olsaydı ibare “Allah’ın kitabı ile hükmedesin” şeklinde gelmesi gerekirdi. Bu 
duruma göre Resûlullah’ın (s) içtihadı da nas gibidir. Çünkü Allah ona hakkı 
gösterdiğini bildirmektedir ve bu durumda ona gösterilen hakikatten başka 
bir şey değildir. Yani buna batıl bir şey karışmaz. Bir meselenin aslı ve doğru 
olduğu ortaya çıkmadıkça onun hak olduğunu söylemek doğru değildir. Ni-
tekim âlimlerin içtihadında şeytanın yanıltma ihtimali sebebiyle, isabet etme 
kadar yanılma olasılığı da bulunmaktadır. Bazen insan kusurlu bir şeyi haki-
kat gibi de savunabilir. Ancak Allah kendisine hakkı gösterdiği için Resûlul-
lah’ın (s) bütün içtihatları doğrudur39.

Nisa suresi 105. ayette Allah’ın gösterdiğine göre hükmetmesi istenen 
Resûlullah’ın (s) hainlere taraf olma hususundaki uyarılmasına bakarak, onun 
Kur’an’a muhalif davranmasının ardından böyle bir ifadeye yer verildiği dü-
şünülmemelidir. Razi’nin de dediği gibi her uyarı bir kusura işaret etmez. 

38	 Karaman vd., Kur’an Yolu, c. II, s. 137. Ebu kasım Muhammed b. Ahmed b. Cüzi el-Kelbi, 
et-Teshil li Ulumi’t-Tenzil, Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1415/1995, c. I, s. 209. Benzer bir 
yaklaşım için bk. İbn Aşur, Tahrir, c. V, s. 192.

39	 Maturidi, Te’vilat, c. III, s. 353.



Kur’an’da Hz. Peygamber’in Günah İşleme İmkânı  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği) 653

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

Günlük dilde bu tür ifadelere her zaman rastlamak mümkündür. Allah’ın 
elçisinin nassa mugayir en ufak bir davranış sergilediği görülmemiştir. Bazı 
müfessirlerin nüzûl sebeplerini merkeze alarak tevili bu yönde yapmaları 
olayı olumsuz bir çerçevede yorumlamalarına yol açmıştır. Kaldı ki aktarılan 
olaya bakıldığında ortada hüküm adına Resûlullah (s) tarafından uygulanmış 
somut bir fiil de bulunmamaktadır. Ayrıca bu durum Kur’an’ın Allah tarafın-
dan gönderildiğinin de bir delilidir. Ayetler bazen Resûlullah’ın (s) arzusu-
nun hilafına nazil olduğu gibi, bazen de onun uygulamalarını tashih etmiştir. 
Nitekim ayette geçen “erakellahu” ifadesi, insanlar arasında hüküm verirken 
hem vahye hem de içtihada dayalı olarak yapılması, şeklinde açıklanırken40, 
burada Allah’ın “sana öğrettiği veya vahyettiği şekilde” kaydının getirilme-
si dikkat çekicidir. Bu da dini meselelerde Resûlullah’ın ister vahiy ve nass, 
isterse de onun doğrultusundaki içtihatla olsun herhangi bir uygulamasında 
şer’i kaideler üzerinden41 bunu gerçekleştirdiğine bir delil olmaktadır. Nite-
kim bu konuda bir peygamber ile diğer insanların farkına işaret etmesi ba-
kımından Hz. Ömer’den gelen rivayet önemlidir: “Hiç kimse, Allah’ın bana 
bildirdiği şekilde hükmettim, demesin; zira bu, sadece Peygamber’e aittir. Biz 
ise, ancak kendi re’yimizle hükmederiz; bu da ilim değil zandır”.42

Ebu Zehre’ye göre ayette geçen “erâkellahu” kaydı hususi bir durum 
içermekte olup, Resûlullah’ın (s) hüküm verdiği konularda olaya Allah’ın nu-
ruyla bakma istidadının bulunduğu yönüne işaret etmektedir. Hâkimin hük-
münde adil olabilmesi, öncelikle içinde batıl bulunmayan Kur’an’a müracaat 
etmesi ve ardından da olayı iyi bir şekilde araştırması, kalben meseleye hâkim 
olması ile mümkün olmaktadır ki bu da Allah’ın hakikati göstermesi ile olur. 
Hakkın nuru ise meseleye önyargıdan uzak, bir tarafa meyletmeden ciddi bir 
şekilde ve derinlemesine bakmakla olur ki Kur’an bunun aksini yasaklamış-
tır. Ayetteki yasaklama ümmeti için umumi bir hükümdür43.

Nitekim müfessirler ayette geçen “Allah’ın sana bildirdiği ile hükmet ( 
bimâ erâkellahü)” ifadesine dayanarak Resûlullah’ın (s) bütün hükümlerinin 

40	 Kelbi, Teshil, c. I, s. 209.
41	 Abdurrahman b. Muhammed b. Mahluf Ebu Zeyd es-Sealibi, Tefsiru’s-Sealibi, Daru İhyai 

Turasi’l-Arabi, Beyrut 1418/ 1997, c. II, s. 295.
42	 Ahmed b. Hüseyin b. Ali b. Musa Ebubekir el-Beyhaki, el- Medhal ila Süneni’l-Kübra, Daru’l-

Hulefa, Kuveyt, s. 189; Carullah Ebu Kasım Muhammed b. Ömer ez-Zemahşeri, Keşşaf An 
Hakaiki Gavamizi’t-Tenzil ve Uyuni’l-Ekavil, Mektebü’l-Abeykan, Riyad 1418/ 1998, c. II,  
s. 145-146.

43	 Muhammed b. Ahmed b. Mustafa Ebu Zehre, Zehretü’t-Tefasir, Daru’l-Fikri’l-Arabi, c. IV,  
s. 1839.



Süleyman PAK654

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

vahye dayalı olduğunu kabul etmişlerdir. Çünkü bu ifade Allah Resûlü’nün 
verdiği her hükümde Allah’tan kendisine gelen bir bilgi bulunduğunu gös-
terir ki, bu bilginin vahiyden başka bir şeyle izah edilmesi zaten mümkün 
değildir.44 Ayrıca yukarıdaki ayeti farklı manada tevil imkânı da bulunmak-
tadır.45 Buna göre anlam “Kur’an’ın farklı delil ve hükümleri doğrultusun-
da ictihadın aracılığıyla Allah’ın sana gösterdiği şekilde hükmet” olur. Bu da 
Resûlullah’ın hakkında nas bulunmayan konularda kendi re’yiyle hüküm 
vermesinin mümkün olduğunu göstermektedir.

Resûlullah’ın içtihadı ile ilgili tartışmalar bir yana bırakılırsa bu ayetlerin 
onun insanlar arasındaki ihtilafların çözümünde kendisine indirilen kitaba 
göre hükmetmesini bildirdiği görülecektir. Ardından da Allah elçisini düşme-
si muhtemel bir hataya karşı uyarmış, sonuçları ağır olacak bir kötü sonuç-
tan da korumuştur. Böylece Resûlulllah’tan sonra hüküm verme makamında 
olanların adaleti yanıltanlar lehine suçsuz kimseleri karşılarına almamaları 
öğretilmekte, bu konuda dikkatli olmaları istenmektedir.46 Nitekim hâkimler, 
hadiseleri güzelce tetkik etmeli, hasımların edebî konuşmalarına, hakikati ör-
tecek şekilde olan ifadelerine ve tevillerine aldanmamalı, cinsiyet, milliyet, 
akrabalık itibariyle bir tarafa meyil edip de tarafsızlığı ihlâl edecek bir du-
rumda bulunmamalıdırlar.47

Mevdudi olaya salt bir yargılama vakası olarak bakmamakta, bunun si-
yasi, sosyal ve dini sonuçlarının da bulunduğuna dikkat çekmektedir: “Hz. 
Peygamber (s.a) bir hâkim olarak kendi önüne getirilen delillere göre hüküm 
verecek olsaydı suçlu sayılmazdı. Çünkü hâkimler, kendi önlerine getirilen 
delillere göre hüküm vermelidirler ve bazen insanlar olayı yanlış aksettirerek 
kendi lehlerine hüküm verilmesini sağlamayı başarabilirler. Fakat meselenin 
bir yönü daha vardır: Eğer Hz. Peygamber (s.a) İslâm ile küfür arasında kıya-
sıya bir çatışmanın hüküm sürdüğü o dönemde Yahudinin aleyhine hüküm 
verseydi, İslâm düşmanları O’nun, İslâm toplumunun ve İslâm davetinin 
aleyhinde kuvvetli bir manevî silah ele geçirmiş olacaklardı. İslâm aleyhinde 
sıkı bir propagandaya girişip: “Müslümanlar arasında hiç adalet yoktur. Bu 

44	 Talat Koçyiğit, İsmail Cerrahoğlu, Kur’an-ı Kerim Meal ve Tefsiri, Diyanet İşleri Başkanlığı 
Yayınları, Ankara 1984, c. II, s. 320.

45	 Ebu Hasan Ali b. Muhammed b. Habib el-Maverdi, en-Nüket ve’l-Uyun(Tefsiru’l-Maverdi), 
(Ta’lik: Seyyid b. Abdulmansur b. Abdurrahim) Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, c. I, s. 528.

46	 Talat Koçyiğit, İsmail Cerrahoğlu, Tefsir, c. II, s. 322. 
47	 Ömer Nasuhi Bilmen, Kur’anı Kerim’inTürkçe Meali Alisi ve Tefsiri, Bilmen Yayınevi,  

İstanbul, c. II, s. 660.



Kur’an’da Hz. Peygamber’in Günah İşleme İmkânı  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği) 655

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

Yahudi aleyhine verilen hükümden de anlaşılacağı üzere, onlar her ne ka-
dar önyargı ve kavmiyetçiliğin aleyhinde gibi görünüyorlarsa da önyargılı ve 
kavmiyetçidirler.” diyeceklerdi. Bu nedenle Allah, Müslümanları bu tehlike-
den uzaklaştırmak için meseleye doğrudan müdahale etmiştir”.48

3. Resûlullah’ın Hainlerden Taraf olmaması Konusunda Uyarılması nasıl 
anlaşılmalıdır?

Nisa suresi 105 ve devamında gelen on ayette nüzûl sebebi olarak verilen bil-
gilerde olduğu üzere, bir hırsızlık vakasının ardından gelişen olaylarla ilgili 
Resûlullah’ın uyarılması konu edinilmektedir. Ayetlere getirilen yorumların 
bu nüzûl sebeplerini merkeze alarak yapılmış olması olaya bakış açılarını et-
kilemiş, farklı yaklaşımlara yol açmıştır. Bizce mesele Hz. peygamberin uya-
rılması üzerinden değil de adaleti yanıltan kimselere içine düştükleri günah 
bataklığından nasıl kurtulabileceklerine dair bir çıkış yolu gösterilmesi yani 
toplumun ıslahı ve adaletin tesisinin amaç edinilmesi yönüyle değerlendiril-
melidir. Nitekim ayetlere bakıldığında konu uyarı, öğüt, suçlu ve ona bilerek 
arka çıkanlar üzerinden işlenmektedir. Bu durum olayın etraflıca araştırılması 
yönüyle Resûlullah açısından bir ikaz niteliği taşımakla birlikte, belki bundan 
daha önemlisi onun örnekliği üzerinden Müslümanların hakka riayet husu-
sunda azami hassasiyet göstermeleri gerçeğine dikkat çekmektedir. 

Ayette geçen “hainlerden taraf olma!”, “hainleri savunma!” ifadelerin-
deki ikazın nasıl anlaşılması gerektiği hususunda âlimlerin meseleyi birçok 
yönden değerlendirdiği görülmektedir. Bu yorumlara bakıldığında, genel 
olarak bu görüşlerde ayette geçen hitabın muhatabı, ifadenin dilsel yönden 
incelenmesi ve Kur’an’ın üslup özellikleri belirleyici olmuştur.

Ayetin muhatabının kim olduğu yönünden meseleye bakıldığında bir 
grup âlim ayette geçen uyarının muhatapları içinde Resûlullah’ın (s) da bu-
lunduğunu ifade etmektedir. Bu görüşte olanların başında Taberi gelmekte-
dir. Taberi bu ayet grubuna getirdiği açıklamalarda, taraf olma, istiğfar etme 
ve suçluları savunma ile ilgili sert emir ve nehy içeren ifadelerin muhatabı 
olan Resûlullah’ın (s) durumunu kusur mahiyetinde olan bir tutum olarak 
yorumlamıştır. Ona göre anlam, ‘bir Müslümanın veya Müslümanlarla söz-
leşmesi bulunan birinin şahsına ya da malına ihanet eden kimseyi savunma!’ 
şeklindedir. Başkasının malına ihanet eden birini savunmadan dolayı yaptığı 

48	 Mevdudi, Tefhimu’l- Kur’an, (çev.: Muhammed Han Kayani vd.), İnsan Yay., İstanbul 1991,  
c. I, s. 403.



Süleyman PAK656

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

yanlışlığın, Allah tarafından affedilmesini talep etmesi istenmiş, Allah’ın, af 
dileyen kullarını, hak ettikleri cezayı vermeyerek çokça affettiği ve onlara kar-
şı çok merhametli davrandığı beyan edilmiştir. 49

Ayette geçen “hainlerden yana olma!” uyarısını Hazin genel bir çerçeve-
de değerlendirip sözü edilen olayda Resûlullah’a (s) bir günah isnat edilecek 
durumun bulunmadığını, çünkü nebinin böyle bir fiili işlemediğini söyle-
mektedir. Allah’ın elçisi, Tu’me’ye Müslüman olmasından dolayı yardımcı ol-
mayı istemiş50, ancak bunu da masum olduğuna dair ettiği yemin, kabilesinin 
kendisine şahitliği, zırhın başka yerde bulunması gibi somut delillere dayalı 
olarak vardığı bir kanaatten dolayı arzulamıştı. Zira hiç kimse gerçeği bildi-
ği halde sırf Müslüman olduğu için Tu’me’ye arka çıktığını söylememiştir. 
Kaldı ki Tu’me’nin münafıklığı ile ilgili iddialar da kaynaklarda yer almak-
tadır51. Muhtemel ki Resûlullah (s) olay vahiyle aydınlatılıncaya kadar onun 
münafıklığı hakkında bir bilgiye sahip değildi. Tu’me’nin çevresinin gizlice 
hazırladığı plandan habersiz, onların hüsn-ü şehadetlerinin etkisiyle böyle 
bir duyguya yönelmiş olmalıdır. Elmalılı bu ayeti Resûlullah’ın ümmetinden 
bile olsa haini savunmaması, başka din mensubu masum olması durumunda 
da onun aleyhine Müslümanın tarafını tutmaması, hainler adına avukatlık 
etmemesi için bir uyarı olarak açıklamaktadır.52 Ona göre Resûlullah (s), İs-
lam’ın zahiri, kavminin talep ve şahitlikleri doğrultusunda Tu’me’yi müda-
faaya meyletmiş olması hasebiyle Allah nebisini hata işlemekten korumuştur. 
Ancak, bilmeden veya zahiri delillere aldanarak da olsa bir hâkimin suçlu 
birine meyledip masum birine husumet etmesi de bir kusurdur. Bu olay aynı 
zamanda gaybi bir konuyu haber verme sadedinde bir mucizedir.53 

Muhammed Ebu Zehre meseleye genel bir çerçevede bakmayı tercih et-
mektedir. Ona göre sebeb-i nüzûlün sahih ya da gayr-ı sahih olması bir şeyi 
değiştirmez. Çünkü ayet umum üzere tefsir edilir. Hususi sebebe göre değil. 
Allah Kur’an’ı peygamberin onun ayetleri doğrultusunda hüküm vermesi 

49	 Taberi, Camiu’l-Beyan, c. VII, s. 457. krş. Mekki, Tefsir, c. II, s. 1458.
50	 Alaüddin Ali b. Muhammed b. İbrahim b. Ömer Hazin, Lübabü’t-Te’vil fi Meani’t-Tenzil, 

Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1415, c. I, s. 424.
51	 Tirmizi, Sünen, “Tefsir” 3036; Suyuti, Lübab, s. 92; Razi, Tefsir, c. IV, s. 211.
52	 Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, Eser Neşriyat, İstanbul 1979, c. III, 

s. 1457.
53	 Yazır, Hak Dini, c. III, s. 1459. Bu olayın haber verilmesinin bir mucize olduğu ile ilgili görüş 

için bk. M.Tahir b. Aşur, Tefsiru et-Tahrir ve’t-Tenvir, c. V, s. 191.



Kur’an’da Hz. Peygamber’in Günah İşleme İmkânı  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği) 657

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

için indirmiş, onunla hakikati göstermiş ve hakkı idrak etmesi için kalbini 
onunla aydınlatmıştır.54 

107. ayette Allah elçisine hitaben kendi nefislerine ihanet edenler lehine 
mücadeleye girişmemesini buyurmaktadır. İbn Aşur’a göre bu ayetteki nehy 
zahirde her ne kadar Resûlullah’a (s) hitaben yapılmış olsa da aslında bunun-
la onun ümmeti murat edilmiştir.55 Nitekim ayette fıtrata muhalif davranıp, 
zararı kendilerine dönecek, dünya ve ahiret cezasını gerektirecek bir fiili ya-
panların Allah’ın elçisi tarafından bilerek ve isteyerek savunulması düşünü-
lemez. Bu peygamberliğin doğası ile bağdaşmaz. Kaldı ki hemen aşağıdaki 
ayette hıyanet edenlerin özellikleri olarak dünya hayatında suçludan yana 
mücadele etmelerinden söz edilmektedir. Her iki ayette de aynı fiilin kulla-
nılması suçluya taraf olmada Resûlullah (s) ile yalan yere şahitlik yapanların 
aynı noktada bulunduklarını iddia etmek olur ki bu da peygamberlerin elçi-
lik vasıflarıyla bağdaşmaz. Aslında kendilerine ihanet eden fıtrata muhalif 
davranan kimseleri savunmaması istenen bir elçinin şahsında, her devirde 
rastlanan bu yapıdaki kişilere karşı bütün mükellefler uyarılmıştır. Hitabın 
insanların en adili ve mükemmeli olan Resûlullah’a yapılması, hâkimlerde 
karşılaşılması olası bir sıfattan kaçınmada mübalağa yapılmış ve hâkimlerin 
bundan sakınmaları emredilmiştir.56

Muhammed Esed, bu ayetleri sadece tarihi yönden ele alıp açıklayanla-
rı, mesajı gereksiz bir şekilde daraltmakla eleştirmekte, 105, 106, 107 ve 113. 
ayetlerde her ne kadar “sen” zamiri kullanılmış olsa da aslında burada işle-
nen ahlaki öğretilerin Kur’an’ın rehberliğini kabul etmiş olan herkese şamil 
olduğunu söylemektedir. 57

Nisa 105 ve 107. ayetlerde, işlenen bir günaha bağlı olarak gelen bir uya-
rıdan ziyade, eğitilen bir elçinin gelecekte karşılaşacağı sorunlara karşı nasıl 
davranması ve bu konuda ümmetine ne şekilde örnek olması gerektiği gös-
terilirken, hüküm verme konumunda olan kimseler için de terbiye yönü ağır 
basan bir durum bulunmaktadır. 

54	 Ebu Zehre, Tefsir, c. IV, s. 1839.
55	 İbn Aşur, Tahrir, c. V, s. 193. Benzer bir açıklama şu şekildedir: “Şayet sen, sana 

indirdiğimizden şüphede isen” Bu ayette olduğu gibi, hitap Resûlullah’a olup, maksad 
başkasıdır. Beğavi, Mealimü’t-Tenzil, c. II, s. 284.

56	 Muhammed Reşid Rıza, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Hakim (Tefsiru’l-Menar), Menar Matbaası, Mısır 
1328, c. V, s. 397-398.

57	 Esed, Kur’an Mesajı, s. 165.



Süleyman PAK658

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

4. Hz. Peygambere İstiğfar Emri ve Günah İlişkisi 

Ayetlere konu olan taraf olma ve savunma durumunu değerlendiren mü-
fessirler olaya iki farklı açıdan yorum getirmektedir. İlk gurup konu ile ilgili 
Resûlullah’ın (s) yanıldığını ve bu sebeple de istiğfara davet edildiğini söyler-
ken, ikincisi de Resûlullah (s) açısından burada bir hata olmadığını, istiğfarın 
şahsından ziyade çok farklı amaçlar taşıdığını ve başkaları için olduğunu dü-
şünmektedir. 

Nüzûl sebebinden hareketle istiğfarla ilgili ayetleri nakledilen haberlerle 
sınırlı bir şekilde açıklayan âlimler genelde benzer yorumlara yer vermekte-
dir. Mesela istiğfardan maksat, “Hainden taraf olmakla kazandığın günahın 
cezası için58”, “düşündüğün ve meylettiğin şeyden dolayı”59, “onunla ilgili 
düşündüğünden ve yaptığından”60 “hainlerin lehine savunmandan dolayı”61, 
“ümmetinden günahkâr ve batıl üzere tartışan hainler için”62, “Yahudiyi ce-
zalandırma isteği düşüncesi sebebiyle”63 “hırsızlık olayı hakkında Tu’me’yi 
temize çıkarman sebebiyle” 64 “Katade’ye söylediklerin sebebiyle”65dir.

Taberi’ye göre bu ayetler, Resûlullah’ın (s) suçsuz birine karşı iftira yo-
luyla ihanet eden kişiyi savunmasıyla oluşan hataya karşılık istiğfar etme-
sini emretmektedir. Dolayısıyla o, bu olayda Resûlullah’ın (s) günah işlediği 
kanaatine varmış, bağışlanma dilemesine dair emri de bu kusurun gerekçesi 
saymıştır.66 Zira insanların sözlerine kanarak adalet için gerekli olan deliller 
derinlemesine incelenmeksizin acele karar vermeye kalkışmanın olumsuz 
sonuçlara yol açacağı ortadadır. Ancak Tu’me’nin ve ona arka çıkan akraba-
larının münafık oldukları yaptıkları ihanetten anlaşılmaktadır. Çünkü onlar, 
gerçeği bildikleri halde Allah’ın elçisinden yalan ve iftira dolu bir olayla ilgili 

58	 Taberi, Camiu’l-Beyan, c. VII, s. 457.
59	 Süddi, Tefsir, s. 215; Abdullah b. Ahmed b. Mahmud en-Nesefi, Tefsiru’n-Nesefi, Daru’l-

Kelimü’t-Tayyib, Beyrut 1419/1998, c. I, s. 393.
60	 Mekki, Tefsir, c. II, s.1459.
61	 Kelbi, Teshil, c. 1, s. 209.
62	 Ebu Hayyan, Bahr, c. III, s. 359.
63	 Zemahşeri, Keşşaf, c. II, s. 146; Beğavi, Mealimü’t-Tenzil, c. II, s. 284.
64	 Ebu Hasan Mukatil b. Süleyman b. Beşir Ezdi,  Tefsiru Mukatil b. Süleyman, Daru İhyai’t- 

Türas, Beyrut 1423, c. I, s. 405; Ebu’l-Leys Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrahim 
Semerkandi, Bahru’l-Ulum, c. I, s. 337.

65	 Abdurrahman b. Muhammed b. İdris er-Razi İbn Ebi Hatim, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim (tahk.: 
Esad Muhammed Tayyib), Mektebetü Nezar Baz, Riyad 1417/1997, c. IV, s. 1060.

66	 Taberi, Camiu’l-Beyan, c. VII, s. 457. Benzer görüş için bk. Gınneci, Fethu’l-Beyan, c. III, s. 232.



Kur’an’da Hz. Peygamber’in Günah İşleme İmkânı  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği) 659

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

kendilerine yardım etmesini talep etmez ve bu hususta onu Yahudi aleyhine 
hüküm vermeye zorlamazlardı. Ayette geçen “Onların kendilerinden başka-
sını saptıramayacakları ve Resûlullah’a (s) da hiçbir şekilde zarar veremeye-
cekleri” ifadesi bunu desteklemektedir. Nitekim Tu’me’nin tövbeye çağrıldığı 
halde daha sonra Mekke’ye kaçıp, irtidâd ettiği ve orada hırsızlık yapmak için 
bir duvarı delerken, o duvar üzerine çöküp altında kalarak öldüğü nakledil-
mektedir.67 Sonuçta zırhı çalıp, suçunu bir Yahudi üzerine atan kişinin, yemin 
edip dini hassasiyeti öne sürerek kendini aklamaya çalışması, Allah’ın elçisini 
ve müminleri yanıltmaya yeltenmesi bunun üzerine Resûlullah’ın (s) da Ya-
hudiyi suçlamaya meyletmesi bu uyarıya sebep olmuş, Allah Resûlü bu tu-
tumu sebebiyle tövbe etmeye çağrılmıştır.68 Ancak burada Taberi ve Zeccac’ın 
dedikleri gibi bir günahtan söz etmek mümkün değildir. Çünkü Hz. Peygam-
ber zahiri delillere göre onların suçsuzluğuna inandığı için böyle düşünmüş-
tü.69 Yoksa onların durumunu bilerek onlardan yana bir tavır almış değildi.

Muhammed Abduh’a göre buradaki ifade ‘beşerin işleri dolayısıyla sana 
arız olan hususlarda, yani delilini daha iyi savunana meyletmen ve onun 
Müslüman olmasına dair hüsn-ü zan beslemenden dolayı bağışlanma dile’ 
manasına gelmektedir. Nitekim bu olayda adaletten sapma, birinin tarafını 
tutma kastı olmasa da, böyle bir kişinin istiğfarı tıpkı günah işleyen ve bun-
dan dolayı istiğfar etmesi gereken kişinin durumu gibidir. Bu da hakka karşı 
aşırı titizlikten kaynaklanmaktadır. Hainlerin sadece sözüne bakarak onlar-
dan yana meyletme yerine, hilekârlara karşı dikkatli olmanın gerektiğini ihtar 
etmektedir ki ayetteki şiddet ifadesi bunu göstermektedir.70

Razi ise ayette Resûlullah’a (s) istiğfar etmesi emredilmesinden yola çı-
karak onun bu olayda günah işlediğine dair bir delil olamayacağını, çünkü 
elçilerin günah işlemekten korunduklarını söylemektedir. Peygamberlerin de 
günah işleyebileceklerini iddia edenlerin bu âyeti delil olarak ileri sürmele-
rine ve buna gerekçe olarak da Resûlullah’ın (s) Yahudi’ye hasım olup, hain 
münafığı savunmayı istemiş olmasından dolayı uyarılmasının da bir günah 
işleme anlamına geldiğini söylemelerine karşılık o, bir şeyi nehyetmenin, neh-
ye muhatap olan kişinin o yasaklanan şeyi yapmış olduğu anlamına gelme-
diğini ifade etmektedir. Nitekim Resûlullah’ın bu olayla ilgili olarak hüküm 

67	 Razi, Tefsir, c. IV, s. 213.
68	 Taberi, Camiu’l-Beyan, c. VII, s. 466. 
69	 İbn Atiyye, Muharraru’l- Veciz, c. II, s. 109; Ebu Hayyan, Bahr, c. III, s. 359.
70	 Reşid Rıza, Menar, c. V, s. 396.



Süleyman PAK660

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

verme yerine vahyi beklediği de bazı rivayetlerden anlaşılmaktadır. Bu du-
rumda ayette geçen nehyin manası bahse konu olan hırsızlık olayında elçinin 
dikkatini Tu’me’nin yalancı, iftiraya uğrayan Yahudinin ise masum olduğuna 
çekmektir.71 

Benzer bir yorum da Maturidi’den gelmektedir. Ona göre bu ayetlerdeki 
yasaklanan fiil genel manada, yani mutlak bir nehiydir. Mesela “Sakın müş-
riklerden olma!”72, “Sakın şüpheye düşenlerden olma!”73 gibi.74 Nitekim Allah 
Resûlü müşrik olmamış, şüpheye de düşmemiştir. Onun korunmuşluğu orta-
da iken bu ifadelerin gelmesi bunun bir hata veya günaha karşı değil, genel 
bir hatırlatma veya bilincin diri tutulmasına yönelik bir durumdur. Nitekim 
koruma emir ve yasak olan bir konuda olursa bir anlam ifade eder.75

Resûlullah’a hitaben Allah’tan mağfiret dilemesinin istenmesini onun bir 
hata işlediğine delil sayanlara cevap sadedinde76 bu durumu Razi şöyle açık-
lamaktadır: 

1) Resûlullah münafık olan Tu’me’nin zahiren Müslüman görünmesine 
bakarak gönlünde ona yardım etmeye meyletmiş olabilir. Bu kadar küçük bir 
halden dolayı, ona bağışlanma dilemesi emredilmiştir. Nitekim ebrârın hase-
natı mukarrabin için seyyiat sayılmaktadır.77 

İmam Maturidi de makam bakımından yüksek konumda olan bazı kul-
ların zelle işlemesi bir yana, onun zihne gelmesinden bile itaba maruz kal-
dıklarını ifade etmekte, buna bazı ayetleri örnek göstererek78 Allah’ın elçisine 
mâsiyet alanında olmayan bazı konularda dahi itabta bulunduğunu söyle-
mektedir.79Çünkü Allah’a itaat eden bir kimse, değeri ne kadar yüce olsa da 
nefsiyle baş başa kaldığında bazen onun kendisinin rızası dışında tercihlerde 
bulunma tehlikesiyle karşı karşıya kalabileceğini Allah çok iyi bilmektedir. Bu 

71	 Razi, Tefsir, c. IV, s. 212.
72	 Yunus 10/105.
73	 Bakara 2/147.
74	 Maturidi, Tevilat, c. III, s. 353.
75	 Maturidi, Tevilat, c. III, s. 353-354.
76	 Razi bu cevapları şöyle bir muhtemel soruya karşılık vermiş olmalıdır: “Allah elçisine 

mağfiret dilemeyi emrettiğine göre buna dayanak olan daha önce işlediği bir günah olması 
gerekmez mi?” Muhammed Abduh, Muhammed Reşid Rıza, Menâr Tefsiri (çev.: İ.Tüfekçi, 
A. Rıza Temel), Ekin Yay., İstanbul 2011, c. V, s. 521-522 (572 nolu dipnot). 	

77	 Razi, Tefsir, c. IV, s. 212.
78	 Mesela: Tevbe 9/43, Nisa 3/107.
79	 Maturidi, Tevilat, c. I, s. 416.



Kur’an’da Hz. Peygamber’in Günah İşleme İmkânı  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği) 661

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

sebeple kul bu gibi durumlar için Allah’a sığınmaya ve istiğfara yönelmekte-
dir. Nitekim Allah’ın elçilerinden sadır olan zelleler bu çerçevede değerlendi-
rilmelidir.80 

2) Tu’me’nin kavmi, bu hırsızlık olayında onun masum, Yahudinin ise 
suçlu olduğuna şahitlik edince Resûlullah (s) onların şahitliklerinden şüphe-
lenmeyi gerektirecek bir olumsuz durum görmemiş ve bu sebeple de o Ya-
hudinin aleyhine hükmetmeye niyetlenmiş olmalıdır. Vahiy gelip işin haki-
kati ortaya çıkınca anlaşıldı ki onların yalancı şahitlikleri üzerine verilecek 
bir hüküm her ne kadar Allah katında mazur sayılsa da hatalı olacaktı. Allah 
Resûlü’ne istiğfarın emredilmesi, bu olayla ilgili vermeye niyetlendiği hatalı 
hüküm sebebiyle olmaktadır81. Burada sözü edilen hükmün niyet aşamasında 
olması sebebiyle82 bir günah olarak değerlendirilemeyeceği ortadadır. Dola-
yısıyla ayetteki mağfiret emri Resûlullah’ın (s) günah işlediğine dair bir delil 
olamamaktadır.

3) Buradaki Allah’tan mağfiret isteme emri suçlu birini yalancı şahitlikle 
savunmaya çalışan ve onu temize çıkarmaya gayret eden kimseler için olması 
da imkân dâhilindedir83. Ancak bu görüş bazı müfessirlerce pek kabul gör-
memiştir.

Reşid Rıza, Razi’nin muhtemel cevaplarını aktardıktan sonra ilk iki hu-
susun Resûlullah’ın bağışlanmayı dilediği hususlardan olduğunu söylemekte 
ve onun günahının mukarrabinin seyyiâtı kabilinden olduğunu tekrarlamak-
tadır.84 Nüzûl sebebi olarak aktarılan rivayetlerin sahih olması durumunda bu 
husustaki değerlendirmelerin en güzelinin Razi’ye ait olduğunu, Abduh’un 
görüşünün de Resûlullah’ın (s) kendisine yakışmayan şeylerden tenzihi açı-
sından en beliğ olduğunu söylemektedir.85Bizce de ister ayetlerin inişine sebep 
olan olay olsun, isterse de Kur’an’ın genel anlatım tarzı olsun, burada Resû-
lullah’ın (s) kendisine hak olarak indirilen Kur’an’da anlatılan genel ilkelere 
ters düşen ve günah olarak nitelenebilecek bir ihlal söz konusu değildir.

80	 Maturidi, Tevilat, c. I, s. 414.
81	 Razi,Tefsir, c. IV, s. 213.
82	 İbn Hayyan, Bahr, c. III, s. 259.
83	 Razi, Tefsir, c. IV, s. 213. Esed, bu ayete “ … O halde ihanet edenlerle tartışmaya girme, ama 

Alah’a (onları) bağışlaması için dua et” şeklinde anlam vermiştir. Muhammed Esed, Kur’an 
Mesajı, İşaret Yay., İstanbul 1997, s. 165-166.

84	 Reşid Rıza, Menar, c. V, s. 396
85	 Reşid Rıza, Menar, c. V, s. 397



Süleyman PAK662

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

Hainlerden taraf olması meselesine gelince hırsızlık yaptığı halde yalan 
yere yemin ederek nebiyi yanıltmayı amaçlayan Tu’me’nin haklı olduğuna 
dair kanaati sebebiyle bu ifadeye maruz kaldığını ve ayetin de bu olay üze-
rine indiğini söyleyen, kısaca onun hata yaptığını dile getiren müfessirlerin 
görüşlerine katılmayan Maturidi, müfessirlerin bu konuda hatalı olduğuna 
işaret ederek, şayet bu olay olmuşsa eldeki mevcut delillere göre Resûlul-
lah’ın bir karara vardığını beyan etmektedir.86 Zira suç aleti Tu’me’nin değil 
de başkasının evinde çıkmıştır. Büyük bir olasılıkla Resûlullah, itham edilen 
kişinin yemin etmesi ve şahitlerin de onun suçsuz olduğunu savunması gibi 
somut deliller karşısında olayın mahiyetine değil de zahirine göre bu kanaate 
varmıştır. Bu ayette uyarının yapılması ise işin iç yüzünü aydınlatacak vahyi 
beklemediği için yani acele davrandığı için uyarılmıştır. Gerçi Resûlullah (s) 
kanaatini beyan etmemişti. Kararını açıklamaya yönelmişken uyarı gelmiş-
tir.87 Bu konudaki yaklaşımlar içerisinde Maturidi’nin görüşü daha isabetli 
görülmektedir. 

Reşit Rıza’ya göre ayetin zahiri Resûlullah’ın (s) Müslümanları tasdik, 
Yahudileri cezalandırmaya meylettiğini göstermektedir. O dönemde Müslü-
manlar güvenilir, Yahudiler ise yalancı ve hain olurlardı. Ancak ayette geçen 
Müslümanlar gerçekte münafıktı88. Tu’me ve çevresinin kasıtla ve planlaya-
rak yaptığı davranış ancak münafıklarda olan hasletti. Resûlullah (s) dava-
ları görüp karara varırken sadık kimseler olan Müslümanların lehine tecelli 
etmesini istemiştir. Yani Müslümanlara yardımcı olmak istemiş, fakat vahyi 
beklediği için hüküm vermemiştir.89 Ancak burada bir husus var ki o da, Ka-
tade rivayetinde Resûlullah’ın (s) delilsiz olarak suçladığını söylediği kişinin 
Müslüman (Katade) birisi olmasıdır. Nitekim bazı müfessirler onun Kata-
de’ye söylediği sözlerden dolayı istiğfarla emrolunduğunu söylemektedir. Bu 
açıdan bakıldığında Resûlullah’ın (s) mağdur olan birisine karşılık böyle bir 
tutum sergilemesi düşünülemeyeceğine göre olayı sadece Müslüman- Yahudi 
cephesinden değil de, Esed’in de haklı olarak işaret ettiği gibi90 münafıkların 
tutumu yönüyle ele almak daha isabetli görülmektedir. Yani bu ayetleri daha 

86	 Maturidi, Tevilat, c. III, s. 353.
87	 Ebubekir Alaaddin Muhammed b. Ahmed b. Ebu Ahmed es-Semerkandi, Şerhu’t-Te’vilat, 

Süleymaniye Kütüphanesi, Hamidiye kısmı, no: 176, vr. 192a.
88	 Bazı müfessirler bahse konu olan ayetleri daha öce geçen münafıklarla ilgili ayetlerle 

bağlantılı görmekte ve bu ayetlerin münafıkların hallerini beyan çerçevesinde 
değerlendirmektedir Mesela bk. Tahir b. Aşur, Tefsir, c. V, s. 191. 

89	 Reşid Rıza, Menar, c. V, s. 397.
90	 Esed, Kur’an Mesajı, s. 166.



Kur’an’da Hz. Peygamber’in Günah İşleme İmkânı  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği) 663

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

önce geçen münafıklarla ilgili pasajlarla birlikte ele almak gerekmektedir.91 
Her ne kadar Allah resulü ayetler gelinceye kadar arkadaşlarını kurtarma adı-
na onların bir komplo kurduğundan haberdar olmasa da gelen ayetler bu du-
rumu izhar etmiş, böylece bir elçiye karşı bir Müslümanın yapmayı aklından 
bile geçiremeyeceği bir kötü fiili ona reva görmüş oldukları ortaya çıkmıştı. 
Ayetlerde bir taraftan hak ile hükmetmeye dikkat çekilirken bir taraftan da 
münafıklık faktörü unutulmadan tarafların içinde bulundukları durumun 
en ince detayına kadar araştırılması istenmektedir. Nitekim ayetlerde Elma-
lılı’nın da dediği gibi beliğ bir itab bulunması, hakkın tecellisinin ne denli 
hassas olduğunu, hainlerin hıyanetlerini ve haksızlıklarını bile bile menfaat, 
taassup gibi hislerle onlara yardım etmenin, hükmünde hakkın ahkâmını esas 
alma yerine kişisel arzularına tabi olmanın ne denli bir ilahi tehdide maruz 
kalacağını göstermektedir. Bu sebeple ayetler bu konuda şiddetli ihtar içer-
mektedir.92 Sözü geçen ayetlerin işaret ettiği hususlarda Resûlullah’ın onların 
aksine davranması hem ismet sıfatına hem de risalet görevine uygun düşme-
yeceğinden ayetlerde uyarılan durumlarla ilgili olarak bundan böyle yargıla-
ma görevi üstlenecek kişileri muhatap aldığı söylenebilir. Aksi halde olayın 
Resûlullah’ın şahsına münhasır olduğu düşünülecek olursa o zaman ayetle-
rin taşıdığı ahlaki tutum ve davranışların etki alanı kısıtlanmış olacaktır. Hâl-
buki ayetlerin ihtar ettiği hususlar kıyamete kadar uygulama alanı bulacaktır.

Vahyedilen ayetler hem Resûlullah’a hem de bize şunları öğretmiştir: 
Yargılama sırasında inançların ve fıtri meyillerin bir etkisi yoktur. Hâkime 
düşen her iki tarafı eşit tutması ve haklı olduğunu zannettiği tarafa yardım 
etmemesidir. Aksi halde zann-ı galiple birinin haklı olduğuna meylederek 
onu desteklemek, ona yardım etmeye yol açar ve bu da tarafsızlığı ortadan 
kaldırır. Çünkü bu durumda hâkim desteklemek istediği tarafın yanında yer 
almış olma durumuna düşmüş olacaktır. Bu olayda hainlerin tarafının davayı 
kazanması istenildiğine göre bu ictihad ve hüsn-ü zan sebebiyle Resûlullah’ın 
istiğfar etmesi istenmiştir.93 Bizce bu olayda dikkatten kaçırılmaması gereken 
husus Resûlullah’ın (s) ayetler ininceye kadar bu kimselerin hain oldukları-
nı ve kendisini haktan uzaklaştırarak yanlış hüküm vermesine çalıştıklarını 
bilmemesidir. O halde hainlerin davayı kazanmalarını isteme gibi bir durum 
mevzu bahis olamaz. Deliller zahirde Tu’me’nin lehine göründüğü için böyle 
bir kanaati oluşmuş, ancak ayet bu olayda yaşanan ihaneti açığa çıkararak 

91	 Tahir b. Aşur, Tahrir, c. V, s. 191.
92	 Yazır, Hak Dini, c. III, s. 1460.

93	 Reşid Rıza, Menar, c. V, s. 397.



Süleyman PAK664

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

onların gerçek yüzlerini göstermiştir. Böylece bu tür durumlarda hem Resû-
lullah’ın (s) şahsına hem de böyle bir sorumluluğu üstlenen kişilere çok titiz 
davranmaları uyarısı yapılmıştır. Bunun aynı zamanda bir terbiye yönü bu-
lunmaktadır. 

Meseleye peygamberlerin ismeti açısından bakılırsa rivayetlerde aktarı-
lanların hiç birisinin Resûlullah’ın (s) ismetine zarar verecek şeyler olmadığı 
görülecektir. Ayrıca istiğfar emri de hiçbir şekilde onun ismet vasfına bir göl-
ge düşürmemektedir. Çünkü elçiler Allah’ın kendilerine vahyettiği veya içti-
hatlarıyla doğru gördükleri dışında hevasıyla hüküm vermekten veya onunla 
amel etmekten masumdur.94 Nitekim ayetteki istiğfar emri gayr-ı ihtiyari bir 
temayül neticesinde oluşan bir kanaate karşı verilmiş görünmektedir. Aslında 
Resûlullah (s) bundan sorumlu değildir. Masum olan yüce bir Peygamberden 
kasıtlı olarak bir günah meydana gelemez, ancak peygamberlik pek yüce bir 
makam olduğundan bunun daha fazla yücelmesi için istiğfarda bulunmak 
bir kulluk ve şükran vazifesidir. Ümmetin fertleri için de bir irşad örneğidir, 
insanlık hali meydana gelen bazı yanlış düşüncelerden, kanaatlerden dolayı 
Cenâb-ı Hak’kın af ve bağışına sığınarak istiğfarda bulunmalıdırlar.95Allah’ın 
resulü bu ayetler inmeden herhangi bir hüküm vermemiş hakkı teyit ettiğine 
inandığı dışında herhangi bir fiilde bulunmamıştır. O sadece hüsn-ü zan bes-
lemiş, Allah gaybi bir bilgiyi yani olayın gizli yönlerini bildirmiş, suçlulara 
nasıl bir muamele yapması gerektiğini göstermiştir.96 

Beğavi, peygamberlerin, kendisine risalet görevi geldikten sonra mağfi-
ret dilemelerinin üç şekilde olduğunu nakletmektedir: Ya peygamberlikten 
önceki günahları için, ya ümmetinin ve yakınlarının günahları için, ya da 
dinin dikkat edilmesini, yaklaşılmamasını tavsiye ettiği bir mübahı istiğfar 
ederek terk etmesidir. Bu durumda istiğfar, dinin bir hükmünü işitip ona itaat 
etmek anlamına gelmektedir.97 

Değerlendirme ve Sonuç

Kur’an birçok yerde Resûlullah’ın (s) bir beşer olmakla birlikte Allah’tan va-
hiy aldığını bildirmektedir. Bu da peygamberlerin hangi davranışlarının va-
hiy kapsamında, hangilerinin beşer planında gerçekleştiğine dair yorumları 

94	 Nisa suresi 113. ayet buna delildir. 
95	 Bilmen, Tefsir, c. II, s. 661.
96	 Reşid Rıza, Menar, c. V, s. 397. 
97	 Beğavi, Mealimü’t-Tenzil, c. II, s. 284.



Kur’an’da Hz. Peygamber’in Günah İşleme İmkânı  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği) 665

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

beraberinde getirmiş, bu yüzden de âlimleri risalet görevi içerisinde olanlarla 
beşeri olanları ayırmaya özen göstermeye sevk etmiştir. Bu ayırım sonuçta 
insani bir vasıf olarak günah ve hata yapma olasılığını da tartışmaya açmıştır. 

Bu çalışmaya konu olan Nisa suresindeki ayetlerde işin iç yüzünün ancak 
vahyin aydınlatmasıyla bilinebileceği bir hırsızlık olayı karşısında zahiri de-
lillerden hareketle bir kanaate vardığı görülen Resûlullah’ın (s), daha hükmü-
nü açıklamadan bilgilendirildiği ve hatalı bir hüküm vermekten korunduğu 
görülmektedir. Sözü edilen olayla ilgili farklı rivayetler bulunsa da bunlarda 
görülen ortak nokta Allah elçisinin tarafları dinlemesi, yemin ve şahitlik, çalı-
nan eşyanın bulunduğu mahal gibi zahiri delillerden hareketle sahip olduğu 
kanaatin suçlunun lehinde, masumun aleyhinde olacak şekilde oluşmasıdır. 
Ancak bazı haberlerde Resûlullah’ın (s) kendi içinde vardığı bu hükmü ilan 
ettiği yönünde bilgiler aktarılmaktadır. Ancak bunlar rivayet tekniği bakımın-
dan problemli bulunmuştur. Bu yüzden sadece kanaat aşamasında yani ne 
karara vardığını ilan etmeden olayın iç yüzü kendisine bildirilmiştir. Nitekim 
bizce de makul görülen, bu sürede acele etmediği ve vahyi beklediği bilgisi de 
önemli bir husustur. Her ne kadar bir meyil hali yaşasa da kesin karar vermek 
için vahyi beklemesi onun bu konuda ihtiyatlı davrandığını göstermektedir. 
Bu açıdan bakıldığında Resûlullah’ın (s) derinlemesine araştırmadığı ve acele 
karar verdiği ile ilgili yorumlar isabetsiz görülmektedir. Ayrıca Hz. Peygam-
berin kanaatinde taraflardan birinin Müslüman diğerinin Yahudi olmasının 
önemli payı olduğunu söyleyenlerin yaklaşımının da pek sağlıklı olduğu 
söylenemez. Zira bu yorum da olaydan hareketle yapılmış görünmektedir. 
Böyle bir durumun hem Kur’an’ın adalet ilkesine, hem de elçilik müessese-
sine uygun olmadığı ortadadır. Hal böyleyken Resûlullah’ın(s) böyle önemli 
bir olayda taraf tutarak hüküm vermeye kalkışması anlamına gelebilecek bir 
yorumun da isabetli olmadığı ortadadır. 

Nisa 105 ve 107. ayetlerinde muhatap her ne kadar Resûlullah (s) olsa 
da bu onun ihtar içeren hususları işlediği anlamına gelmemektedir. Çün-
kü her nehy ifade, onun muhatap tarafından işlediğini göstermez. Nitekim 
Kur’an’ın üslubuna baktığımızda Resûlullah (s) üzerinden bu tür mesajların 
verildiği görülmektedir. Mesela müşriklerden olma, şüphe etme gibi ifadeler 
bu kabildendir. Çünkü Hz. Peygamber şirk koşmamıştır ve ayetlerden şüphe 
etmemektedir. Bahsi geçen ayetlerdeki hainleri savunma ve onlara arka çıkma 
ifadeleri de aynı çerçevede değerlendirilmelidir. Bazı müfessirler bu ifadeleri 
bir kusur sonucu söylenmiş olarak yorumlasalar da bizce, hitap her ne kadar 
Resûlullah’a olsa da burada onun ümmetinin kastedildiği ile ilgili yaklaşım 



Süleyman PAK666

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

daha isabetli görünmektedir. Bu hususun Resûlullah’ın (s) şahsi bir kusuru 
olarak ele almasından öte bir anlam taşıdığı muhakkaktır. O da adaletin tesisi 
ve tecellisi için hüküm verme makamında olanların bu konuya göstermeleri 
gereken azami özendir.

Ayette geçen bağışlanma dileme ile ilgili emrin doğrudan Resûlullah’a 
(s) yapılmasını rivayet edilen olaya göre tevil eden bazı müfessirler onun bir 
kusuruna karşılık bu emrin geldiğini söylemektedir. İstiğfar beşer olan her 
varlığın bilerek veya bilmeyerek yaptığı hata kusur ve günahlara karşı Al-
lah’tan bağışlanma dilemesi olduğuna göre peygamber gibi derecesi yüksek 
kişilerin sahip oldukları manevi makam itibarı ile bu hususta daha hassas 
olması en tabii bir durumdur. Kaldı ki, istiğfar bir çeşit zikir olması hasebiyle 
illa da bir kusur sonrasında yapılmış olması gerekmez. İster insan ister pey-
gamber olsun her varlık ne kadar dikkatli olsa da beşer olması hasebiyle nok-
sanlıktan münezzeh değildir. Burada Resûlullah’ın (s) şahsında ümmetine bir 
nevi istiğfar eğitimi verilmektedir. Nitekim ayette emredilen istiğfara gerekçe 
olarak davalaşmada Resûlullah’ın (s) vardığı bir kanaat gösterilmişti. Sadece 
niyet aşamasında kalmış bir durumdan bile istiğfar etmesi istenmesinden hak 
ve adalet meselesinde hâkimlerin ne kadar dikkatli davranması gerektiği an-
laşılmaktadır. Ayetlerde Allah’ın, elçisini uyarması sadece onun şahsında bir 
durum olarak ele alınırsa burada verilen mesaj tam anlamıyla anlaşılmamış 
olur. Birçok ayette onun şahsında ümmetine öğüt ve uyarı yollu irşad yapıl-
dığı ortadadır. Bu ayet grubunu da bu şekilde anlamak daha isabetli olacaktır.

Bu ayetlerle ilgili rivayetlerde Resûlullah’ın (s) zahiri deliller ortadayken 
bilerek ve isteyerek yani kasten günah işlediğine dair hiçbir işaret bulunma-
maktadır. Aksine o, bu davada her hâkim gibi delillerden hareketle bir kana-
ate sahip olmuş, ancak yine de vahyi beklemeyi tercih etmiştir. Nitekim bu 
olayda davanın zahiri delillerinin dışında onun iç yüzünü ilahi bilgilendirme 
olmadan peygamber dahi olsa bir beşerin bilmesi mümkün değildir. Aksi hal-
de Resûlullah (s) takatinin üstünde bir sorumlulukla mesul tutulmuş olurdu. 
O zaman bu ayetler nasıl anlaşılmalıdır? Bizce bu sorunun cevabına Kur’an’ın 
diğer ayetlerindeki peygambere hitap tarzından hareketle ulaşmak daha uy-
gun görünmektedir. Kaldı ki rivayetlerin sağlam olması şartıyla aktarılan bu 
olayda Resululullah’ı günah veya hata ile ithama zorlayacak bir husus bulun-
mamaktadır. Ayetlerde beyan edildiği üzere bir grup tarafından planlanan 
bir hile neticesinde yanıltılmaya çalışılan nebinin Allah’ın koruması altında 
olmasının en güçlü ispatı olarak bu olayın iç yüzünden haberdar edilmesi ve 
hataya düşmekten korunmasında en önemli hikmetlerden birisi, bundan böy-



Kur’an’da Hz. Peygamber’in Günah İşleme İmkânı  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği) 667

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

le bir hileye kalkışarak Hz. Peygamber’i yönlendirmeye kimsenin en azından 
cesaret edemeyeceğidir. Bu da Kur’an’ın kaynağı bakımından onun adına bir 
mucizedir. Ayette hazırladıkları hilelerle ona asla bir zarar veremeyecekleri 
açıkça ilan edilmektedir. Kaldı ki Resûlullah (s) olayın iç yüzüne dair bilgi 
sahibi olmasaydı bile, zahiri deliller üzerine vereceği hükümden mesul ol-
mazdı. Çünkü bu davada asıl suçlu ve günahkâr olanlar hileyle ve yalancı 
şahitlikle Allah’ın elçisini yanıltmaya cüret eden kimselerdir. Resûlullah (s) 
durumlarını bilerek onlardan yana meyletmemişti. Ayette belki üzerinde du-
rulması gereken husus, onların hain olarak ilan edilmesi ve elçinin bundan 
böyle bu tip kimselere iyi niyet beslemesi yerine daha dikkatli olmasının ihtar 
edilmesidir. Bu aynı zamanda her dönemde karşımıza çıkabilecek bir durum 
olup, bir konuda hüküm vereceklere çok ciddi bir uyarıdır.

Bu ayetlerden, hüküm verme sorumluluğu olanların Allah’ın kitabında 
bildirdiği ve Resûlullah’ın gösterdiği şekilde hüküm vermeleri, bunu yapar-
ken olayı derinlemesine araştırıp incelemeleri, suçlunun güzel konuşmasının 
kendilerini aldatmaması gerektiğini bilmeleri, yalancı şahitlik, komplo ve 
hilelere karşı dikkatli olmaları, ihanet içerisinde olanların adaleti yanıltma 
adına giriştikleri ihanetlerine karşı uyanık olmaları, dini veya kabilevi duy-
guların etkisinde kalarak bir yana meyletmemeleri ve böylece hakkın hâkim 
kılınması için çalışmaları gibi çok önemli ilkeler içermektedir.

Kaynakça
Abduh, Muhammed, Rıza, Muhammed Reşid, Menâr Tefsiri (çev.: İ.Tüfekçi, A.Rıza Temel), Ekin 

Yay., İstanbul 2011.

Ahmed b. Hanbel, Ebu Abdullah Şeybani, Müsned,Müessesetü Risale, Beyrut.

Askalani, Ebu’l-Fazl Ahmed b. Ali ibn Hacer, Tehzibü’t-Tehzib, Matbaatu Daireti’l-Maarif en-Ni-
zamiyye. 

Bebek, Adil, “Günah”, DİA, İstanbul 1997.

Beğavi, Muhyi’s-Sünne Ebu Muhammed Hüseyin b. Mesud, Mealimü’t-Tenzil, Daru’t-Tayyibe, 
1409.

Beyhaki, Ahmed b. Hüseyin b. Ali b. Musa Ebubekir, el- Medhal ila Süneni’l-Kübra, Daru’l-Hulefa, 
Kuveyt. 

Bilmen, Ömer Nasuhi, Kur’anı Kerim’inTürkçe Meali Alisi ve Tefsiri, Bilmen Yayınevi, İstanbul.

Buhari, Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail, Sahihu’l-Buhari, Daru İbn Kesir, Beyrut 1423/2002.

İmam Malik, b. Enes b. Malik b. Amir, Muvatta, Müesssesetü Zayid b. Sultan, 1425/2004. 

Büyük Türkçe sözlük, TDK Yay., Ankara 2011.

Cevzi, Ebu Ferec Cemalüddin Abdurrahman b.Ali b. Muhammad, Zadü’l- Mesir fi İlmi’t-Tefsir, 
Mektebetü’l- İslami.



Süleyman PAK668

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

Darimi,Ebu Muhammed Abdullah b. Abdurrahman b. Fadl b. Behram b. Abdussamed, Sünenü 
Darimi, Daru’l-Muğni, 1412/2000.

Ebu Zehre, Muhammed b. Ahmed b. Mustafa, Zehretü’t-Tefasir, Daru’l-Fikri’l-Arabi. 
Endülüsi, Ebu Hayyan, el-Bahru’l-Muhit, Daru’l-Kütübi’l-ilmiyye, Beyrut, 1413/1993.
Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı (çev.: Cahit Koytak, Ahmet Ertürk), İşaret Yay., İstanbul 1997.
Ezdi, Ebu Hasan Mukatil b. Süleyman b. Beşir, Tefsiru Mukatil b. Süleyman, Daru İhyai’t- Türas, 

Beyrut 1423.
Gınneci, Ebu Tayyib Muhammed Sıddık Han b. Hasan b. Ali b. Lütfullah el-Hüseyni Buhari,  

Fethu’l-Beyan fi Mekasıdı’l- Kur’an, Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut 1412/1992.
Hicazi, Muhammed Mahmud,Tefsiru’l-Vadıh, Darul Cili’l- Cedid, Beyrut 1413.
Harman, Ömer Faruk, “Günah” DİA, İstanbul 1996.
Hazin, Alaüddin Ali b.Muhammed b. İbrahim b. Ömer, Lübabü’t-Te’vil fi Meani’t-Tenzil, Daru’l- 

Kütübi’l-İlmiyye Beyrut 1415.
İbn Manzur, Lisanü’l Arab, Daru’s-Sadır, Beyrut. 
İbn Kesir, Ebu’l-Fida İsmail el-Kureşi ed-Dımeşki, Tefsiru’l-Kur’an’il- Azim, Daru Yusuf, Beyrut 

1403/1983. 
İbn Aşur, M.Tahir, Tefsiru et-Tahrir ve’t-Tenvir.

İbn Ebi Hatim, Abdurrahman b. Muhammed b. İdris er-Razi, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim (tahk.: Esad 
Muhammed Tayyib), Mektebetü Nezar Baz, Riyad 1417/1997.

İbn Atiyye, Ebu muhammed Abdulhak b. Galib el_Endülüsi, Muharraru’l- Veciz fi Tefsiri’l-Kita-
bi’L-Aziz, Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1422/2001.

İsfahani, Ebu Kasım Hüseyin b. Muhammed Ragıb, el-Müftedat fi Garibi’l-Kur’an, Daru’l-Kalem, 
Beyrut 1412. 

Karaman, Hayreddin vd., Kur’an Yolu, DİB Yay., Ankara 2007.
Kasımi, Muhammed Cemaleddin b.Muhammed Said b. Kasım, Mehasinü’t-Te’vil, Daru’l-Kütübi’l- 

İlmiyye, Beyrut 1418.
Kelbi, Ebu kasım Muhammed b. Ahmed b. Cüzi, et-Teshil li Ulumi’t-Tenzil, Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye,  

Beyrut 1415/1995.
Kılavuz, A.Saim, İslam Akaidi ve Kelam’a Giriş, Ensar Neşriyat, İstanbul 2004. 
Kılıç, Sadık, Kur’an’da Günah Kavramı, Hibaş Yay., Konya 1984. 
Koçyiğit, Talat, Cerrahoğlu, İsmail, Kur’an-ı Kerim Meal ve Tefsiri, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayın-

ları, Ankara 1984.
Kurtubi, Ebu Abdullah Muhammed b. Ahmed b. Ebubekir, Camiu li Ahkamil- Kur’an, Müessesetü 

Risale, Beyrut 1427/2006.
Maturidi, Muhammed b. Muhammed Ebu Mansur, Tevilatü Ehli’s-Sünne Tefsiru’l-Maturidi,  

(tahk.: Mecdi Baslum, Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1426/2005. 
Maverdi, Ebu Hasan Ali b. Muhammed b. Habib, en-Nüket ve’l-Uyun(Tefsiru’l-Maverdi), (ta’lik: Sey-

yid b. Abdulmansur b. Abdurrahim) Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut.
Mekki, Ebu Muhammed Ebu Talib el-Kaysi, Tefsiru’l-Hidaye İla Buluği’n-Nihaye,1429/2008.
Mevdudi, Tefhimu’l- Kur’an, (çev.: Muhammed Han Kayani vd.), İnsan Yay., İstanbul 1991.
Müslim, Ebu Hüseyin b. Haccac el-Kuşeyri en- Neysaburi, Sahihu Müslim, Daru Tayyibe, Riyad 

1427/2006. 
Nesefi, Abdullah b. Ahmed b. Mahmud, Tefsiru’n-Nesefi, Daru’l-Kelimü’t-Tayyib, Beyrut 

1419/1998.



Kur’an’da Hz. Peygamber’in Günah İşleme İmkânı  
(Nisa Suresi 105-107. Ayetler Örneği) 669

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/2, c. 16, sayı: 32

Neysaburi, Ebu Abdullah el-Hakim Muhammed b. Abdullah, Müstedrek Ale’s-Sahihayn, Da-
ru’l-Kütübi’l-İlmiyye, (tahk.: Mustafa Abdulkadir Ata) Beyrut 1411/1990.

Öztürk, Yaşar Nuri, İslam’da Büyük Günahlar, Yeni Boyut Yay., İstanbul 2002.
Razi, Fahreddin, et-Tefsiru’l- Kebir, Daru İhyai Turasi’l-Arabi, Beyrut 2008.

Rıza, Muhammed Reşid, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Hakim (Tefsiru’l-Menar), Menar Matbaası, Mısır 1328.

Sabuni, M. Ali, Maturidiyye Akaidi, (çev.: Bekir Topaloğlu) DİB Yay., Ankara 1979.

Sealibi, Abdurrahman b. Muhammed b. Mahluf Ebu Zeyd, Tefsiru’s-Sealibi, Daru İhyai Turasi’l-A-
rabi, Beyrut 1418/ 1997.

Semerkandi, Ebu’l-Leys Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrahim, Bahru’l-Ulum. 

Semerkandi, Ebubekir Alaaddin Muhammed b. Ahmed b. Ebu Ahmed, Şerhu’t-Te’vilat, Süleyma-
niye Kütüphanesi, Hamidiye kısmı, numara 176.

Süddi’l-Kebir Ebu Muhammed İsmail, Tefsiru’s-Süddi’l-Kebir, Daru’l-Vefa, 1414/1993.

Sicistani, Ebu Davud Süleyman b. Eş’as, Süneni Ebi Davud, Mektebetü’l-Maarif, Riyad. 

Soysaldı, İhsan, “İslam’da Günah Kavramı”, Tasavvuf Dergisi, Ankara 2001, Sayı 7.

Suyuti, Celalleddin Ebu Abdurrahman, Lübabü’n-Nükul fi Esbabi’n-Nüzul, Müessesetü’l-Kütü-
bi’s-Sıkafiyye, Beyrut 1422/2002. 

Şatıbi, el-Muvafakat fi Usuli’ş-Şeria (çev.: Mehmet Erdoğan), İstanbul 1999.

Taberi, Ebu Cafer Muhammed b. Cerir, Camiu’l-Beyan an Te’vili Ayi’l-Kur’an,(tahk.: Abdullah b. 
Abdu’l-Muhsin et-Türki), Daru Hicr, Kahire 1424/2003.

Muhammed b. Ali b. Kadi Muhammed Hamid b. Muhammed Sabir Tahanevi, Keşşaf Istılahati’l- 
Funun, Mektebetü Lübnan, Beyrut 1996.

Teftazani, Sadüddin Mesud b. Ömer b. Abdullah, Şerhu Akaidi’n-Nesefiyye, (tahk.: Ahmet Hicazi), 
Mektebetü’l- Külliyati’l-Ezheriyye, Kahire 1408/1988.

Tirmizi, Muhammed b. İsa b. Servete, Sünenü’t- Tirmizi, (ta’lik: Muhammed Nasuriddin Elbani), 
Mektebetü’l- Maarif, Riyad. 

Vahidi, Ebu Hasan Ali b. Ahmet en- Neysaburi, Esbabu’n- Nüzûl,(tahk.: Emin Salih Şaban), Da-
ru’l-Hadis, Kahire 1415/1995.

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili, Eser Neşriyat, İstanbul 1979.

Zebidi, Muhammed b. Muhammed b. Abdurrezzak el-Hüseyni, Tacu’l-Arus min Cevahiri’l-Kamus, 
Daru’l- Hidaye.

Zeccac, İbrahim b. Sırri b.Sehl Ebu İshak, Meani’l-Kur’an ve İ’rabuhu, Alemü’l-Kütüb, Beyrut 
1408/1988.

Zemahşeri, Carullah Ebu Kasım Muhammed b. Ömer, Keşşaf An Hakaiki Gavamizi’t-Tenzil ve 
Uyuni’l-Ekavil, Mektebü’l-Abeykan, Riyad 1418/ 1998.




