
Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi / Journal of Divinity Faculty of Hitit University

ISSN 2651-3978 | e-ISSN 2636-8110
(Haziran/ June 2020) 19/1: 207-244

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin 
Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

Analysis of Izutsu’s Views on Moral Concepts in the Qur’an in Terms 
of Religious Education

Ramazan Diler
Dr. Ö� ğr. Ü� yesi, Gaziosmanpaşa Ü� niversitesi, İ�slami İ�limler Fakültesi, Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü, Tokat, Türkiye

Asst. Prof., Gaziosmanpaşa University, Faculty of Islamic Sciences, Department of Philosophy and 
Religious Sciences, Tokat, Turkey

ramazan.diler@gop.edu.tr
Orcid: 0000-0002-8659-0018

Makale Bilgisi Artıcle Informatıon
Makale Türü Article Type

Araştırma Makalesi Research Article
Geliş Tarihi Date Received

20 Aralık 2019 20 December 2019
Kabul Tarihi Date Accepted

28 Nisan 2020 28 April 2020
Yayın Tarihi Published

30 Haziran 2020 30 June 2020
Yayın Sezonu Pub Date Season

Haziran June
Doi

https://doi.org/10.14395/hititilahiyat.662512

Atıf/Cıte as:
Ramazan Diler, “İzutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İ�lişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi" 
[Analysis of İzutsu’s Views on Moral Concepts in the Qur’an in Terms of Religious Education], Hitit Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi- Journal of Divinity Faculty of Hitit University, 19/1 (June 2020): 207-244.

İntihal/Plagıarısm:
Bu makale, en az iki hakem tarafından incelendi ve intihal içermediği teyit edildi.

This article has been reviewed by at least two referees and scanned via plagiarism software. No plagiarism detected. 
Copyright © Published by Hitit Ü� niversitesi, İ�lahiyat Fakültesi – Divinity Faculty of Hitit Üniversity, Çorum, Turkey. 

All rights reserved.

Makale dosyası Makale ses dosyası



Analysis of Izutsu’s Views on Moral Concepts in the Qur’an in Terms of 
Religious Education

Abstract
Toshihiko Izutsu is an orientalist scientist who studied on several 

religions. He also produced important works about Islam and the Qur’an. 
In this article, Izutsu’s works Ethico and Religious Concepts in the Qur’an 
and Allah and Man in the Qur’an are examined. The methodology he uses 
in his studies is semantic, he explains the methodology he adopted in his 
studies and adheres to it. Semantics can be briefly expressed as meaning 
scholarship. He tries to explain with the examples how the moral concepts 
in the Qur’an have changed with the Qur’an. There is also an educational 
reality of the moral concepts that Izutsu emphasizes in his work. In this 
respect, analyzing the texts that focuses on the Qur’an-moral relation from 
an educational perspective can have significant results. The works of Izutsu 
are considered important in terms of understanding the Qur’an-moral and 
Qur’an-education relationship. Therefore, the study is expected to make an 
important contribution to moral educators. The main problem of the study 
is understanding how Izutsu established the Qur’an-moral relationship. The 
questions sought in the study are:

What are the themes emerging in the Qur’an-moral relationship in the 
works of Izutsu?

How the themes emerging in the Qur’an-moral relationship can be 
evaluated educationally?

In this research, content analysis is used as a method. Content analysis is a 
method used to understand and analyze a content. Some of the results Izutsu 
has achieved in his work are as follows: The Quran has seriously influenced 
the moral traditions of the Arabs. The Quran has redefined many traditional 
moral concepts used by arabic society. The Quran engaged these concepts 
to a universal principle. The most focal word in the Quran is Allah. In this 
respect, the basic concept that dominates moral concepts is Allah. Izutsu’s 
moral concept analysis and his views on moral or value education were 
evaluated.

Keywords: Religious Education, Morality, Value, Moral Education, Izutsu.



|209|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

Summary
Toshihiko Izutsu is a Japanese orientalist scientist who has many studies on 

living religions. He produced important works especially about Islam and his 
holy book, Qur’an. In this article, Izutsu’s works Ethico and Religious Concepts 
in the Qur’an and Allah and Man in the Qur’an are examined. It can be seen that 
the author explains his methodology, ensures the integrity of the subject and 
prevents misunderstandings, and remains true to his methodology until the 
end of his studies. The methodology used by Izutsu in his works is semantic. 
Semantics can be briefly expressed as meaning scholarship. In line with the 
principles of semantic science, the researcher examines, analyzes and makes 
some evaluations on the moral concepts in the Qur’an. He tries to explain how 
some of the basic concepts related to morality in the ancient tradition of the 
Arabs had changed and improved over time with the Qur’an’s verses. It can 
be said that semantic science facilitates the work of the author in explaining 
the change in moral concepts. However, despite the methodological approach 
of the author, he is subjected to some criticism. The critics state that Izutsu’s 
semantic science abandons some basic principles; he shapes and interprets 
them according to him. It has been argued that the information obtained with 
this new methodological approach cannot be called as the Quranic semantics. 
Furthermore, it is also claimed that the author ignores the basic sources of 
information other than the semantic science and classical Arabic poetry. 
In particular, it has been criticized that he does not use the basic religious 
resources of Islam sufficiently.

The main determining factors for the general characteristic of an ideal 
Muslim are in the Qur’an and the the sunnah of the Prophet. So the first step 
in moral education is to reveal the point of view of the Qur’an. It is necessary 
to try to determine the characteristics of the people that Islamic religious 
education wants to create from this basic source. In this respect, it can be 
important implications to study the works that examine the Qur’an-moral 
relation especially in terms of education. The moral concepts in the work of 
Izutsu also point to an educational reality. The importance of the study seems 
to have increased in terms of understanding the point of view of the Qur’an.

Izutsu’s work is considered important to understand the Qur’an as a 
whole and to understand the Qur’an-morality and the Qur’an-education 
relationships. Therefore, the study is expected to make a vital contribution 
to moral educators. The main problem of the study is understanding how 
Izutsu establishes the Qur’an-moral relationship. The questions sought in the 
study are:



|210| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

What are the themes emerging in the Qur’an-moral relationship in the 
works of Izutsu?

How the themes emerging in the Qur’an-moral relationship can be 
evaluated educationally?

In the research, the content analysis is used as a suitable method in order 
to answer the main problems. Content analysis stands out as a method used 
to understand and analyze a content. The main purpose of content analysis 
is to reveal the common aspects of a big amount of textual content, thereby 
reaching concepts and relationships that can explain the data in the texts. The 
basic process in this method is to gather similar data within the framework of 
certain concepts and themes and to organize and interpret them in a way that 
the reader can understand. Based on my studies of Izutsu, different themes 
are created to make the subject easy to understand.

The themes created in the study and some of the results obtained within 
the framework of these themes are as follows: Izutsu defends that man has 
a moral nature, potentially moral ability. According to him, although they 
live in different cultures, people have a moral tradition. Ignorant Arabs also 
had a close relationship with their morals and virtues. However, the Quran 
has had a serious impact on the moral traditions of the Arabs. In this context, 
the Qur’an has redefined many moral concepts and filled them in the way 
prescribed by Islam. Izutsu alleges that the author of the Quran changed the 
meaning of some moral concepts. According to him, Islam has placed the 
absolute satisfaction of Allah on the moral virtues made for the purpose of 
nation. Thus, the Qur’an has put an aim on some moral concepts of Arabs. 
He says that the most focal word in the Quran is Allah. As with all matters, 
God guided all other concepts in morality. It influenced and shaped them. 
From this point, Izutsu argues that according to the religion of Islam, Allah is 
the supreme being, therefore, the highest value. According to him, a Quran-
centered mentality makes no distinction between the religious and the moral. 
From this point of view, Izutsu claims that the Qur’an adopts the view that 
religion and morality are inseparable. In this study, along with the moral 
concept analysis in Izutsu’s work, his views on moral/value education are also 
evaluated.



|211|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din 
Eğitimi Açısından Analizi

Öz
Toshihiko Izutsu, oryantalist bir bilim insanıdır. Birçok dinle ilgili çalış-

ması bulunan Izutsu, İslâm ve Kuran’la ilgili de önemli eserler ortaya koy-
muştur. Bu makale çalışmasında Izutsu’nun Kur’ân’da Dînî ve Ahlâkî Kavram-
lar ile Kur’ân’da Allah ve İnsan adlı eserleri incelenmiştir. Müellifin, çalışmala-
rında benimsediği metodolojiyi açıkladığı ve bu metodolojiye bağlı kaldığı 
görülmüştür. Izutsu’nun kullandığı metodoloji semantiktir. Semantik kısaca 
anlam bilimi olarak ifade edilebilir. Kur’ân’daki ahlâkî kavramların Kuran’la 
birlikte nasıl bir değişime uğradığını örneklerle açıklamaya çalışmıştır. Izut-
su’nun çalışmasında üzerinde durduğu ahlaki kavramların eğitsel bir gerçek-
liği de vardır. Bu yönüyle özellikle Kur’ân-ahlak ilişkisini inceleyen eserleri 
eğitsel açıdan incelemenin önemli doğurguları olabilir. Izutsu’nun çalışmala-
rı Kur’ân-ahlak, Kur’ân-eğitim ilişkisini anlamak adına önemli görülmekte-
dir. Bundan dolayı çalışmanın ahlak eğitimcilerine önemli bir katkı yapması 
beklenmektedir. Çalışmanın temel problemi Izutsu’nun Kur’ân-ahlak ilişki-
sini nasıl kurduğudur. Çalışmada cevapları aranan sorular şunlardır:

Izutsu’nun çalışmalarında Kur’ân-ahlak ilişkisinde ortaya çıkan temalar 
hangileridir?

Kur’ân-ahlak ilişkisinde ortaya çıkan temalar eğitsel açıdan nasıl değer-
lendirilebilir?

Bu araştırmada yöntem olarak içerik analizi kullanılmıştır. İçerik analizi 
bir muhtevayı anlamak ve analiz etmek için kullanılan bir yöntemdir. Izut-
su’nun çalışmalarında elde ettiği bazı sonuçlar şunlardır: Kur’ân, Arapların 
ahlâk geleneklerini çok ciddi bir şekilde etkiledi. Kur’ân, arap toplumunun 
kullandığı birçok geleneksel ahlaki kavramı yeniden tanımladı. Bu kav-
ramları evrensel bir ilkeye bağladı. Kur’ân’daki en odak kelime Allah’tır. Bu 
açıdan ahlaki kavramlara yön veren temel kavram da Allah’tır. Izutsu’nun 
ahlâkî kavram analizleri ve ahlak/değer eğitimine ilişkin görüşleri değerlen-
dirilmiştir.

Anahtar Kelimeler: Din Eğitimi, Ahlâk, Değer, Ahlak Eğitimi, Izutsu.

GİRİŞ
Toshihiko Izutsu, Türkiye’de bilinen bir oryantalist/İslâm araştırmacı-

sıdır. Bir bilim insanı olarak bilinip tanınmasının ve akademik çevrelerde 



|212| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

çalışmalarının ilgi görmesinin çeşitli nedenleri olduğunu söylemek müm-
kündür. Aslen Japon olan Izutsu’nun eserlerinin dikkat çekici bulunmasının 
en önemli sebeplerinden biri, İslâmiyet ile ilgili yaptığı çalışmaların genel 
anlamda tarafsız olduğunun düşünülmesidir.1 Bu objektif tutum ona, önemli 
bir şöhret kazandırmıştır denebilir.

Problem, Amaç ve Önem
Genel olarak İslâm düşüncesi üzerine çalıştığı görülse de Izutsu’nun 

Kur’ân kavramlarını semantik açıdan ele alan eserlerinin diğerlerine nazaran 
daha önde olduğu söylenebilir. Bu çalışmada Toshihiko Izutsu’nun Kur’ân’da 
Dînî ve Ahlâkî Kavramlar2 ile Kur’ân’da Allah ve İnsan3 adlı eserleri öne çıktığı 
için öncelikli olarak ele alınmıştır. Bununla birlikte Izutsu’nun yaptığı ça-
lışmaları inceleyen, açıklayan, değerlendiren literatür de incelenmeye çalı-
şılmıştır. Bu çalışmalardan elde edilen veriler, makalenin konusuna uygun 
olarak sınırlandırılmıştır.

Çalışma, Izutsu’nun Kur’ân’daki ahlâkî kavramlara ilişkin görüşlerine 
odaklanmıştır. Dolayısıyla müellifin diğer görüş ve analizlerine çalışmada 
yer vermemeye çalışılmıştır. Bu düşünceden hareketle çalışmanın amacı, 
Izutsu’nun ahlâk ve değer kavramları ile ilgili görüşlerini, düşüncelerini or-
taya koymak ve din eğitimi biliminin verileri ışığında değerlendirmektir.

Izutsu, İslâm’ın oluşturmak istediği ahlâk anlayışını, geleneksel Arap kül-
türündeki ahlâkî kavramları irdeleyerek ortaya koymaya çalışmaktadır. O, 
Arapların kendi kültürlerine körü körüne bağlılığını; bu kültürün bir parçası 
olarak cesaret, cömertlik, ahde vefa, doğruluk, hudutları belirlenmemiş şe-
kilde yapılan aşırı cömertlik gibi erdemlerin; Kur’ân’ın gelişi ile birlikte nasıl 
dönüştürüldüğünü örneklendirmeye çalışmaktadır. Bu yüzden ona göre câ-
hiliye Arap toplumunun; ahlâkî değerlerden tamamen yoksun olduğunu ileri 
sürmek; çok anlamlı değildir. Arapların kültür ve sosyal hayatında, önemli 
ahlâkî erdemler, değerler, kavramlar vardı. Fakat bunların tamamı aşiret in-
tisabına dayandırıldığı için, evrensel bir ahlâk yasası olarak kabul görmesi-
ne engeldi. Kur’ân, Arapların ahlâk adına oluşturduğu birçok fiili, İslâm’ın 

1	 Nurullah Sat, Japonya’da İslâm Araştırmaları: Eserleri ve Fikirleri Bağlamında Toshihiko Izutsu 
(Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018), 3.

2	 Toshihiko Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, çev. Selâhattin Ayaz (İstanbul: Pınar Ya-
yınları, 1991).

3	 Toshihiko Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, çev. Süleyman Ateş (İstanbul: Yeni Ufuklar Neşri-
yat, ts.).



|213|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

isteklerine uygun olarak düzenlemiş, geliştirmiş,4 belli ilkelere bağlayarak 
evrensel bir nitelik kazanmasına katkıda bulunmuştur.

Mezkûr müellif’e göre, Kur’ân’da Arap ülkülerinin birçoğu, İslâm’ın yeni 
giysisi içinde baştan ortaya çıkmaktadır. Câhiliyenin cömertlik, yiğitlik ve 
cesaret, sabır, güvenilirlik ve doğru sözlülük gibi yüksek ahlâkî erdemleri 
Kur’ân tarafından Müslümanlara büyük bir samimiyetle tavsiye edilmek-
tedir. Ancak, İslâm bu erdemleri, onları Bedevilerin anladığı şekli ile değil; 
kendi ahlâkî öğretiler sistemi içinde özümsemiş, onları arındırıp tazelemiş, 
enerjilerinin belli kanallara yönelmesini sağlamıştır.5

Izutsu’nun Arap toplumu için kullandığı, onları dönüştürmeyi ifade eden 
ahlaki kavramların veya ahlak olgusunun eğitsel bir gerçekliğe işaret ettiği 
anlaşılmaktadır. Mülellifin ifadesiyle İslam’ın “yeni giysisi”ni6 insanlara nasıl 
giydirdiğinin açıklanmaya ihtiyacı vardır. Bu yeni giysi aslında yeni bir insan 
tipi dolayısıyla yeni bir eğitim anlayışı demekti. İslam’ın eğitime, ahlak eği-
timine bakış açısının ortaya konması İslam’ın ortaya çıkarmak istediği, ön-
gördüğü insan tipinin oluşmasında ilk adım olma niteliğindedir. Buna göre 
bir Müslümanın hangi özelliklerle donanık olacağı, bu bakış açısıyla daha da 
billurlaşır.

Müslüman bir bireye kazandırılacak genel özelliklerin belirlenmesinde 
temel belirleyici faktörler Kur’an-ı Kerîm ve Hz. Peygamber’in sünnetidir. İs-
lam eğitiminin oluşturmak istediği insanın özelliklerini bu temel kaynaklar-
dan hareketle belirlemeye çalışmak yapılacak işlerin başında gelir. Kur’ân’ın 
bakış açısını anlamak açısından çalışmanın önemi daha da artmış görün-
mektedir.

Kur’ân’ın oluşturmak istediği yeni insan tipinin ahlakla mücehhez olması 
kaçınılmaz gözükmektedir. Gerek ahlak felsefesi bakımından gerekse İslam 
eğitim felsefesi açısından yeni insan tipinin niçin ahlaklı olması gerektiği, 
ahlak eğitiminin hangi amaçlara yer vermesi gerektiği, onun nasıl ahlaklana-
cağı ve ahlakın neliği önemli bir sorun olarak ortaya çıkmaktadır. Bu bakım-
dan Izutsu’nun eserleri veya benzer şekilde Kur’ân-ahlak ilişkisini ele alan 
eserleri, düşünceleri, projeleri eğitsel açıdan incelemenin önemli doğurguları 
olabilir.

4	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 329. 
5	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 110. 
6	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar,110.



|214| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

İslam kültür tarihinde Kur’ân ahlak ilişkisi ile ilgili çalışmaların varlığı 
bilinmektedir. Kur’ân’ı doğrudan ele alarak onu anlamaya çalışmak bir yol 
olduğu gibi onu anlayanları okumak, analiz etmek de önemli görülmelidir. 
Kur’ân’ı anlamak bir yerde, Kur’ân’ı anlayanları da anlamaktır denilebilir. 
Izutsu’nun çalışmalarının Kur’ân’ı bir bütün olarak anlamak ve Kur’ân-ah-
lak, Kur’ân-eğitim ilişkisini anlamak adına önemli olduğu düşünülmektedir.

Kur’ân’ın, ahlakın ve yalın olarak eğitim olgusunun amacının iyi insan ol-
duğu düşünülürse, bu birlikteliği sağlayacak her türlü faaliyet doğrudan din 
eğitimin, dolaylı olarak da ahlak eğitiminin ilgisi ve alanı içerisindedir. Bu 
yönüyle çalışmanın ahlak eğitimi alanında çalışma yapanlara, ahlak eğitimi 
uygulayıcılarına önemli bir katkı yapması beklenmektedir.

Yukardaki açıklamalardan hareketle çalışmanın temel problemi Izut-
su’nun Kur’ân-ahlak ilişkisini nasıl kurduğudur. Buna göre çalışmanın alt 
problemlerini ifade eden sorular şunlardır:

Izutsu’nun çalışmalarında Kur’ân-ahlak ilişkisinde ortaya çıkan başlıca 
temalar hangileridir?

Kur’ân-ahlak ilişkisinde ortaya çıkan temalar eğitsel olarak nasıl değer-
lendirilebilir?

Izutsu’nun Kullandığı Metodoloji
Izutsu, Arap toplumundaki ahlâkî değişim ve dönüşümü ifade eden ör-

neklendirmeleri, Kur’ân’ı anlamak için geliştirdiği bir yöntemle yapmış, insa-
nın yapısı, ahlâkla olan ilişkisi konusunda önemli açıklamalarda bulunmuş-
tur. Temel olarak ahlâkla ilgili kavramların zaman ve kültür içerisinde nasıl 
değiştiğini, güncellendiğini, yeni boyutlar kazandığını, Kur’ân’ın bu kav-
ramlara etkisinin nasıllığını incelediği görülmektedir. Bu nedenle müellifin 
ahlâka, onun doğasına, ilişkili olduğu kavramlara, ilkelere, kültür ve dünya 
anlayışına; ahlâk eğitimine dair görüşlerinin ne olduğunu ortaya çıkarmak 
önemli görülmektedir.

Izutsu, Kur’ân’da dînî ve ahlâkî kavramları semantik yöntemle incelemiş-
tir. Dolayısıyla onun düşüncesinin esasını, işte bu dilbilim ve dilbilimsel se-
mantik oluşturmaktadır.7 Semantik/anlam bilim: “anlam öğretisi; imlerle ya 
da sözcükler ve önermelerle, onların dile getirdiği anlam arasındaki bağıntıyı 

7	 Mehmet Bayrakdar, “Toşihiko İzütsu Hayatı, Eserleri ve Düşüncesi”, İslami Araştırmalar Der-
gisi 18/1 (2005), 11.



|215|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

inceleyen bilgi dalı”8 şeklinde tarif edilmektedir. Semantik ilmi genel olarak 
içerikteki anlamın tezahür etmesi için; dilin ilişkili olduğu unsurlar arasın-
daki bağıntıyı göstermeye, açıklamaya, kodlarını çözmeye dönük bir çalışma 
alanıdır.

Izutsu, semantik ilminin mevcut yapısının Kur’ân’ı anlamaya yetmeyece-
ğini düşünerek onu geliştirmiş ve yeniden tarif etmiştir. Müellif, semantiği; 
bir dilin anahtar kavramları üzerindeki analitik çalışmalar şeklinde tarif et-
miştir.9 Onun geliştirdiği semantiğe göre kavramların iki anlamı vardır: Esas 
anlam ve izâfî anlam. Esas anlam, kelimenin dilde kazanmış olduğu özgün, 
değişmeyen, sürekli manasıdır. Başka bir ifadeyle, kelimenin her zaman ta-
şıdığı asıl anlamdır. İzâfî anlam ise, bir kelimenin, içinde bulunduğu özel bir 
sistem ve bu sistemin diğer kelimeleriyle olan münasebeti sebebiyle kazan-
dığı özel anlamdır.10 Izutsu bu tasnifle kelimelerin semantik kategorilerini 
dile getirmekte, delâlet meselesini çözümlemektedir.11 Esas anlam, kelimenin 
sözlük anlamına tekabül eder. Sözgelimi kitap kelimesinin her dilde ve kül-
türde aynı anlamda kullanılması esas manaya örnek gösterilebilir. Örneğin 
kitap kelimesinin Kur’ân kelime dağarcığı içinde yeni bir anlama kavuşma-
sı izafi anlama örnektir Vahiy semantik alanında kazandığı yeni anlam ile 
kitap kelimesi, içinde bulunduğu sisteme göre bambaşka yeni bir anlam ve 
değer kazanır.

Izutsu izâfî anlam ile bir kavramın anlam olarak zenginleşmesini kastet-
mektedir. Böylece bir kelime girdiği yeni düşüncenin, yeni ideolojinin veya 
başka bir sistemin içinde çok sesli ve çok yönlü bir anlam çeşitliliğine kavuş-
maktadır. Hatta bazen kelime yepyeni bir anlam kazanmaktadır. Kazandığı 
bu yeni anlam ise izâfî mana çeşitliliği içerisinde değerlendirilmektedir.12

Kur’ân, Arapça olarak vahyedilmiş bir metindir. Izutsu’ya göre, Kur’ân, 
Arap dilini, onun taşıdığı dünya görüşünü veya dilsel gerçekliği tekrar etmek 
için değil, yeni bir anlam dünyası inşa etmek için gelmiştir. Arapça kelimeleri 
yeni bağlamlar ve ilişkiler ağı içine aktararak farklı bir anlam meydana getir-
miştir.13 Müellife göre kelimeler, içinde bulundukları kültür sistemlerinden 

8	 Bedia Akarsu, “Semantik/anlam bilim”, Felsefi Terimler Sözlüğü (Ankara: İnkılâp Kitabevi, 
1975), 18.

9	 Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, 17.
10	 Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, 26.
11	 Yunus Ekin, “T. Izutsu’nun Kur’ân Semantiği Çalışmaları Üzerine Bir Değerlendirme”, İslami 

Araştırmalar Dergisi 18/1 (2005), 100. 
12	 Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, 26.
13	 Ekin, “T. Izutsu’nun Kur’ân Semantiği Çalışmaları Üzerine Bir Değerlendirme”, 101.



|216| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

etkilenirler. Anlamlar da yalnız başına değil, daima bir sistem veya sistemler 
içerisinde değer kazanır.14 Ona göre, semantiğin amacı da dili kullanan mil-
letin dünya hakkındaki anlayış ve düşüncelerini anlamaktır.15 Ancak bunun 
yapılabilmesi için bir dilin yapısal özelliklerinin ve o dilin konuşulduğu kül-
tür ve tarihin iyi bilinmesi gerekir. Izutsu bu tanıma bağlı olarak, düşünceleri 
yorumlayıcı ve anlamlandırıcı16 bir yaklaşım tarzını benimsemiştir denebilir.

Metodolojik bir düşünceyi ifade ederken Izutsu semantiğindeki “fo-
cus-word: odak-kelime”17 çok önemli bir yere sahiptir. Müellif, odak kelimey-
le özel bir anahtar kelimeyi kasteder. Ona göre bir kelime hazinesi içerisinde 
semantik alanın yeri ne ise, odak kelimenin yeri de odur. Odak kelime elas-
tiki bir kelimedir. Bir kelimenin, semantik bir alanda “odak kelime” olması, 
bu kelimenin başka alanlarda normal bir kelime kabul edilmesine engel ol-
maz.18 Izutsu’ya göre, Kur’ân’ın dünya hakkındaki görüşünün teşekkülünde 
hayati rol oynayan anahtar kavramların tamamı, Kur’ân’da yeni bir mana 
kazanmıştır.19 Örneğin iman odak bir kelimedir. Kur’ân’la birlikte söz konu-
su kelime, sözlük anlamını aşarak yepyeni bir anlam kazanmıştır. Kur’ân’da 
iman kelimesinin etrafında başka önemli kavramların var olduğu da anlaşıl-
maktadır.20

Izutsu Metodolojisinin Eleştirisi
Izutsu, metodolojik olarak semantik bilimini açıklamış ve temel ilkelerine 

göre hareket ettiğini iddia etmişti. Ayrıca o semantik ilmini geliştirdiğini de 
ileri sürmüştü. Izutsu’nun geliştirdiği semantik yöntem, Kur’ân’ı anlamaya 
katkı sağlama bakımından önemli görülmekle birlikte, bilim çevrelerince 
eleştirildiği de görülmektedir.

Bayrakdar’a göre, Izutsu’nun semantik yönteminin esas problemi, kav-
ramlar arası ilişkileri indirgemeci bir yaklaşımla ele almasıdır. Bir kavramın 
cümledeki diğer kavramlarla oluşturduğu ilişki göz önüne alınarak o kavra-
mı yeni bir anlam içerisine sokma çabası, indirgemeci bir yaklaşımdır. Yönte-
mi böyle kullanmak, kavramların anlam netliğini bulandırmakta ve muğlak 
hale getirmektedir. Bayrakdar’a göre Izutsu, bu sorunun kısmen farkındadır 

14	 Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, 25.
15	 Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, 17.
16	 Bayrakdar, “Toşihiko İzütsu Hayatı, Eserleri ve Düşüncesi”, 11. 
17	 Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, 36.
18	 Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, 36.
19	 Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, 18-19.
20	 Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, 36-37.



|217|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

ve bunu kavramların anlamlarını esas ve izâfî anlamlar olarak ikiye ayır-
makla halledebileceğini düşünmektedir. Ancak, gerçekte sorun halledileme-
mektedir.21

Seber ise Izutsu’nun evrensel anlamdaki semantik metottan ayrıldığını 
ve bir nevi şahsına münhasır yöntem uyguladığını; bu sayede de istediği 
kavrama istediği anlamı yükleyebildiğini22 ileri sürmektedir. Yazar bu du-
rumu bir çelişki olarak değerlendirmektedir. Ayrıca Seber, Izutsu’nun İslâm 
kültürünün ortaya koyduğu terminolojiyi yeterince kullanmadığını, Kur’ân’ı 
anlamak adına Hz. Peygamber’in hadislerine yeterince başvurmadığını buna 
karşılık kadim Arap şiirini hadislere ve diğer ahkam delillerine tercih ettiği-
ni23 ileri sürmüştür.

Ekin’e göre Izutsu Kur’ân semantiğini, karşıtlık düşüncesi üzerine inşa 
etmiştir. Izutsu, Kur’ân’ın getirdiği vahyi, tez, antitez ve sentez diyalektiği 
içerisinde oluşmuş bir metin olarak görmüştür. Bu görüşten hareketle câhili-
ye dünya görüşü tez, Kur’ân ise onunla çatışan antitezdir. Bu gerilim içinde 
ortaya çıkan Kur’ân semantiği ise bir sentez hüviyetindedir. Ekin, devamın-
da ise İslâm’ın, kendinden önceki dünya görüşünün bir antitezi veya onların 
daha mükemmel bir formu olmadığını24 iddia ederek Izutsu’yu eleştirmekte-
dir.

Görüldüğü gibi Izutsu oluşturduğu metodolojisi üzerinden tenkit edil-
miştir. Bu tenkitlere göre Izutsu Kur’ân’ın bütünlüğünü göz ardı etmiş, İslâm 
kültürünün ortaya koyduğu terminolojiyi yeterince kullanmamış, Hz. Pey-
gamber’in hadislerine yeterince başvurmamış ya da Arap şiirini Hz. Peygam-
ber’in sözlerine ve diğer ahkam delillerine tercih etmiştir. Müellife yöneltilen 
eleştirilerde Kur’ân-ahlâk ilişkisini açıklamakta bazı yetersizliklerin, çelişki-
lerin olabileceği iddia edilmiştir.

Yapılan tenkitler ve Izutsu’nun yaklaşımı birlikte ele alındığında Izut-
su’nun bir iç tutarlılığa sahip olduğu söylenebilir. Izutsu’nun Kur’ân’ı anla-
maya dönük çalışmasında, evvela metodolojisinin ilkelerini ortaya koyarak 
kendi çözümlemeleri için geniş bir alan yarattığı ileri sürülebilir. Izutsu, se-
mantik bilimin izin verdiği görecelikle, alışılagelmiş yaklaşımın ötesine geçe-
rek yeni oluşturduğu anlam sistematiğini geliştirmeye çalışmıştır, denilebilir.
21	 Bayrakdar, “Toşihiko İzütsu Hayatı, Eserleri ve Düşüncesi”, 13. 
22	 Abdulkerim Seber, “Izutsu’nun ‘Kur’ân’da Allah ve İnsan’ Adlı Eserinde Uyguladığı Seman-

tik Metodun Tahlil ve Tenkidi”, Hikmet Yurdu 7/13 (Ocak – Haziran 2014/1), 221.
23	 Seber, “Izutsu’nun ‘Kur’ân’da Allah ve İnsan’ Adlı Eserinde Uyguladığı Semantik Metodun 

Tahlil ve Tenkidi”, 215.
24	 Ekin, “T. Izutsu’nun Kur’ân Semantiği Çalışmaları Üzerine Bir Değerlendirme”, 102.



|218| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

Izutsu’nun Kur’ân’ın anlaşılmasında çok özgün bir metot uyguladığı, ken-
di oluşturduğu bu metodolojiye sonuna kadar sadık kaldığı görülmektedir. 
Nitekim geliştirdiği bu metod birçok bilimsel çalışmaya öncülük etmiştir. 
Amacı Kur’ân-ahlâk ilişkisini ortaya çıkarmak olan Izutsu’nun, geliştirdiği 
metodolojiyi bir anlama aracı olarak kullandığı ileri sürülebilir. Izutsu’nun 
Kur’ân’daki ahlâkî kavramları anlamaya dönük metodolojik çabası ve ona 
yöneltilen eleştiriler, bir çalışma için yöntemin veya yöntem geliştirmenin ne 
kadar önemli olduğunu göstermektedir.

Yöntem
Bu araştırmada yöntem olarak içerik analizi kullanılmıştır. İçerik analizi 

bir muhtevayı anlamak ve analiz etmek için kullanılan bir yöntemdir. İncele-
nen muhteva/içerik çeşitli kelimeler, resimler, semboller, düşünceler, konular 
ya da iletilebilir herhangi bir mesaj olabildiği gibi yazılı bir metin de olabilir. 
İçerik analizi için metin çok önemlidir.25 Çünkü metin; gözlem, anket veya di-
ğer ölçme araçlarıyla doğrudan ulaşmanın olanaklı olmadığı26 bilgilere ulaş-
mayı sağlar. İncelenen metinlerin içeriğinde saklı anlamı/söylemi keşfetmeye 
çalışan içerik analizi, ifade edilenin, görünenin arkasındaki dünyayı ortaya 
koymayı amaçlayan nitel bir araştırma yöntemidir. Yazılı ve görsel metinler 
ile ilgili kuramsal temelli analizlerde, bu yöntemin kullanılması önerilmek-
tedir.27

İçerik analizinde temel amaç, çok sayıdaki metin içeriklerinin ortak yön-
lerini ortaya koymak,28 böylece metindeki verileri açıklayabilecek kavramlara 
ve ilişkilere ulaşmaktır. “İçerik analizinde temelde yapılan işlem, birbirine 
benzeyen verileri belirli kavramlar ve temalar çerçevesinde bir araya getir-
mek ve bunları okuyucunun anlayabileceği bir biçimde düzenleyerek yo-
rumlamaktır.”29 Bu amaçla çalışmada, “verilerden çıkarılan kavramlara göre 
yapılan kodlama”30 türü tercih edilmiş; ilgili metinler dikkatlice okunarak 
temalar oluşturulmuştur.

25	 Orhan Gökçe, İçerik Analizi Kuramsal ve Pratik Bilgiler (Ankara: Siyasal Yayınları, 2006), 29.
26	 Philipp Mayring, Nitel Sosyal Araştırmaya Giriş, çev. Adnan Gümüş–M. Sezai Durgun (Adana: 

Baki Kitabevi, 2000), 39.
27	 Mayring, Nitel Sosyal Araştırmaya Giriş, 104.
28	 Gökçe, İçerik Analizi Kuramsal ve Pratik Bilgiler, 18.
29	 Ali Yıldırım–Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri (Ankara: Seçkin Ya-

yınları, 2006), 227.
30	 Yıldırım–Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 232.



|219|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

Çalışmada “Izutsu’ya göre Kur’ân-Ahlâk İlişkisi” ve “İnsanın Ahlâkı Öğ-
renmesi” şeklinde iki ana tema ortaya çıkmıştır. Bu ana temalara bağlı olarak 
tezahür eden diğer alt temalar aşağıda tartışılmıştır.

1. IZUTSU’YA GÖRE KUR’ÂN-AHLÂK İLİŞKİSİ
Izutsu’ya göre Kur’ân ile ahlâk arasında doğrudan bir ilişki söz konusu-

dur. İncelenen eserlerinde bunu rahatlıkla görmek mümkündür. Söz konusu 
eserlere bakıldığında, eserlerden Kur’ân’ın amacının bir ahlâk paradigması 
oluşturmak olduğu anlaşılabilir. Izutsu, yeni ahlâk paradigmasının nasıl 
oluştuğunu izah ederken öncelikle câhiliye Arap toplumunun ahlâkî duru-
şunu, ahlâkî kavramlara yüklediği anlamları anlamaya, açıklamaya ve yor-
damaya çalışmıştır. Sonrasında müellif, Kur’ân’ın varlık dünyasına çıkışıyla 
birlikte, ahlâkî alandaki bireysel ve toplumsal paradigmatik dönüşümün 
bazı ipuçlarını vermiştir. Bu ipuçlarından hareketle çalışmada ahlâk ve onun 
eğitimine dair alt temalar oluşturulmuştur. Bu başlık altında, Izutsu’nun ça-
lışmalarında ortaya çıkan söz konusu alt temaların analizi hedeflenmiştir. 

1.1. Ahlâk Açısından İnsan Tabiatı Hep Aynıdır
Izutsu’ya göre insan tabiatı ahlak alanında benzer özellikler göstermekte-

dir. Dış dünyadaki ahlâkî davranış kalıplarından, fenomenlerden hareketle, 
Izutsu’nun insanın ahlâkla ilişkisini ifade eden böyle bir yargıya ulaştığı söy-
lenebilir. Bu konudaki şu ifadeleri, ileri sürülen yargıyı destekler niteliktedir.

“Belki bu yüksek soyutluk derecesinde insan tabiatı, 
tüm dünyada aynıdır ve ben bu şekilde, insan olarak 
bütün insanlar için geçerli olabilecek bazı, çok 
genel ahlâk kaidelerinin bulunma imkânını inkâr 
etmemekteyim. Benim görüşüme göre ahlâkla 
ilgili daha temel sorunlar, daha ziyade, çok daha 
aşağıdaki gözlemlenebilir olaylar ve pratik tecrübe 
sahasında ortaya çıkmaktadır. Toplum halinde, 
insan yaşamının oluşturduğu somut gerçeğin tam 
ortasında, her bir ahlâkî kelimenin anlamsal içeriği 
şekillenmektedir. Eğer ‘iyilik yapma’nın ne demek 
olduğu konusundaki görüş, toplumdan topluma 
farklılıklar göstermekteyse, o zaman her bir halde 
‘iyi’ sözcüğünün kendisinin semantik (anlamsal) 
yapısı, zaruri olarak farklı olsa gerektir.”31

31	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 21. 



|220| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

Izutsu’nun ifadelerinden ahlâk yasasının insan tabiatına müteallik oldu-
ğu fikri ön plana çıkmaktadır. Ahlâk açısından insan doğasının aynı olduğu 
iddiası, insanın fıtri potansiyeline işaret etmektedir. İnsan bir fıtrat üzere ya-
ratılmıştır ve o tüm insan cinsini kapsamaktadır. Fıtrat çerçevesinde dinin 
doğuştan sahip olunan bir ide mi yoksa sonradan çevreden öğrenilmiş bir 
düşünce mi olduğu tartışma konusu olmuştur. Bununla ilgili genelde dindar 
din psikologları bunun doğuştan bir eğilim olduğu kanaatini taşırken, de-
neyci görüşe sahip olanlar bunun, sosyalleşme süreci içerisinde elde edilen 
bir düşünce olduğunu savunmaktadırlar.32 Bu tartışmaların ahlak için de ge-
çerli olduğu söylenebilir.

İnsanın potansiyelinin ne olduğu, insanın kainattaki yeri ve onun ayırt 
edici özellikleri, başta din ve felsefe olmak üzere, tarih, psikoloji sosyoloji 
ve antropoloji gibi bilimlerin üzerinde durduğu en önemli konulardan biri 
olmuştur.33 İnsan ve onun doğasıyla ilişkili tüm disiplinlerin insanın neliği 
üzerindeki tartışmaları doğrudan insanın değeri anlayışıyla iç içedir. Eğitim 
söz konusu olunca oldukça belirgin bir şekilde bu görülmektedir. Birçok eği-
tim tanımında eğitime bir amaç yüklenmekte ve bu amaç da çoğunlukla iyi 
özellikler kazandırılması olarak ifade edilmektedir. Böyle bakıldığı vakit eği-
tim değer kazandırmanın aracı olarak görülmektedir. Diğer taraftan insan 
tabiatının değerli, insan varlığının saygın olarak görülmesi bakımından da 
eğitim sürecinin kendisi değer olarak görülebilmektedir. Bu düşünce insana, 
onun fıtratına/doğasına nasıl bakıldığına göre değişebilmektedir.

Fıtratla ilgili çokça tanım ve tartışma olmasına rağmen burada bunların 
hepsinden bahsetmek uygun olmayacaktır. Fıtrat-din-eğitim ilişkisi konusu-
nu inceleyen Okumuşlar fıtratı, her ferdin kendine özgü farklı özellikleri de-
ğil, bütün insanların insan olmaları yönünden herkeste ortak bulunan yara-
tılış özellikleri34 şeklinde açıklamaktadır. Yazar fıtratı bu şekilde açıklayarak 
din eğitimi ile fıtrat arasında kaçınılmaz bir ilişki kurmuştur. Nitekim yazar, 
din eğitiminden daha iyi bir sonuç alabilmek için sadece din eğitiminin ko-
nusunun değil yöntemlerinin de fıtrata uygun olması gerektiğini35 dile geti-
rerek “din eğitimi Kur’ân’ın insanları eğitme prensibine göre düzenlenmeli-
dir ki bu da insanın fıtri özellikleri ile dinin öğretileri arasındaki bağlantıyı 

32	 Ali Kuşat, “Bilişsel Gelişim Açısından Din-Fıtrat İlişkisi”, Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 2/15 (2012), 36. 

33	 Muhittin Okumuşlar, Kur’ân’a Göre Din Fıtrat Eğitim İlişkisi, (Konya: Selçuk Üniversitesi Sos-
yal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 1999), 16.

34	 Okumuşlar, Kur’ân’a Göre Din Fıtrat Eğitim İlişkisi, 35.
35	 Okumuşlar, Kur’ân’a Göre Din Fıtrat Eğitim İlişkisi, 114.



|221|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

kurmakla mümkün” olduğunu ileri sürmüştür. Bu açıklamalar ve tanımlar 
din eğitimi alanında ilkesel bağlamda önemli ipuçları vermektedir. Ancak 
fıtratın tüm insanlardaki ortak özellikler olarak ifade edilmesi yeni çalışma-
ların yapılmasını gerekli kılıyor. Örneğin bu özellikler hangileridir ve nasıl 
geliştirilebilir? Benzer şekilde, ifadelerde geçen “Kur’ân’ın insanları eğitme 
prensibi” ne demektir? Eğitim literatüründe bunu ne karşılayabilir? Gelişim 
dönemlerine göre bu prensip nasıl vücut bulur? Din Eğitimi Biliminin tüm 
bu konuları çalışmaya ihtiyaç vardır.

İnsanoğlunun doğasını inceleyen disiplinler, insanı açıklamaya çalışmak-
tadırlar. Teolojiden antropolojiye, biyolojiden psikolojiye birçok ilim dalı, in-
sanın neliği üzerinde yoğunlaşmış ve cevap üretmişlerdir. Alanda fikir be-
yan edenler, insanın bir yönünü, kendi bakış açılarıyla baskın yönünü öne 
çıkararak tanımlamaya çalışmışlardır. Her bir alan, kendi yaklaşımının doğ-
ru olduğuna inanmaktadır. Çeşitli din ve disiplinler incelendiğinde insanın 
parçacı bir yaklaşımla tanımlandığı iddia edilmektedir.36 Bu yönüyle bakıldı-
ğında insanın tüm özelliklerini kuşatıcı bir tanımının yapılması insanla ilgili 
faaliyetlerin de ona uygun yapılmasının zemini hazırlayacaktır.

İnsan biyo-psiko-sosyal bir varlıktır37 diye tanımlanabilir. Onun davra-
nışlarında biyolojik yapısının etkisi vardır. Ancak o aynı zamanda bir ruhsal/
psikolojik yapıya da sahiptir. Davranışları üzerinde ruhsal yapının önemli 
bir etkisi vardır. Bunlarla birlikte insan, toplumsal bir varlıktır. Biyolojik ve 
psikolojik yapısı yanında insan, toplumsal normlarla karşılaştığında dengele-
me problemleri yaşayan ve toplumsallaşarak bu problemleri çözmeye çalışan 
bir varlıktır aynı zamanda. Bu yapısından dolayı insan, birinci ve ikinci tabi-
atlarla anılan bir varlıktır.38 Kendi türüne mahsus olmak üzere insanlar, bi-
yolojik yapısı bakımdan ve öğrenmeye elverişli tabiatı bakımdan benzerlikler 
gösterirler. İnsanın ortak fıtrattan kaynaklanan özelliklerinden dolayı bir tek 
insanın fıtri yapısına ilişkin bilgi, bütün insanlar için geçerlidir39 denebilir. 
Bu açıklamaya göre insan tabiatı, benzer özellikler gösterir ve bu durum, her 
insanın yaradılış itibarıyla, aynı seviyede değişme ve gelişme imkânlarına 

36	 Okumuşlar, Kur’ân’a Göre Din Fıtrat Eğitim İlişkisi, 21.
37	 Muhammet Şevki Aydın, Din Eğitimi Bilimi (Kayseri: Kimlik Yayınları, 2018), 21.
38	 Selahattin Ertürk, Eğitimde Program Geliştirme (Ankara: Meteksan Yayınları, 1994), 4-6.
39	 Muhammet Şevki Aydın, “İslam Eğitim Ahlakı”, İslam Ahlakı Temel Konular Güncel Yorumlar, 

ed. Muhammed Şevki Aydın–Ahmet Hadi Adanalı (İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayın-
ları, 2014), 235.



|222| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

sahip40 olduğunu ifade etmektedir. İnsanın bireyselliklerini öne çıkaran ve 
vurgulayan tersi görüşlere de rastlamak mümkündür.41

İnsanın sosyal bir varlık olarak tek başına yaşayamaması, yaşam ile ilgili 
planlarını başka insanları varsayarak yapması ve sosyal sorumluluk sahibi 
olması, varoluşu itibari ile ahlâklı olmasını42 gerektirmektedir. Günümüzde, 
insanın doğuştan getirdiği özelliklerin mi yoksa sonradan kazandığı davra-
nışların mı insan üzerinde etkili olduğu şeklinde özetlenebilecek kalıtım-çev-
re ikilemi, terk edilme eğilimine girmiştir. Bunun yerine davranışların geliş-
mesinin kökenlerine ilişkin bu iki görüş; birlikte ele alınmaktadır. Yani çevre 
ve katılımın, birlikte etkileşiminin insan özelliklerinin ortaya çıkmasında rol 
aldıkları kabul edilmektedir.43 İnsan genetik miras olarak doğuştun getirdik-
leri ile çevresel faktörlerle etkileşime girerek diğer öğrenmeler gibi ahlâkı da 
öğrenmektedir.

Görüldüğü gibi Izutsu, ilkesel olarak ahlâkî düşünce ve yargıda insanla-
rın benzerliklerinin artığını; buna karşılık pratik alanda ise çeşitli faktörle-
rin etkisi ile benzeşmelerin azaldığını ifade etmektedir. Izutsu ahlâk tabiatı 
açısından, öz olarak benzeşen bireylerin farklı çevresel faktörlerin etkisine 
maruz kalabileceklerini söylemektedir. Nitekim öğrenme psikolojisinde bire-
yin içinde bulunduğu koşulların, onun deneyim, öğrenme yaşantıları, ahlâkî 
gelişimi ve davranışlarında etkili olabildiğini44 belirtmektedir. Bu etkileşim 
insan davranışlarını farklılaştırabilmektedir. Bu durum insanın çevresinin 
etkisiyle oluşabilen ikinci tabiatını45 ifade etmektedir.

İnsanın ikinci tabiatı öğrenen, gelişen tabiatıdır ve daima birinci tabiata 
tabidir. Birinci tabiat doğuştan yüklü iken ikinci tabiatın bir gelişme, olgun-
laşma ve öğrenme sürecine bağlı olduğunu hatırlatmak gerekir. Basit, somut 
düzeyde başlayan gelişim ve öğrenmenin olabildiğince karmaşık ve soyut 
bir seyir izlediği anlaşılmaktadır. Bu süreç din ve ahlak alanı söz konusu 
olduğunda daha da katmerlenmektedir. Clark bu durumu şöyle ifade ediyor: 
“Daha basit İnsanî vasıfların ortaya çıkması bile bu kadar yavaş iken, insanın 

40	 Mikdat Yalçın, “Hayır ve Şer Yönünden İnsan Tabiatının Hakikati ve Bunu Değiştirmede 
Eğitimin Rolü”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 23/1 (1979), 477.

41	 Gardner Murphy, “Human Potentialities”, Journal of Social Issues 9/S7 (1953), 4.
42	 Nevzat Tarhan, Güzel İnsan Modeli (İstanbul: Timaş Yayınları, 2012), 48-49.
43	 Münir’e Erden–Yasemin Akman, Eğitim Psikolojisi (Ankara: Arkadaş Yayınları, 2008), 25-26.
44	 Erden–Akman, Eğitim Psikolojisi, 112.
45	 Aydın, Din Eğitimi Bilimi, 22-24.



|223|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

sonsuz hassalarının en karmaşık ve incesi olan dinin hemen doğumda ken-
disini göstermesini ne kadar ümid edebiliriz!”46

İkinci tabiat ile birinci tabiatın uyumu ile ilgili düşünceler bir yana ikin-
ci tabiatının insan ürünü olduğunu uç noktalara kadar taşıyan düşüncelere 
rastlanabilmektedir. Ahlakın fıtri mi yoksa öğrenme ürünü mü olduğu tartış-
malarında, onun yapay, uydurulmuş olduğu düşünceleriyle de karşılaşmak 
mümkündür. Örneğin Bernard Mandeville, insan doğasının bencil, çıkarcı, 
ikiyüzlü, sahtekâr ve aşırı tüketim odaklı olduğunu iddia eder. Ahlakın esa-
sının insanı itaatkâr ve birbirine faydalı hale getirmeye çalışan ‘hünerli siya-
setçiler’ tarafından ortaya konduğunu ileri sürer. Mandeville’e göre insanın 
özü iyi davranmaya meyilli değildir. Kanun koyucuların çabaları ile insan, 
toplum yararına nasıl davranacağını uzun bir süreçte öğrenir.47

Sebep ne olursa olsun ya da nasıl ifade edilirse edilsin insan, ahlak ile olan 
ilişkisini anlamaya, açıklamaya ve onu kontrol etmeye çalışmaktadır. Bu sü-
reç doğrudan ahlak psikolojisini, ahlak eğitim felsefesini ve ahlak eğitimini 
işaret etmektedir, denilebilir. Buna göre, ahlak psikolojisi, ahlak eğitim fel-
sefesi ve ahlak eğitim uygulamaları olmadan insanın ahlakla olan ilişkisini 
anlaması, açıklaması ve ondan yararlanması mümkün değildir. Bu nedenle 
Din Eğitimi Bilimi insanın, ahlakın, dinin doğasına ilişkin çalışmaları takip 
etmek, müdahil olmak gibi önemli görevleri gerçekleştirmek durumundadır. 
Bundan dolayı alan yazında ortaya çıkan yeni gelişmeleri din eğitimi alanına 
uyarlamalı;48 yeni teori, ilke, yöntem, materyal vs. geliştirmelidir.

1.2. İslam Ahlâkının Temel Kaynağı Kur’ân’dır
Izutsu’ya göre, “iyi” ve “kötü” kavramlarının değer yüklü kavramlar 

olması nedeniyle İslam ahlâkının temel kaynağının din olduğunu söyler.49 
Kur’ân en üst düzeyde İslam Dini’ni temsil ettiği, birincil kaynağı olduğu için 
İslam ahlakının temel kaynağı olarak ifade edilebilir. Kur’ân olmaksızın di-
nin tamamen soyut kaldığını görmek mümkündür. O bakımdan Izutsu’nun 
dini, ahlakın kaynağı olarak görmesini doğrudan Kur’ân’ı ahlakın kaynağı 
olarak görmesi anlamına geldiği söylenebilir. Nitekim Hamidullah’ın da “İs-
lâm’ın kanunu ve ahlâkı, tıpkı imanı gibi, ilâhî emirlere dayanır.”50 görüşüyle 
46	 W. Houston Clark, “Çocuklukta Din”, çev. Adil Çiftçi–Murat Yıldız, Dokuz Eylül Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 10 (1998), 185. 
47	 Filiz Bayoğlu Kına, “İnsan Doğası ve Ahlakın Yapaylığı: ‘Arıların Masalı’”, Atatürk Üniversite-

si Edebiyat Fakültesi Dergisi 63 (Aralık 2019) 619.
48	 Süleyman Akyürek, Din Öğretimi (Ankara: Nobel Yayınları, 2010), VI.
49	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 268. 
50	 Muhammed Hamidullah, İslam’a Giriş, çev. Cemal Aydın (Ankara: TDV Yayınları: 2005), 152.



|224| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

aynı düşünceyi paylaştığı görülmektedir. Bazı sosyologlar da insanların oluş-
turduğu medeniyetlerin temelinde ve geleceklerini yansıtan boyutunda din 
olduğu51 iddiasını dile getirerek insanlarla ilgili tüm kurumlarda dinin etki-
sini vurgulamaya çalışmışlardır.

İslâm’da ahlâkın temel kaynağının din olduğu Kur’ân’daki çeşitli anla-
tımlarla, kavramlarla kendisini açıkça göstermektedir Izutsu, Kur’ân’ın “iyi” 
ve “kötü” diye anlaşılabilecek bazı sözcükler içerdiğini ileri sürer. Öncelikle 
bunların birçoğu, betimleyici ya da işaret edici kelimelerdir. Bunlara pratik 
hayatta belirli bir değerlendirici önem taşımalarından dolayı, “değer” terim-
leri olarak bakılabilir. Yani bu sözcükler hem betimleyici hem de değer yük-
leyicidir. Ona göre Kur’ân’da bu tür sözcüklerin birincil görevi, betimleyicilik 
değil değer yükleyiciliktir.52 Salih kavramı bunlardan biridir. Müellife göre, 
“İslâm’daki ahlâken iyilik kavrayışının vurgulu biçimde dinî olan karakteri-
ni, Kur’ân’da dinî ahlâkî mükemmellik karşılığı kullanılan en yaygın sözcük-
lerden biri olan ‘Salih’ sözcüğünün gösterdiği kadar hiçbir şey gösteremez.”53

Izutsu anlamca “salih”e en çok benzeyen kelimenin “birr” olduğunu söy-
ler.54 Yine, Kur’ân’da ahlâkla ilgili önemli bir kavram da “ma’ruf”tur. Ma’ruf, 
kelime anlamı olarak “bilinen”, yani tanınan, aşina olunan ve bundan dolayı 
da onaylanan demektir. Karşıtı münker, ma‘rufun zıddı olarak tasvip edilme-
yen anlamındadır.55

Bu örneklerden/kavramlardan hareketle İslâm’ın, dolayısıyla Kur’ân’ın, 
ahlâkın temel kavramları olan “iyi” ve “kötü”ye ilişkin kavramları kullan-
dığı görülmüştür. Izutsu Kur’ân’ın ahlâkî kavramlara bu denli vurgu yap-
masını, Kur’ân merkezli bir ahlâk anlayışının varlığını kabul etmesi olarak 
değerlendirmektedir. Onun görüşlerine göre Kur’ân, ahlâkî kavramları yete-
rince kullanmış, onların kapsamını belirlemek suretiyle bir ahlâk düşüncesi 
ve içeriği oluşturmuştur.

Kur’ân’ın ahlâkın temel kaynağı sayılması, ahlâkın din ile temellendiril-
mesi teorilerine işaret etmektedir. Zira bu tür teorilerde, ahlâkî değerlerin 
mutlak bir varlığa bağlanması, değerlerde de bir mutlaklık meydana getir-
mesi anlamı taşımaktadır.56 Değerin mutlak olarak kabul edilmesi eğitimin 

51	 Celaleddin Çelik, “Paradigmatik Bir Açıklama Kategorisi Olarak Medeniyet ve Medeni-
yet-Din İlişkisinin Sosyolojik Analizi”, İslami Araştırmalar 21/1 (2010), 60. 

52	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 268. 
53	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 268. 
54	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 273. 
55	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 281. 
56	 Mehmet S. Aydın, Tanrı Ahlak İlişkisi (Ankara: TDV Yayınları, 1991), 220. 



|225|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

içeriğini ve sürecini nasıl etkiler? Ayrıca mutlak değer tanımı İslâm ahlâk 
eğitiminde bireyin aklını kullanmasına, özgürce karar verme becerisine bir 
halel getirip getirmeyeceği yeniden düşünülebilir. Tüm bunlar eğitim anlayı-
şının yeniden ele alınmasını gerektirir.

Eğitimin farklı tanımları yapılmıştır. Değer merkezli yapılan bir tanım 
“eğitim insanlara değerler kazandırma etkinliğidir.”57 şeklinde ifade edil-
miştir. Esasen bu, kültür merkezli eğitim tanımları kapsamındadır. Bu tanım 
şekilleri amaç bildiren tanım grubuna dahil edilebilir. O halde değer nedir? 
Değer-ahlak ilişkisi nasıldır? Değer ve ahlak nasıl öğrenme konusu yapılabi-
lir? Dini değerlerin ve din merkezli ahlakın öğretiminde ne yapılmalıdır? De-
ğer nedir? Değerler göreceli midir? Şeklinde çokça sorular üretilebilir. Bunlar 
birçok boyutuyla din eğitiminin de muhatap olduğu sorulardır. Soruların 
mahiyetleri düşünüldüğünde din eğitiminden beklenen görevlerin ne kadar 
çok ve önemli olduğu anlaşılmaktadır.

Değerlerin göreceliği veya mutlaklığı konusundaki tartışmaları burada 
ele almak uygun değildir. Ancak değerlerin göreceli olduğu söylenebilir. 
Buna göre insana kazandırılacak olan değerlerin toplumların kültürlerine ve 
dinlerine göre değişiklikler gösterebildiği58 gözlemlenebilir. Her toplumda ve 
her kültürde insanlar, buyurucu nitelikte ve bir olması gerekeni ifade eden 
şeyler altında “iyi” veya “kötü” olarak adlandırılan eylemlerde bulunurlar. 
Her insan topluluğu bu türden eğilim, düşünce, inanç, töre, alışkanlık, gele-
neklerin ve bunlarda içerilmiş olan değer, buyruk, norm ve yasakların mey-
dana getirdiği bir görünmez ağ içinde yaşar. Herkes, daha doğar doğmaz, 
böyle bir ağ içinde yaşamaya başlar ve daha sonra bunların yönlendirmesi 
altında eylemlerde bulunur.59

Ahlak veya değerin mahiyeti tartışılırken bunların insanın zihninde nasıl 
yer aldığı, o bilgiyi nasıl oluşturduğu, bilginin veya tutumun bireyin davra-
nışlarını nasıl yönlendirdiği ile ilgilenmek ahlak ve değer konusunda yeni-
den yapılanmayı gerektirecektir.

Günümüz eğitim anlayışları birey merkezlidir. Bireyin ilgileri, ihtiyaçları, 
nasıl öğrendiği vs. gibi olguları gözeterek hareket eder. Buna göre bireyin 
ahlak ve değerden ne anladığı, ondan nasıl yararlanacağı ve onu nasıl öğren-
diği/anlamlandırdığı çok büyük önem arz etmektedir.

57	 Okumuşlar, Kur’ân’a Göre Din Fıtrat Eğitim İlişkisi, 51.
58	 Okumuşlar, Kur’ân’a Göre Din Fıtrat Eğitim İlişkisi, 51.
59	 Doğan Özlem, Etik (İstanbul: İnkılap Kitabevi, 2004), 15-16.



|226| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

Bireyin öğrenme süreci bilginin değerinden bağımsız olarak düşünüle-
mez. Ancak belirtmek gerekir ki sadece bilginin değeri insanın bir şeyi öğ-
renmesi, onunla amel etmesi, onu yaşamında sürdürülebilir tutumlar olarak 
içtenlikle devam ettirmesi anlamına gelmemektedir. Elbette akıllı bir varlık 
olarak insan neyi öğreneceğini, bunun kendi yaşam alanı içerisinde ne anlam 
ifade edeceğini hesaplar. Ancak öğrenme süreci de bu minvalde büyük önem 
arz etmektedir. Mesela Kur’ân öğrenmek Müslümanlar için değerli bir dav-
ranıştır. Kur’ân öğrenen bireyin önemli bir kazanım/kazanımlar elde ettiği 
düşünülür. Ancak Müslüman bir bireyin Kur’ân öğrenirken geçirdiği öğren-
me yaşantılarının niteliği onu Kur’ân’a yaklaştırabildiği gibi ondan uzaklaştı-
rabilmektedir. Eğer birey Kur’ân öğrenirken temel ihtiyaçları karşılanır, sevgi 
ve şefkat görür, her gün öğrendiklerine yenisini ekler, kişiliğine saygı duyul-
duğunu fark ederse o bundan hoşlanacak; elde ettiği değerli bir bilgi ile bir-
likte kendisi için olumlu bir süreç geçirmiş olacaktır. Bu sürecin birey lehine 
sonuçlanması kuvvetle muhtemeldir. Ancak süreç başka türlü işlerse bu defa 
değerli bir davranış öğrenme amacı başka istenmeyen bir yöne doğru gelişe-
bilir. Örneğin birey Kur’ân öğrenirken kendisine değerli olduğu hissettiril-
mese, öğrenme süreci dağınık ise, temel ihtiyaçları yeterince karşılanmasa bu 
durumda bireyin Kur’ân öğrenmesi, ondan yararlanması, onun ilkelerini ya-
şam boyu koruması düşük bir ihtimal olur. İrade sahibi bir birey olarak onun 
ne karar vereceği hakkında tahmin yürütmek doğru olmaz. Ancak öğrenme 
sürecinin bireye göre olması onun istendik davranışı benimsemesi veya tersi 
bir durumda istendik davranışı benimsememesi ihtimali yüksek olmaktadır. 
Çünkü öğrenme süreci sonucunda insanda meydana gelen davranış değişik-
liği benzerlik göstermektedir.

Ahlak ve değere öğrenme süreci olarak bakmanın özellikle ahlak ve de-
ğer eğitimi açısından son derece önemli olduğu görülmelidir. Çünkü bireyin 
nasıl ahlaklandığı/değerlendiği ve bu öğrenme sürecini nasıl geçirdiği çok 
önemlidir. Buna göre eğitimden daha iyi sonuç elde edilebilmesi için; din 
eğitiminin konusu kadar, eğitim sürecinin de önemli olduğunu unutmamak 
gerekir.

1.3. Kur’ân’ın Temel Ahlâkî Değeri Allah’tır
Değerler hiyerarşisinde diğer değerleri bünyesine alan, kapsayan, yönlen-

diren, onlara nüfuz eden temel değerler vardır. Bunlar değer sisteminin en 
tepesinde yer alan değer ya da değerlerdir. İslâm dinine göre en yüce varlık 
dolayısıyla en yüce değer Allah’tır. Izutsu bu konuda şunları söylemektedir:



|227|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

“Kur’ân’ın dünya görüşü temelde ‘theocentric’tir; 
yani varlık merkezinde Allah vardır. Allah imajı, 
kitabın tümüne nüfuz etmiştir ve hiçbir şey O’nun 
bilgisini ve takdirini aşamaz. Semantik olarak bu, 
şu demektir: Genel olarak Kur’ân’daki hiçbir ana 
kavram, kolaylıkla Allah kavramından bağımsız 
olarak var olamaz ve insan ahlâkı sahasında, onun 
her bir anahtar kavramı, ancak ilâhî vasfın soluk bir 
yansıması yahut son derece eksik bir taklidi yahut 
da ilâhî fiillerin icap ettirdiği belirli bir tepkidir”.60

Bu pasaja göre Allah kavramı diğer bütün kavramları, değerleri, deva-
mında da davranışları etkileyen temel odak kavramdır. Dolaysıyla en büyük 
değerdir. İslâm düşüncesine göre, Allah dışındaki diğer bütün değerlerin in-
şasında bu varlığın göz önüne alınması gerekmektedir. Allah’ın göz ardı edil-
diği bir inanç sisteminde, sistem bütünlüğünün olduğunu iddia etmek; kolay 
değildir. Yine bu meyanda Izutsu; “De ki: Ey inkârcılar!  Ben sizin tapmakta 
olduğunuz şeylere tapmam.  Siz de benim taptığıma tapıyor değilsiniz.  Ben 
sizin taptıklarınıza tapacak değilim.  Siz de benim taptığıma tapacak değilsi-
niz.  Sizin dininiz size, benim dinim banadır.”61 meâlindeki ayetleri değerlen-
dirirken şunları söylemektedir:

“Bu sözler, İslâm’ın, kendisini çevreleyen putperestlikten, dinî meseleler-
deki temel tutum yüzünden, köklü bir biçimde ayrılmak zorunda kalışına, 
çarpıcı bir biçimde işaret etmektedir. Bu bir anlamda İslâm’ın, tebliğ ettiği 
tevhîdî inanışla esasen uyuşmazlık arz eden her şeyden bağımsızlığının res-
men ilânını temsil etmekteydi. Bundan böyle tüm insani değerlerin mutlak 
manada güvenilir bir değerlendirme ölçütü ile ölçüleceğini anlatmaktaydı bu 
ilân. Kur’ânî görüş, tüm insani nitelikleri —çok somut olmaları ve semantik 
açıdan iyi ve kötü yahut doğru ve yanlış diye isimlendirilmeye çok müsait 
olmaları nedeniyle— bizim basit olarak ve sırasıyla, ‘olumlu ahlâkî özellikler 
sınıfı ve olumsuz ahlâkî özellikler sınıfı’ diyebileceğimiz birbirine kökünden 
karşıt iki kategoriye bölmektedir. Bu bölme işlemini mümkün kılan nihaî kri-
ter, tüm varlıkların yaratıcısı olan bir ve tek Tanrı’ya olan inançtır”.62

Izutsu’nun açıklamalarına göre İslâm dini, Arapların inanç sisteminde 
çok büyük ve köklü bir değişiklik yapmıştır. Çok tanrıcı bir anlayış yerine tek 

60	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 38. 
61	 Kur’ân Yolu, (Erişim 20 Nisan 2020) el-Kafirun 109/1-6.
62	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 151. 



|228| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

tanrıcı bir din anlayışını insanlara sunmuştur. Tek olan, her şeyi dileyebilen 
ve her şeye gücü yeten bir Tanrıdır O. Hiçbir şey onun iradesi dışında değil-
dir. Böylesine güçlü bir Tanrının ahlâkî alan da temel odak kavram olması ve 
ahlâkın onun iradesi çerçevesinde şekillenmesi kaçınılmazdır denebilir. Ay-
dın da Allah’ın sadece tasvir edici bir terim değil, aynı zamanda değer yük-
leyici bir terim63 olduğunu belirterek Izutsu’nun düşüncelerini paylaşmıştır.

Allah’ın en yüce değer olduğunu kabul etmek, onun diğer değerlerin be-
lirlenmesinde en büyük payeye sahip olduğunu kabul etmek anlamına gel-
mektedir. Esasında bir dindar için merkez değer olarak Allah’ın kabul edil-
mesi, bireyin davranışları üzerinde de etkili olması anlamına gelmektedir. 
Onun için Allah’tan gelen her şey artık bir değerdir. Bu bireyde din-ahlâk bir-
likteliğinin oluşması anlamına gelir. Buna göre Kur’ân’ın temel ahlâkî değeri 
Allah’tır demek Kur’ân’a göre din ile ahlâk ayrılmaz bir bütündür, demektir.

Kur’ân’da, dinin her şeyin kaynağı ve temeli olduğu daha önce vurgu-
lanmıştı. Buna paralel olarak Izutsu’ya göre dinî kavramlar aynı zamanda 
ahlâkî kavramlardır. Ona göre Kur’ân merkezli bir zihniyet, dinî olanla ah-
lâkî olan arasında hiçbir ayırım yapmaz. Kur’ân’ın ahlâkî dili, öz olarak dinî 
bir mahiyet arz eder ve tüm davranış kaideleri, netice olarak, ilâhî emir ve 
yasaklara bağlıdır.64 Bu gerçeklik birçok Kur’ân ayetinde yer almıştır.65 Nite-
kim Hz. Peygamber (a.s.) de: “Mü’minlerin iman bakımından en mükemmel 
olanı, ahlâkı en mükemmel olanıdır...”66 diyerek din ile ahlâk arasındaki or-
ganik bağın varlığına işaret etmektedir. Dinin; insan için gerekli değerleri 
belirlemesi ve insana o değerlere bağlı kalarak yaşama iradesi kazandırması, 
değerlerin davranışa dönüşmesi açısından bakıldığında, ahlâk ile dinin bir-
birleriyle yakın ilişki içinde olduğu söylenebilir.67

Görüldüğü gibi İslâm dini ahlakı dinin ayrılmaz bir parçası olarak gör-
mektedir. İslâm’da din ve ahlâkın sıkı sıkıya bağlı olduğunu68 belirten ve bu 

63	 Aydın, Tanrı Ahlak İlişkisi, 219. 
64	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 330. 
65	 Bu konuda bk. Kur’ân Yolu (Erişim 20 Nisan 2020) el-Asr 103/1-3; Kur’ân Yolu (Erişim 20 Nisan 

2020) Fussilet 41/8.
66	 Ebû Muhammed Abdullāh b. Vehb b. Müslim el-Fihrî el-Mısrî, el-Câmiʿ fi’l-ḥadîs̱, nşr. Mustafa 

Hasan Ebu’l-hayr (Riyad: Dâru İbni’l-Cevzî, ts.) “el-‘Uzle”, 11 (No. 483).
67	 İbrahim Hakkı Aydın, “Seküler Ahlak Bağlamında Din-Ahlâk İlişkisi”, Atatürk Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 35 (2011), 8.
68	 J. Mark Halstead, “Ahlak Eğitiminde Bir Temel Olarak İslami Değerler”, Değerler ve Eğiti-

mi- II Sempozyum Bildirileri Kitabı (İstanbul 2012), ed. Recep Kaymakcan vd. (İstanbul: DEM 
Yayınları, 2015), 94.; Cafer Sadık Yaran, “İslam Ahlakında Erdem”, İslam Ahlakı Temel Konular 
Güncel Yorumlar, ed. Muhammed Şevki Aydın–Ahmet Hadi Adanalı (İstanbul: Diyanet İşleri 
Başkanlığı Yayınları, 2014), 100.



|229|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

çerçevede Izutsu’yu destekleyen başka görüşlere de rastlamak mümkündür. 
Aydın da varoluşsal ve davranış bütünlüğü açısından ahlâk ile dinin birlikte 
yer aldığını ifade eder. O, Tanrının varlığına inanan bir insanın dinî ve ahlâkî 
tecrübelerinin iç içe olduğunu savunur. Ona göre dindar bir kimsenin, ahlâk 
kurallarını hiçe sayması mümkün değildir. İnsan hayatında ahlâkî taleplere 
olan ihtiyaç ile inanma ihtiyacı gerçektir. Ahlâk, doğruyu seçmede; din ise 
bu doğruya içtenlikle sarılabilmek için insana yardımcı olur.69 Yaran da ahlâk 
için dinin; din için ise ahlâkın vazgeçilmez olduğunu belirtir.70

İnsanın din ve ahlâk birlikteliği ile ilgili tecrübesi dikkate alındığında bu 
iki olgunun genellikle yan yana yer aldığı, ilgili kavramlar bağlamında arala-
rında çok önemli bir bağ olduğu söylenebilir. İnsana ait bu tecrübe birikimi, 
Kur’ân-ı Kerîm söz konusu olduğunda daha yakın bir ilişki ortaya koymakta-
dır. Bu açıdan bakıldığı zaman, Izutsu’nun Kur’ân’ın din-ahlâk birlikteliğine 
ilişkin görüşünün olgusal duruma paralel olduğu söylenebilir.

Ahlâk veya din eğitimine bakıldığında da bu birlikteliğin sağlanması 
gerekir. İslâm din eğitiminde ahlâktan bağımsız bir din eğitimi veya İslâm 
ahlâk eğitiminde dine rağmen bir ahlâk eğitimi yapmaya çalışmanın, İslâm 
eğitiminin amaçlarına uymadığı söylenebilir. Örneğin İslâm ahlâk eğitimi, 
öncelikle İslâm’ın varlık anlayışından hareketle ahlâk öğretisini ortaya koy-
mak durumundadır.71

Müslüman ahlak öğretisine göre ahlakın en önemli kaynağının din ol-
duğu ifade edildi. Din insanın davranışlarını ahlakî iyi ya da kötü olarak 
anlam kazanması noktasında etkiler. Örneğin adam öldürmek dince kötü-
lenir, paylaşmak iyi olarak gösterilir. Ancak dinin ahlakın kaynağı olması 
insanlarda yekpare bir din anlayışının olduğunu ifade etmez. Evet din “iyi” 
ve “kötü” nün kaynağı olabilir. Bundan ne kastedildiği ile ilgili tartışmaların 
çokluğu da bilinmektedir. Bir şey Allah’ın buyruğu olduğu için iyi veya iyi 
olduğu için Allah onu buyurmaktadır, şeklinde özetlenebilecek tartışmala-
rın uzun uzun yapıldığı bilinmektedir. Ancak Ahlak eğitimi boyutuyla konu 
ele alındığında şunu söylemek gerekir: her ne kadar “iyi” ve “kötü”ye dair 
tartışmalar temelde ilahiyat bilimlerinin konusu olsa da bunun davranış de-
ğiştirme boyutuyla psikolojinin ve eğitimin konusu olduğunu da hatırlatmak 
gerekir. Çünkü insanın “iyi” veya “kötü” diye nitelendirdiği davranışların 
nasıl oluştuğunu ve geliştiğini ortaya koymak, “iyi” ve “kötü”nün ne olduğu 

69	 Aydın, Tanrı Ahlak İlişkisi, 220. 
70	 Yaran, “İslam Ahlakında Erdem”, 100-101.
71	 Aydın, “İslam Ahlak Eğitimi”, 250.



|230| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

kadar önemlidir. Hatta bazen ahlaki bir değerin kaynağından ziyade, onun 
insan davranışına nasıl dönüştüğü elzem olabilmektedir. Bundan dolayı Din 
eğitimi bilimi ahlakla ilgili bir özelliğin niçin istendik olduğunu ve bu is-
tendik özelliğin bireyin davranışlarına nasıl dönüştüğü üzerinde çalışmalar 
yapmak durumundadır.

1.4. �Kur’ân Geldiği Toplumun Davranış Örüntülerini Evrensel 
Bir Ahlâkî İlkeye Bağladı

Izutsu, eski Arabistan’da, Arapların iyi ile kötü yahut doğru ile yanlış olan 
arasında hiçbir ayrım yapmadıklarını iddia etmenin, onlara büyük haksız-
lık yapmak olduğunu vurgular. Hatta aksine, putperest Arapların bir ahlâk 
duygusu ile zengin bir biçimde donanmış oldukları konusunda hemen ikna 
edici dokümanların varlığını hatırlatır. Bunların, kişiyi veya aşireti ilgilendi-
ren herhangi bir davranışın, doğruluğuna yahut yanlışlığına, iyi ya da kötü 
oluşuna hükmedebilmelerini sağlayan, kılı kırk yaran davranış kuralları ol-
duğunu belirtir. Ancak o, Araplara ait iyi ve kötü, doğru ve yanlış kavramla-
rının, tutarlı nazarî bir temelden yoksun olduklarını72 ileri sürmektedir.

Izutsu, putperest Arapların ahlâkî meselelerde dayanabilecekleri ve aslın-
da dayanmaya meyilli de oldukları yegâne ilkenin, kültürel olarak tevarüs 
ettikleri ata kültürü olduğunu söyler. Ona göre bir davranışın arkasındaki 
temel ilke, davranışın mutlak iyi oluşu değil, miras olarak devraldıkları dav-
ranış örüntüleridir.73 Kur’ân, İslâm’dan önceki bu dönem için “câhiliyye”74 ta-
birini kullanır. Kavramın bir zihniyeti, bir hayat anlayışını, insan kimliğini, 
bir gerçekliği75 ifade ettiği söylenebilir. Bu dönemin karakteristik özellikleri; 
hak ve hakikatten uzak olmak, akıllarını kullanmamak, kendilerine tevarüs 
etmiş olan dogmatik geleneğe körü körüne bağlılık76 şeklinde özetlenebilir. 
Câhiliye; gelenekleri, adetleri, sosyal kurumları, hak ve hakikat anlayışı, in-
san ve dünya görüşü, metafizik inançları ile kültürel bir yapı arz eder. Bu 
kültürel yapı, kendi değer yargılarını77 oluşturmuştur. Ancak câhiliye, insa-
nın kendisini değerlerin hem kaynağı hem de konusu haline getirmektedir. 78

72	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 71. 
73	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 72. 
74	 Bu konuda bk. Kur’ân Yolu (Erişim 20 Nisan 2020), el-Mâide 5/50; Kur’ân Yolu (Erişim 20 

Nisan 2020), el-Fetih 48/26. 
75	 Şinasi Gündüz, “Cahiliyenin Kültürel Kodları”, Milel ve Nihal 13/1 (2016), 9. 
76	 Gündüz, “Cahiliyenin Kültürel Kodları”, 12. 
77	 Gündüz, “Cahiliyenin Kültürel Kodları”, 14. 
78	 Burhanettin Tatar, “Cahiliye Kavramı Üzerine Felsefi Notlar”, Milel ve Nihal 13/1 (2016), 35. 



|231|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

Câhiliye insanının önemli özelliklerinden biri de eleştirel düşünce yok-
sunluğudur. Bu açıdan bakıldığında câhiliye tek tip, tek katmanlı veya tek 
boyutlu düşünme biçimine atıf yapmaktadır. İnsanın kendisine aşırı değer 
yüklemesi ile eleştirel düşünce yoksunluğu aynı sorunun iki farklı yüzünü 
ortaya çıkarmaktadır.79

Câhiliye dönemine ait bazı iyi davranış örneklerine rağmen bu davranış-
ların dayandığı anlayış eleştirilmiştir. Bu davranışların temel itici gücünün 
salt iyilik olmadığı ileri sürülmüştür. Çoğunlukla bu davranışların motivas-
yon kaynağı, kişisel bir şan elde etmek, kabilesini yüceltmek ya da menfaat 
elde etmek olmuştur. Bir diğer itici güç de toplumsal baskı80 olarak gösteril-
miştir.

Izutsu câhiliye Araplarının, kendi kültürlerine karşı koymalarının doğal 
olarak, kendi mevcut toplumsal düzenlerinden bir kopuşu gerektirebilece-
ğini bildiklerini söyler. Onlar, büyüklerinden devraldıkları âdetlerin itibarı-
na halel getirecek her şeyin, kötü (yahut yanlış) olduğunu düşünürler.81 Eski 
Arabistan’da, İslâm öncesi ahlâkî hayatın en göze çarpan özelliği “ataların 
âdetleri”ne sıkı sıkıya bağlılıktır. Ancak İslâm, aşiret temelli bir ahlâk anla-
yışı yerine, tümüyle Allah’ın mutlak iradesine dayalı yeni bir ahlâk anlayışı 
duyurusunda bulunmuştur.

Izutsu, Peygamber’in (a.s.) öncülüğünü yaptığı ahlâkî ilkenin temelde bir 
ve tek Allah’a duyulan samimi imanda bulunduğunu, sağlam bir ilkeye da-
yanmayan ahlâkî görüşlerin de bu ilke ile reddedildiğini ileri sürmektedir.82

Izutsu, yukarıda bahsi geçen konunun bir örneğini takva kavramı ile 
ilişkili olarak açıklamaya çalışır. Ona göre takva anahtar bir sözcüktür. Bir 
insanın gerçekten asil/kerîm oluşunun kanıtı, dünyevi meselelerde cesaret 
cihetinde aranmamalıdır. Hakikî kerîm, elindekileri düşünmeksizin heder 
etmeye cesaret eden kişi değildir. Hakiki “kerîm”, büyük ahlâkî dürüstlük 
içinde hayatını idame ettiren kişidir.83

Izutsu’ya göre “kerîm” kelimesinin, “Allah’tan samimiyetle korkma” an-
lamındaki takva kavramı ile tanımlanması çok önemlidir. “Kerîm”, câhili-
yede, en yüksek değer-içerikli kelimelerden biriydi. Anlamı da genel olarak, 

79	 Tatar, “Cahiliye Kavramı Üzerine Felsefi Notlar”, 35-36.
80	 Fethullah Zengin “Cahiliye Araplarında Bazı İyi Ahlâk Örnekleri ve Sebepleri Üzerine Bir 

Değerlendirme”, İnönü Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/2 (2016), 67.
81	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 72. 
82	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 72.
83	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 82. 



|232| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

doğuştan asaletiyle eli açıklık demekti. “Şüphesiz Allah indinde sizin en 
üstün olanınız (‘ekrem’, kerîm’in kıyasen en üstün şekli), Allah’tan en fazla 
korkanınızdır. (‘etkâ’, Allah’tan korkan anlamındaki en üstün ifade biçimi).”84 
Izutsu, kadim bir ahlâkî sözcüğü anlam olarak yeniden tanımlama teşebbü-
sünün devrimsel nitelik taşıdığını ısrarla vurgulamaktadır.85 Ona göre böyle 
bir tanımlama yapmayı daha evvel kimse düşünemezdi.86

Izutsu’ya göre tıpkı kerîm gibi “haseb” de Araplar için önemli bir ahlâkî 
kavramdır. Söz konusu kavramın içeriği, önemli bir hayat kaidesini oluştur-
maktadır. “Haseb”, bir kavmin değerinin, dolayısıyla her bir üyesinin şahsi 
erdeminin nihai kriteridir. Bu kavram kavimsel olarak örgütlenmiş bir top-
lulukta, ahlâkî davranışın yegâne rehberi olduğu söylenebilir. Zira kavmin 
her bir üyesi için atalarının bıraktığı bu şanlı “haseb”, en yüksek mefkureler 
manzumesi, hayatın tüm koşullarında taklit edilecek eksiksiz bir davranış 
modelidir. Bu miras, onun tüm davranışlarına hâkim olma eğilimi gösterir. 
Ayrıca tüm davranışlarının doğru mu; yanlış mı olduğuna ilişkin de alterna-
tifsiz ölçü87 sunmaktadır.

Görüldüğü gibi, Câhiliye Araplarında birtakım ahlâkî değerler mevcuttu. 
Ancak Izutsu’ya göre bunlar herhangi bir temel ilkeden yoksun idiler. Izut-
su, ahlâkî ilke yerine “ahlâkî his”sin varlığından söz edilebileceğini, bunun 
da kavimsel bir mal olarak nesilden nesile aktarılmış o hayat tarzına karşı 
beslenen körü körüne bir tutkuya dayalı olduğunu savunur. Ona göre İslâm 
Araplar için ilk defa, insan davranışlarını ahlâkî bir ilkeye göre değerlendir-
meyi mümkün hale getirmiştir.88 Bu ilke de her davranışı Allah’a saygı ve 
iman çerçevesinde yapmaktır.

Izutsu’ya göre mana, bilinçaltında düzensiz bir biçimde, bölümlenmemiş 
ve sınıflanmamış olarak bulunur. Dış dünyanın algılanması manayı belir-
gin hale getirir ve anlam, bilinç seviyesine çıkar, dil ve düşünceye dönüşür. 
Mana, dil ile düşünceye dönüşürken dilin yer aldığı kültürel ortamda kav-
ramsallaşır. Kavramlar ilk asli manalarını tamamen kaybetmeden kültür 
unsurlarının değişimiyle birlikte kırılmalar, yönelimler ve değişimlerle asli 
anlamlarına ilave anlamlar kazanır.89

84	 Kur’ân Yolu, (Erişim 20 Nisan 2020) el-Hucurât 49/13.
85	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 82. 
86	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 83. 
87	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 95. 
88	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 152. 
89	 Bayrakdar, “Toşihiko İzütsu Hayatı, Eserleri ve Düşüncesi”, 11. 



|233|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

İlave anlamlar kazanan kavramlardan biri, daha önce mezkûr olan 
“kerîm”, bu konudaki örneklerden biri sayılabilir. Kerîm kelimesi, İslâm’da 
tamamen yeni bir alana konulmuştur. Izutsu bunun Arapların moral düşün-
celerinde yapılan bir ihtilal olduğunu zikreder. Artık bu andan itibaren keli-
menin delâlet ettiği asil, şerefli bir soydan gelen yahut ailesini düşünmeden 
nesi var nesi yoksa hepsini saçıp savuran; ertesi sabah çok kötü bir duruma 
düşen kimse olarak anlaşılmamaktadır. Oysaki Araplar ne var ne yok harca-
yıp perişan bir hale düşmeyi en yüksek mertebe sayarlardı.90

Alan yazında Izutsu’nun düşüncelerine paralel, onu destekleyici görüşle-
re rastlamak mümkündür. Kerîm örneğinden hareketle, İslâm’ın öngördüğü 
ahlâk tasavvuru ile örtüşen câhiliyenin bazı alışkanlıkları91 pekiştirilmiş, câ-
hiliyede fazilet olarak algılanmalarına rağmen İslâm’a aykırı birtakım düşün-
ce ve davranış modelleri terk edilmiştir. Islaha muhtaç olan davranışlar ise 
yeniden yorumlanmıştır.92 İslâm kendinden önceki iyi davranışları amel-ni-
yet ilişkisi içerisinde yeniden yapılandırmıştır. “Bu davranışların altında ya-
tan gösteriş, kibir, düşmanlık, kabile taassubu vb. menfi motivasyon kaynak-
larını ‘Allah’ın rızasını kazanmak’ gayesine tahvil etmiştir. Böylece iyilikler 
onaylanıp amaç yenilenmiştir.”93

Şimdiye kadarki açıklamalardan, Hz. Peygamber’in Arapların kültürel 
yapısını, değerlerini, telakkilerini tamamıyla reddetmediği, İslâm’a aykı-
rı olmayan bazı hususları kabul ettiği anlaşılmaktadır.94 Örneğin onun bir 
sahâbiye: “Ey Sâib! Câhiliye çağında yaptığın faziletli şeylere İslâm devrinde 
de devam et! Misafiri ağırla, yetime ikram et ve komşuna iyi davran!”95 şek-
lindeki sözleri buna bir örnektir.

İslâm öncesi bazı kurumlardaki dönüşümü sosyolojik açıdan değerlen-
dirirken Bilgin, böylesine bir dönüşümün yirmi üç yıl gibi kısa bir zaman 
diliminde sil baştan yepyeni bir yapının inşa edilmesi şeklinde olmadığını 

90	 Izutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, 51.
91	 Huriye Martı, “Hz. Peygamber’i Ahlaki Bir Model Olarak Benimsemenin Önündeki Engeller 

Üzerine”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 23/1 (2014), 2.
92	 Martı, “Hz. Peygamber’i Ahlaki Bir Model Olarak Benimsemenin Önündeki Engeller Üzeri-

ne”, 3.
93	 Zengin, “Cahiliye Araplarında Bazı İyi Ahlâk Örnekleri ve Sebepleri Üzerine Bir Değerlen-

dirme”, 56.
94	 Mustafa Fayda, “Cahiliye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1993), 7/17-19.
95	 Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Mervezî, el-Müsned, nşr. Şuayb 

el-Arnavut v.dgr (Beyrut: Müessetü’r-risâle, 1421/2001), “Hadîsü Sâib b. Abdullah” 1 (No. 
15500). 



|234| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

söylemektedir. Ona göre bu değişim ve dönüşüm tedricen olmuştur. İslâm 
öncesi döneme ait olan kalıpların bazıları tamamen; bazıları kısmen kabul 
edilmiş; bazısı ise reddedilmiştir.96

Târihî veriler ve Izutsu’nun bazı geleneklerin dönüşümü ile ilgili söyle-
diklerine bakılınca ahlâk ve değer alanında bilginin değişmesine, gelişme-
sine ve güncellenmesine ilişkin yorumların dikkat çektiği söylenebilir. Top-
lumlar ve bireyler, hayatlarını sürdürürken sahip oldukları kültürün aynen 
kal(a)madığını; değişime zorlandığını görmüşlerdir. Bireysel ve toplumsal 
bazda ahlâk ve değer dönüşümünün süreç içerisinde olması eğitsel açıdan da 
önemli görülmelidir. Bu dönüşümün süreç içerisinde olması, birçok faktörün 
eşgüdümlü birlikteliğini gerektirir. Câhiliye örneğinden hareketle, Kur’ân, 
geldiği toplumun değerlerini doğrudan etkilemiş, içeriğini güncellemiş ve bu 
dönüşümü zamanla, tedricen gerçekleştirmiştir.

İslâm, eskiden putperestlikte önemli görülen bazı şeylerle olan bağını ta-
mamen koparmıştır. Ancak şirk dönemi erdemlerinin bazısını da tek tanrı-
cılığın prensiplerine uygun olmak şartı ile dönüştürerek benimsemiş, onlara 
yeniden hayat vermiştir. Yozlaşmış bazı eski Arap ülküsü ve göçebe erdem-
lerinin bir kısmı; yeniden tanzim edilmiştir.97 Örneğin İslâm’la birlikte ihdas 
edilen din kardeşliğiyle; kan bağı, asabiyet ve zulüm esaslı çıkar birlikteliği 
oluşturma noktasında “ḥilf” olgusunu sonlandırmıştır. Ancak Hz. Peygam-
ber’in sözleri ve sahabenin uygulamaları İslâmî prensiplerle örtüşen ḥilf an-
layışının ve ruhunun yeni dönemde de kabul görüp bir model olarak öne 
sürüldüğünü göstermektedir.98 Öyle ki İslâm’ın oluşturduğu dünya görüşüne 
uyan, erdemliler topluluğu olarak bilinen “Hilfü’l-fudûl”a Hz. Peygamber’in, 
peygamberlik görevinin başlamasından sonra da tekrar çağrıldığı takdirde 
tereddütsüz olarak icâbet edeceğini söylediği ve bu kurumdan övgüyle bah-
settiği99 kaydedilmektedir.

Yukarıda ifade edildiği gibi, câhiliye, genel olarak, olumsuz davranış-
larla anılan bir dönemdi. Söz konusu dönemin temel özellikleri olarak; şirk, 
putperestlik, kabile asabiyeti, zulüm, haksızlık, adaletten, sulh ve nizam-
dan yoksunluk, insan haklarının çiğnenmesi, insanların soylarından dolayı 
96	 Vejdi Bilgin, “Cahiliye’den İslam’a: Değişim ve Süreklilik Bağlamında Sünnet”, Sünnetin Bi-

reysel ve Toplumsal Değişimdeki Rolü Sempozyumu Bildirileri (11-12 Mayıs 2007 Konya-Meram), 
(Konya: Konya İlahiyat Derneği Yayınları, 2008), 141-142. 

97	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 109. 
98	 Yunus Akyürek, “Cahiliye Dönemi Ḳureyş Toplumunda Ḥilf Olgusu”, Sakarya Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi (SAUIFD) 20/38 (Aralık 2018), 50.
99	 Ebu’l-Velîd Muhammed b. Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Velîd b. Ukbe el-Ezrakî, Ah-

bar-u Mekke, thk. Ruşdî es-Salih (Beyrut: Dâr’ul Endelus, ts.), 2/257.



|235|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

ayıplanması, vahşiyane hareketler, kan davası, haksızlığa yol açan riba, içki, 
kumar vs. şeklinde sıralanmakta ve bunlara bilgisizliğin de eklenmesi100 ge-
rektiği ifade edilmişti. Izutsu, câhiliye devrinin tamamen insandışılık ola-
rak nitelendirilemeyeceğini savunur. O, câhiliye Araplarının bazı adetlerinin 
amaçtan yoksun olduğunu; bundan dolayı İslâm’ın o toplumun ahlâkî değer-
lerine ilişkin bazı öz değişiklikler yaptığını savunur.

“İslâm’ın öne çıkışından evvelki ‘Cehalet (Câhiliye) 
Devri’ diye anılan putperestlik çağında, göçebe 
Araplar arasında, çok tanrıya inanışın eseri olan 
garip âdetler ve fikirler, son derece revaçta idi. 
İslâm bunların ekseriyetini, özde ilâhî mesaj ile 
bağdaşmadığı gerekçesiyle kesinlikle reddetmiş; 
ama pek çoğunu, biçim ve özde değişiklikler 
yaparak benimsemiş ve bunlardan, yeni İslâmî 
ahlâk yasasına dahil edilecek yüksek ahlâkî fikirler 
çıkarmayı başarmıştır.”101

Yukarıdaki pasajda davranışların özünde meydana getirilen değişiklik ile 
Izutsu’nun, davranışın amacını kastettiği söylenebilir. Ona göre İslâm dini, 
bazı ahlâkî kavramların içeriğini kendi oluşturmak istediği değer sistemine 
göre yeniden tanımlamış; insan davranışlarına amaç yüklemiştir. Örneğin 
birr kavramı bunlardan biridir.

“Birr; sizin, yüzlerinizi doğuya ya da batıya 
çevirmeniz değildir. (Gerçek olan) Birr; Allah’a 
kıyamet gününe, meleklere, kitaplara ve resullere 
iman etmek; mal varlığından, gözünüzde ne kadar 
kıymetli olursa olsun, yakın akrabaya, yetimlere, 
ihtiyaç sahiplerine, yolda kalmışlara, dilenenlere ve 
(hürriyetlerine kavuşmaları için) kölelere vermek; 
namazı kılmak, zekâtı ödemektir. Bir de, bir kere 
sözleştiler mi ahitlerine sadık kalanlar ve ızdırap ve 
zorluk karşısında tahammülü olanlar, işte samimî 
olanlar (ellezîne sadakû) bunlardır. Allah’tan 
korkanlar (muttekîn) onlardır.”102

100	 İbrahim Sarıçam, “Cahiliyenin Asr-ı Saadet’e Dönüşümünde Kur’ân’ın Rolü”, III. Kur’ân Haf-
tası Kur’ân Sempozyumu Tebliğleri 13-19 Ocak 1997 Ankara, (Ankara: 1998), 21-22. 

101	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 36. 
102	 Kur’ân Yolu, (Erişim 20 Nisan 2020) el-Bakara 2/177.



|236| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

Izutsu “birr” kavramıyla ilgili olarak, dinin şekli kaidelerini yerine getir-
menin dış görünüş itibariyle yerine getirmekten ibaret olmadığını; “birr”in 
Allah’a şirk koşmamak anlamında derin bir inanış olduğunu103 belirtmekte-
dir. Oysaki putperest Araplar için ahlâkî faziletler, daha ziyade babalarından 
ve atalarından miras kalmış değerli toplumsal varlıklardı. Bir kişinin şanı, şe-
refi, her zaman kavminden kendisine bir miras olarak gelirdi. O da bu mirası, 
kendisinden sonra gelenlere aktarmayı kutsal bir vazife olarak hissederdi.104

Izutsu’ya göre İslâm cesareti övmek ve korkaklığı kötü göstermek nokta-
sında câhiliyeden ayrı düşmez. Tıpkı cömertlikte olduğu gibi bu erdemde de 
câhiliyenin tüm aşırı öğelerini kesip atmış, onu tipik bir İslâmi erdem yap-
mıştır. Şirk devrinde cesaret, cesaret gösterisi için yapılırdı. Câhiliye savaşçı-
ları, savaş alanında karşı konulmaz bir arzuyu tatmin için sakınmadan, ge-
rilemeden bir cesaret örneği gösterirlerdi. Bu duygu bazen kontrol edilemez 
bir hal alırdı. İslâm’da bu erdem, başlangıçtaki enerjisinin bir zerresini dahi 
kaybetmeden, kendine has bir değişim geçirmiştir. Artık bu; körü körüne, 
başına buyruk kontrolsüz bir hareket değil, hak dînin davasına hizmet için 
yüce bir amaca yönelik bir cesaret105 olarak tezahür etmeye başlamıştır.

Kur’ân ve hadisler, İslâm Dini’nin çöl Araplarına has “vefa” erdemini, ah-
lâk yasasının önemli bir öğesi olarak benimsediğini ve ona yüksek bir şeref 
payesi verdiğini açıkça göstermektedir. Ancak, İslâm bu erdemi sadece be-
nimseme ile yetinmeyip kendine has bir yol ile olgunlaştırmış ve onu tevhid 
inanışına kanalize etmeyi başarmıştır.106

Bir davranış için iyi bir amaç belirlemek, o davranışın ahlâkî sayılabilmesi 
için gereklidir. Hz. Peygamber’in (a.s.): “Ameller niyetlere göredir.”107 sözü, 
bununla ilgilidir denebilir. Davranışın sonucundaki yarar kadar davranışa 
sevk eden niyet ve niyetteki samimiyet de önem arz eder.108 Bir Müslümanın 
ahlâkî davranışını belirleyen en önemli gerekçe, söz konusu davranışın iyi 
olması, Allah için ve içtenlikle yapılmasıdır. Bu bağlamda düşünüldüğünde, 
câhiliye Araplarının erdemleri, Allah rızası eklemlenerek anlamlı hale geti-
rilmiş, İslâm ahlâk sisteminin parçasına dönüştürülmüştür.
103	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 64. 
104	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 94. 
105	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 123. 
106	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 127. 
107	 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl el-Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, nşr. Muhammed Züheyr b. 

Nasr (b.y.: Dâru Tavki’n-Necât, 1422/2001), “Bed’ü’l-vahy”, 1 (No. 1). 
108	 Cafer Sadık Yaran, “İslam’a Göre Ahlaki Davranış ve Kıstasları”, İslam Ahlakı Temel Konular 

Güncel Yorumlar, ed. Muhammed Şevki Aydın–Ahmet Hadi Adanalı (İstanbul: Diyanet İşleri 
Başkanlığı Yayınları, 2014), 83.



|237|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

Görüldüğü gibi Kur’an Arap kültürüne karşı analitik bir yaklaşım sergi-
lemiştir. Birincisi Kur’an, içerik olarak mutlak iyilik yüklü davranışları onay-
lamıştır. İslam’ın ruhuna halel getirmeyecek uygulamalar kabul görmüştür. 
İkincisi Kur’an, toplumdaki bir davranışın insanlar tarafından hangi amaç-
la yapıldığını ifade etmiş; buna karşılık hangi amaçla yapılması gerektiğini 
açıkça vurgulayarak, davranışlarda niyetin en önemli unsur olduğunu be-
lirtmiştir.

İslam’ın temel bilgi kaynağı Kur’an-ı Kerim ilk tanıştığı toplumdan baş-
layarak insanları yeni bir anlayış ile kültürlemeye başladı. Kur’an’ın amacı 
yeni bir insan ve yeni bir toplum inşa etmekti. Kur’an bir taraftan kültürleme 
sürecine odaklanırken, diğer taraftan bireylerin hangi yeni kazanımlarla kül-
türleneceğine dair işaretlerde bulunuyordu.

Mevcut kültürün tamamen görmezden gelinmesi kültürlenme ve öğren-
me sürecine uygun düşmeyebilirdi. Nitekim Kur’an’ın kültürlenme süre-
cini önceki öğrenmelerden hareketle yaptığı; söylenebilir. İnsanların sahip 
olduğu bazı gelenekleri, adetleri, davranış örüntülerini analiz etti, ayıkladı. 
Onları mevcut kültür üzerinde düşünmeye sevk etti. Bu ayıklamanın birey 
tarafından yapılmasına önem verdi. Çünkü eğer kültürel dönüşüm/öğrenme 
olacaksa bu ancak bireyin etkin katılımıyla olabilirdi. Bu yönüyle bakıldığın-
da Kur’an bireye önemli bir öğrenme ve ahlaki özgürlük tanımış oldu.

Kur’an kültürleme/kültürlenme sürecine böyle yaklaşırken yeni tip insa-
nın hangi davranışlarla donanık olacağını da haber veriyordu. Ya da başka 
bir ifade ile yeni birey geçmişi ile yeni durumu arasında nasıl bir tercihte 
bulunacağını düşünmeye başlamalıydı. Nitekim öyle oldu. İnsanlar bazı 
davranışlarını tamamen; bazılarını da kısmen değiştirdi. Bazı davranışla-
rın arkasındaki niyeti değiştirdi sadece. Ancak şunu belirtmek gerekir ki bir 
davranışı yönlendiren niyetin nasıl kazandırılacağı veya kazanılacağı eğitim 
süreci açısından son derece müşkül bir durumdur.

2. İNSANIN AHLÂKI ÖĞRENMESİ
İncelenen eserler kapsamında Izutsu’nun, herhangi bir ahlak tanımına yer 

vermediği, buna karşılık ahlâk eğitimine ilişkin ise çok az bir görüşe yer ver-
diği görülmüştür. Müellifin ahlak tanımına yer vermemesi kabul görülen bir 
ahlak tanımını kabul ettiği şeklinde yorumlanmıştır. Ahlak tanımı ile ilgili 
tartışmalara burada yer verilmeyecektir. Ancak din eğitimi alanında kullanı-
lan, kabul gören ortak bir ahlak tanımının olmadığı söylenebilir. O bakımdan 
Din Eğitimi Biliminin kapsamlı bir ahlak tanımı üzerinde de çok ciddi çaba 



|238| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

sarf etmesi gerektiği söylenebilir. Izutsu’nun, ahlak kavramını tanımlama-
masına rağmen, tartıştığı konu itibariyle ahlakın çerçevesini çizdiğini ifade 
etmekte yarar var. Zira yazarın konuyu ele alış amaçları arasında ahlak kav-
ramını tanımlamak yoktur. Ancak yazar, çizdiği çerçeve ile ahlak eğitimi/
ahlakı öğrenme bağlamında ipuçları vermektedir. Müllefin insanın ahlakı 
öğrenmesi ile ilgili görüşlerinden hareketle “İnsan Ahlakı Dilini Öğrendiği 
Gibi Öğrenir” şeklinde yalnızca bir tema oluşturulmuştur.

2.1. İnsan Ahlâkı Dilini Öğrendiği Gibi Öğrenir
Izutsu, bireyin –çocukluktan itibaren- ahlâkı nasıl öğrendiğine dair görü-

şünü; bir analoji ile dile getirmeye çalışmıştır. Bu konudaki görüşü şöyledir:

“Tasvir ettiğimiz süreç, aynıyla çocuklardaki 
dil öğrenme sürecidir ve de bu tür araştırmada 
araştırıcı, kendisini bilerek ana dilini öğrenmeye 
başlayan bir çocuğun, ya da bütünü ile meçhul bir 
dil ile karşılaşmış bir dilbilimci antropoloğun o 
tuhaf durumuna koyar. Çocuk ‘elma’ kelimesinin 
kullanımını, ebeveyn-öğreticisinin ona isim 
vermedeki davranışını gözlemleyerek öğrenir ve 
öylece kelime ile aşina olduğu meyve türü arasında 
bir işaret ilişkisi kurar. Bu işlemi birçok kereler 
tekrarlayarak, yeni örnekleri ebat, renk ve şekil gibi 
algılanan nitelikler yardımı ile ‘elma’ sınıfına sokar. 
Çocuğun ahlâkî sözlerin kullanımını öğrenişi de 
aynen bu şekildedir. Belli bir ahlâkî terimi, belli 
bir tip şarta tatbiki öğreniş tarzı, ‘elma’ kelimesini 
belirli bir tür nesneye tatbiki öğreniş tarzından 
herhangi bir esas noktada ayrılmamaktadır.”109

Bu benzetmede Izutsu, çocuğun ahlâkı ailesinden konuştuğu dili öğren-
diği gibi öğrendiğini, kendi gözlemlerinden hareketle ileri sürmüştür. Bu ol-
gusal bir yaklaşımdır, denebilir. Örneğin davranışçı yaklaşıma göre çocuklar 
konuştukları dili herhangi bir şeyi öğrendikleri gibi öğrenirler. Çıkardıkları 
sesler çevresi tarafından pekiştirilen bebekler bunları sürdürürler ve zaman-
la bu sesler konuşma şeklini alır. Psikolinguistik kurama göre ise insanlar 
doğuştan dil öğrenebilmek için özel bir mekanizmaya sahiptirler. Çocuk 

109	 Izutsu, Kur’ân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, 33-34. 



|239|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

çevreyle etkileşimi sonucu konuşulan dili içselleştirir, dil bilgisi kurallarını 
öğrenir ve onunla konuşur.110

Izutsu’nun kullandığı olgusal dil metaforunun ahlak eğitimi açısından 
büyük bir önemi vardır. Ahlak nihayetinde soyut bir içeriğe sahip olsa da 
davranışların dışa yansıyan somut göstergeleri vardır. Çocuk bebeklikten iti-
baren, zihinsel ve ahlaki gelişimine paralel olarak somuttan soyuta bir seyir 
takip eder. Bu dil için olduğu gibi ahlak için de söz konusudur. Örneğin bü-
yüklere karşı saygılı olmayı gelişim dönemine uygun olarak somut şekilde 
gösterirken bu zamanla daha soyut bir şekilde kendisini gösterir.

Kullanılan metaforun ikinci bir boyutu da dilde olduğu gibi insanın ah-
laki bir yatkınlığa sahip olduğu tezidir. İbn Miskeveyh ahlakı insanın dü-
şünmeden kendi davranışlarını ortaya koyduğu hal/durum/yapı/sistem ola-
rak tanımlamaktadır. Aynı zamanda o, insanın ahlakı kabul edecek bir ya-
ratılışa sahip olduğunu111 ileri sürmektedir. Aydın, Akseki’nin “Ahlak, insan 
nefsinde yerleşen öyle bir hey’et (meleke)dir ki, fiiller, hiçbir fikri zorlama 
olmaksızın, düşünüp taşınmadan, bu meleke sayesinde kolaylıkla ve rahat-
lıkla ortaya çıkar.” şeklindeki tanımını analiz ederken insandaki hey’eti “bir 
yatkınlık”112 diye açıklamaktadır. Kant da ahlaki yatkınlık kavramını “zihin-
sel yatkınlık” 113 olarak ifade eder ve “şükran, alçakgönüllülük, saygı veya bir 
buyruğa uyma duyguları, ödevin yerine getirilmesine ilişkin zihinsel yatkın-
lığımızın açık belirtileridir”114 der. Klasik sözlüklerde ahlak, en genel anla-
mıyla ‘insanın yaratılıştan gelen kökleşmiş tabiatı’ olarak ifade edilmekte ve 
her bir insan tekine ait tabiat, fıtrat, mizaç, cibilliyet, şahsiyet, seciye ve huy 
gibi kelimelerle dile getirilen kişilik ve karakter özellikleriyle açıklanmakta-
dır. Ahlakın bu yönüyle toplumsal değil de bireysel (ferdî) bir mahiyet arz 
ettiği115 ileri sürülmektedir.

Bu açıklamalara göre, insan ahlakı öğrenmeye yatkın olarak dünyaya ge-
lir. Ahlakın içeriği ve bireyin ahlakı öğrenme süreci, tıpkı dili öğrenmede 
olduğu gibi, onun nasıl bir ahlaka sahibi olduğu noktasında etkili olduğu 
söylenebilir.
110	 Erden–Akman, Eğitim Psikolojisi, 72-73.
111	 Ebû Alî Ahmed b. Muhammed b. Ya‘kūb b. Miskeveyh el-Hâzin, Tehzîbu’l-ahlâk ve tathî-

ru’l-a’râk (Mısır: et-Terakî, 1317), 4.
112	 Mehmet S. Aydın, “Ahmet Hamdi Akseki’nin Ahlak Felsefesi”, Ahmet Hamdi Akseki Sempoz-

yumu, (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 327/24. 
113	 Mehmet S. Aydın, Tanrı-Ahlak İlişkisi (Ankara: TDV Yayınları, 1991), 26.
114	 Aydın, Tanrı-Ahlak İlişkisi, 27.
115	 Suat Koca, “Ahlak Kavramı Üzerine Etimolojik ve Semantik Bir Araştırma”, Ankara Üniversi-

tesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 57/2 (2016), 132.



|240| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

Diğer taraftan, ahlâk eğitiminde rol model olmanın, öncü olmanın büyük 
bir önemi vardır. Çocuk kendisine model aldığı kişi veya kişilerin davranış-
larını taklit ederek onlarla özdeşleşmeye çalışır. Aile içerisinde model kişiler 
genellikle anne-baba ve diğer aile büyükleridir. Bunlar çocuğun ahlâk ve de-
ğer eğilimlerinin gelişmesinde en öncelikli kaynak durumundadır.116 Çocuk 
bunlardan gördüğü ahlâkla ilgili davranışları öğrenmeye ve onları uygula-
maya başlar. Ahlâk eğitiminde model alma/olma yaklaşımı, önemli görül-
mekle birlikte bunun tek başına karmaşık bir yapı arz eden ahlâkî davranışın 
kazanılmasını açıklamaya yetmeyeceğini belirtmek gerekir. Çünkü eğitim 
süreci karmaşıktır. Basitçe bir etki-tepki; eğiten-eğitilen; öğreten-öğrenen 
vb. şeklindeki denklemlerle ifade edilemeyecek kadar kompleks bir yapı arz 
eder. Eğiticinin nitelikleri ve özellikleri; öğrenenin ilgi, ihtiyaç, beklentileri; 
öğrenme sürecinin dinamikleri ve doğası birlikte düşünüldüğünde bu süre-
ci anlamak uzayıp gidebilir. Nitekim öğretme-öğrenme sürecini açıklamaya 
çalışan literatürün günümüzde bu kadar zenginleşmesi, bu güçlüğün bir ifa-
desidir. Söz konusu din veya ahlâk öğretimi olunca, güçlüğün derecesinin 
arttığını söylemek; abartı sayılmamalıdır.

Izutsu’nun Kur’ân-ahlâk ilişkisini incelediği eserlerinde ahlâk eğitimine 
dair çok fazla görüşe yer vermemesi kabul edilebilir bir durumdur. Çünkü 
mezkûr müellif, ahlâkî kavramların daha çok neliğiyle ilgilenmiş; nasıl öğre-
tileceği üzerinde fazlaca durmamıştır, denebilir. Bundan dolayı, Izutsu’nun 
asıl amacının ahlâk eğitimine odaklanmak olmadığı; ahlâkla ilgili kavram-
ların Kur’ân’la birlikte nasıl değiştiğini ortaya koymak olduğu söylenebilir.

SONUÇ VE ÖNERİLER
Izutsu çalışmalarıyla önemli görülen bir bilim insanıdır. Türkiye’de yazı-

lanlar incelendiğinde, bazı çalışmalarda Izutsu’nun Kur’ân’ı anlamak adına 
ortaya koyduğu metodolojinin önemli ve gerekli olduğu, dolayısıyla fark ya-
rattığı ileri sürülmüştür. Bazı çalışmalarda ise mezkûr araştırmacının çalış-
malarının olumlu karşılanmakla birlikte yeterince tahlil ve tenkit edilmediği 
iddia edilmiştir.

Çalışmalarında Kur’ân ahlak ilişkisini inceleyen Izutsu, ahlâk alanında 
İslâm’la birlikte önemli değişiklikler olduğunu göstermiştir. Ahlâkî kav-
ramlardaki değişimin daha çok dilsel olarak açıklanabileceğini ifade eden 
bir metodoloji oluşturmuştur. Izutsu’nun kullandığı metodoloji semantiktir. 
Semantik kısaca anlam bilimi olarak ifade edilmiştir. Müellif dil içerisindeki 

116	 Hayati Hökelekli, Ailede, Okulda, Toplumda Değerler Psikolojisi ve Eğitimi (İstanbul: Timaş Ya-
yınları, 2011), 289.



|241|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

değişimi veya gelişimi semantik ilmi ile açıklamaya çalışmıştır. Ancak bu de-
ğişimi sadece dilde meydana gelen bir değişiklik değil; din ve ahlâk eğitimi 
alanında bir paradigma değişikliği olarak anlamak gerekir. Bu paradigma 
değişikliğinin din eğitimi açısından incelenmesinin önemli doğurguları ol-
duğu ileri sürülmüştür.

Izutsu, ahlâkı kabul etmek noktasında insan tabiatının ortak ve evrensel 
olduğunu savunmuştur. Ancak insanın onu öğrenmesi, anlamlandırması ve 
referansları, kendisinin de işaret ettiği gibi, birbirinden farklıdır. İnsanın ah-
lakı öğrenmeye yatkınlığı iddiası, konu üzerinde din eğitimi biliminin yeni 
çalışmalar yapma zorunluğunu ortaya çıkarmıştır.

Izutsu Kur’ân’daki temel odak kavramın Allah olduğunu belirtir. Allah’ın 
dinin odak kavramı olması ahlâkî değerlerin tümüyle bu kavramın bir yan-
sıması olmasını gerektirir. Buradan hareketle Izutsu, İslam’da din ile ahlakın 
ayrılmaz bir bütün olduğunu iddia etmiştir. Bu nedenle, din ve ahlakın zo-
runlu birlikteliğinin İslam eğitim felsefesinin amaçlarını belirlemede etkili 
bir unsur olduğu ileri sürülmüştür.

Izutsu bazı evrensel değerleri kabul etmekle birlikte İslâm’ın değer siste-
mine kattığı anlamdan hareketle değerlerin içinde bulundukları kültürden, 
toplumdan, ideolojiden, dünya görüşünden ve yeni bilgiden etkilendiğini ile-
ri sürmüştür. Bu çerçevede din eğitimi biliminin, kültür-değer-eğitim ilişki-
sini açıklayan çalışmalar yapması gerektiği vurgulanmıştır.

Izutsu’ya göre câhiliye döneminin bazı özellikleri, adetleri, davranışları 
reddedilmiş olsa da bazıları çeşitli şekillerde tamir edilmiştir. Özellikle bazı 
davranışların, geleneklerin amaçtan yoksun olması, herhangi bir geçerli il-
keye dayanmaması nedeniyle Kur’ân’ın bu davranış örüntülerini bir ilkeye 
bağladığını ve onlara bir amaç yüklediğini dile getirmiştir. Bu amaç güzel 
davranışların Allah’a saygı çerçevesinde yapılmasıdır.

Izutsu, câhiliye dönemi insanında ahlâk ve karakterini yansıtan bir yapı-
ya rastlandığını ileri sürmüştür. Arap câhiliyesinde, amacı İslâm’dan farklı 
olmakla birlikte, sağlam, düzgün, tutarlı, kendisi ve kültürü için önemli oldu-
ğu düşünülen bir karaktere sahip olmanın, bu karakterle yaşamanın önem-
li olduğu belirtilmiştir. Bu yönüyle bakıldığında karakter yapısı ile karakter 
eğitiminin o dönem insanı için de önemli olduğu; ancak bu karakter eğitimi-
nin amacının İslam’ın kastettiği amaçtan uzak olduğu görülmüştür.

 Kur’ân’da dinî ve ahlâkî kavramları çalışan Izutsu, herhangi bir ahlâk, 
değer veya erdem tanımı yapmamıştır. Çalışmanın bütününe bakıldığında 



|242| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

Izutsu’nun tanım geliştirmemesinin sebebinin herkesçe kabul edilen ahlâk, 
değer ve erdem tanımına sahip olduğu şeklindeki ön kabulü olduğu düşü-
nülmüştür.  Izutsu’nun kabul ettiği bir tanımı paylaşmış olması, kapsamlı bir 
ahlak tanımının yapılmasına katkısının olabileceği söylenebilirdi.

Dinî ve ahlâkî kavramlar konusunda nitelikli bir çalışma ortaya koyan ve 
önemli bir akademisyen olan Izutsu, ahlâk ve değer eğitimine ilişkin olarak 
insanın ahlakı kendi dilini öğrendiği gibi öğrendiğini ileri sürmüştür. Bunun 
olgusal bir tecrübenin ürünü olduğu düşünülmüştür. Ahlak eğitimi konu-
sunda fazlaca bir bilgiye yer vermediği görülen Izutsu’nun kendi çalışmala-
rındaki asıl amacın, ahlâk-değer eğitimine eğilmek olmadığı anlaşılmaktadır.

İslam kültür tarihinde başta Kur’ân’ı anlamak üzere hadis gibi temel kay-
nakları anlamaya dönük çok müellif ve eserleri olduğu görülmektedir. Bunlar 
İslam kültür tarihini zenginleştiren, yarına ışık tutan değerler mahiyetinde-
dir. Bu çalışmada bu önemli değerlerden olduğu düşünülen Izutsu ve eserleri 
Kur’ân-ahlak eğitimi ilişkisi bağlamında incelenmiştir. Benzer çalışmaların 
sayısı arttırılabilir. Benzer çalışmaların İslam eğitim felsefesinin oluşumuna, 
güncellenmesine doğrudan katkı yapacağı düşünülmektedir.

Kur’ân ile ilgili çalışmalar çok boyutlu olabilmektedir. Çalışmanın bir bo-
yutu tefsir, bir boyutu ahlak, diğer bir boyutu ise eğitim olabilmektedir. Bu 
çalışmada da incelenen bilim insanı ve eserlerinin çok boyutlu olduğu görül-
müştür. Buradan hareketle benzer çalışmaların çok ortaklı, disiplinler arası 
bir yaklaşımla yapılması önerilebilir.

Din eğitimi alanında çalışan ve üretenlerin bilimsel anlamda daha iyi an-
laşabilmeleri için kapsamlı, ortak ahlak, değer, ahlak eğitimi, değer eğitimi 
tanımları geliştirmeleri gerekir.

KAYNAKÇA
Akarsu, Bedia. “Semantik/anlam bilim”. Felsefi Terimler Sözlüğü. Ankara: İnkılâp Kitabevi. 1975.

Akyürek, Süleyman. Din Öğretimi. 2. Baskı. Ankara: Nobel Yayınları, 2010.

Akyürek, Yunus. “Câhiliye Dönemi Ḳureyş Toplumunda Ḥilf Olgusu”. Sakarya Üniversitesi İla-
hiyat Fakültesi Dergisi (SAUIFD) 20/38 (Aralık 2018), 33-56. https://doi.org/10.17335/sa-
kaifd.457577.

Aydın, İbrahim Hakkı. “Seküler Ahlâk Bağlamında Din-Ahlâk İlişkisi”. Atatük Üniversitesi İlahi-
yat Fakültesi Dergisi 35 (2011): 1-23.

Aydın, Mehmet S. Tanrı Ahlâk İlişkisi. 1. Baskı. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1991.



|243|Journal of Divinity Faculty of Hitit University, Volume: 19, Issue: 1

Izutsu’nun Kur’ân’daki Ahlâki Kavramlara İlişkin Görüşlerinin Din Eğitimi Açısından Analizi

Aydın, Muhammet Şevki. “İslâm Eğitim Ahlâkı”. İslâm Ahlâkı Temel Konular Güncel Yorumlar. ed. 
Muhammed Şevki Aydın–Ahmet Hadi Adanalı. 201-254. İstanbul: Diyanet İşleri Baş-
kanlığı Yayınları, 1. Basım, 2014.

Aydın, Muhammet Şevki. Din Eğitimi Bilimi, 2. BaskıBasım. Kayseri: Kimlik Yayınları, 2018.

Bayrakdar, Mehmet. “Toşihiko İzütsu Hayatı, Eserleri ve Düşüncesi”. İslâmi Araştırmalar Dergisi 
18/1 (2005), 1-15.

Bilgin, Vejdi. “Câhiliye’den İslâm’a: Değişim ve Süreklilik Bağlamında Sünnet”. Sünnetin Bireysel 
ve Toplumsal Değişimdeki Rolü Sempozyumu Bildirileri. (11-12 Mayıs 2007 Konya-Meram). 
129-142. Konya: Konya İlahiyat Derneği Yayınları, 1. Basım. 2008.

Clark, W. Houston. “Çocuklukta Din”. çev. Adil Çiftçi–Murat Yıldız, Dokuz Eylül Üniversitesi İla-
hiyat Fakültesi Dergisi 10 (1998), l83-205.

Çelik, Celaleddin. “Paradigmatik Bir Açıklama Kategorisi Olarak Medeniyet ve Medeniyet-Din 
İlişkisinin Sosyolojik Analizi”. İslâmi Araştırmalar 21/1 (2010), 52-68.

Ekin, Yunus. “T. Izutsu’nun Kur’ân Semantiği Çalışmaları Üzerine Bir Değerlendirme”. İslâmi 
Araştırmalar Dergisi 18/1 (2005), 96-107.

Erden, Münire–Akman, Yasemin. Eğitim Psikolojisi. 17. Baskı. Ankara: Arkadaş Yayınları, 2008.

Ertürk, Selahattin. Eğitimde Program Geliştirme. Ankara: Meteksan Yayınları, 1994.

Ezrakî, Ebu’l-Velîd Muhammed b. Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Velîd b. Ukbe. Ebu Velîd 
Muhammed b. Abdillah Ahmed b. Muhammed b. Velîd b. Ukbe Ahbar-u Mekke. thk. Ruşdî 
es-Salih. 2 Cilt. Beyrut: Dâr’ul Endelus, ts.

Fayda, Mustafa. “Câhiliye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/17-19. İstanbul: TDV Ya-
yınları, 1993.

Gökçe, Orhan. İçerik Analizi Kuramsal ve Pratik Bilgiler. Ankara: Siyasal Yayınları, 1. Basım, 2006.

Gündüz, Şinasi. “Câhiliyenin Kültürel Kodları”. Milel ve Nihal. 13/1 (2016), 8-27.

doi: 10.17131/milelnihal.24763

Halstead, J. Mark. “Ahlâk Eğitiminde Bir Temel Olarak İslâmi Değerler”. Değerler ve Eğitimi-II 
Sempozyum Bildirileri Kitabı (İstanbul 2012). ed. Recep Kaymakcan, Nuri Tınaz, Z. Şey-
ma Altın, Mahmut Zengin, Ahmet Yasin Okudan, Hulusi Yiğit. 93-105. İstanbul: DEM 
Yayınları, 2015.

Hamidullah, Muhammed. İslâm’a Giriş. çev. Cemal Aydın. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayın-
ları, 2005.

Hökelekli, Hayati. Ailede, Okulda, Toplumda Değerler Psikolojisi ve Eğitimi. 1. Baskı. İstanbul: Timaş 
Yayınları, 2011.

Izutsu, Toshihiko. Kur’ân’da Allah ve İnsan. çev. Süleyman Ateş. İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, ts.

Izutsu, Toshihiko. Kur’ân’da Dînî ve Ahlâkî Kavramlar. çev. Selâhattin Ayaz. 2. Baskı. İstanbul: Pınar 
Yayınları, 1991.

İbn Miskeveyh, Ebû Alî Ahmed b. Muhammed b. Ya‘kūb b. Miskeveyh el-Hâzin. Tehzîbu’l-ahlâk 
ve tathîru’l-a’râk. Mısır: et-Terakî, 1317.

İbn Vehb, Ebû Muhammed Abdullāh b. Vehb b. Müslim el-Fihrî el-Mısrî. el-Câmiʿ fi’l-ḥadîs̱. nşr. 
Mustafa Hasan Ebu’l-hayr. 2 Cilt. Riyad: Dâru İbni’l-Cevzî, ts.



|244| Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 1

Ramazan Diler

Koca, Suat. “Ahlak Kavramı Üzerine Etimolojik ve Semantik Bir Araştırma”. Ankara Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 57/2 (2016), 121-135. doi: 10.1501/Ilhfak_0000001455

Kılıç, Recep. Ahlâkın Dînî Temeli. 4. Baskı. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003.

Kına, Filiz Bayoğlu. “İnsan Doğası ve Ahlakın Yapaylığı: ‘Arıların Masalı’”. Atatürk Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi Dergisi, 63 (Aralık 2019), 619-625.

Kur’ân Yolu. Erişim 20 Nisan 2020. https://kuran.diyanet.gov.tr/

Kuşat, Ali. “Bilişsel Gelişim Açısından Din-Fıtrat İlişkisi”. Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 2/15 (2012), 35-53.

Martı, Huriye. “Hz. Peygamber’i Ahlâkî Bir Model Olarak Benimsemenin Önündeki Engeller 
Üzerine”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 23/1 (2014), 1-12.

Mayring, Philipp. Nitel Sosyal Araştırmaya Giriş. çev. Adnan Gümüş–M. Sezai Durgun. Adana: 
Baki Kitabevi, 2000.

Murphy, Gardner. “Human Potentialities”. Journal of Social Issues 9/S7 (1953), 4-19.

Okumuşlar, Muhittin. Kur’ân’a Göre Din Fıtrat Eğitim İlişkisi. Konya: Selçuk Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 1999.

Özlem, Doğan. Etik. İstanbul: İnkılap Kitabevi, 2004.

Sarıçam, İbrahim. “Câhiliyenin Asr-ı Saadet’e Dönüşümünde Kur’ân’ın Rolü”. III. Kur’ân Haftası 
Kur’ân Sempozyumu Tebliğleri (13-19 Ocak 1997 Ankara). 19-30. Ankara, 1998.

Sat, Nurullah. Japonya’da İslâm Araştırmaları: Eserleri ve Fikirleri Bağlamında Toshihiko Izutsu. Anka-
ra: Ankara Ünivesitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018.

Seber, Abdulkerîm. “Izutsu’nun ‘Kur’ân’da Allah ve İnsan’ Adlı Eserinde Uyguladığı Semantik 
Metodun Tahlil ve Tenkidi”. Hikmet Yurdu 7/13 (Ocak – Haziran 2014/1), 197–228.

Tarhan, Nevzat. Güzel İnsan Modeli. 4. Baskı. İstanbul: Timaş Yayınları, 2012.

Tatar, Burhanettin. “Câhiliye Kavramı Üzerine Felsefi Notlar”. Milel ve Nihal. 13/1 (2016), 29-42.

doi: 10.17131/milelnihal.03669

Yalçın, Mikdat. “Hayır ve Şer Yönünden İnsan Tabiatının Hakikati ve Bunu Değiştirmede Eğiti-
min Rolü”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 23/1(ts.), 475-477.

Yaran, Cafer Sadık. “İslâm Ahlâkında Erdem”. İslâm Ahlâkı Temel Konular Güncel Yorumlar. ed. 
Muhammed Şevki Aydın–Ahmet Hadi Adanalı. İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Ya-
yınları, 1. Basım, 2014.

Yaran, Cafer Sadık. “İslâm’a Göre Ahlâkî Davranış ve Kıstasları”. İslâm Ahlâkı Temel Konular Gün-
cel Yorumlar. ed. Muhammed Şevki Aydın–Ahmet Hadi Adanalı. İstanbul: Diyanet İşle-
ri Başkanlığı Yayınları, 1. Basım, 2014.

Yıldırım, Ali–Şimşek, Hasan. Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. 5. Baskı. Ankara: Seçkin 
Yayınları, 2006.

Zengin, Fethullah. “Câhiliye Araplarında Bazı İyi Ahlâk Örnekleri ve Sebepleri Üzerine Bir De-
ğerlendirme”. İnönü Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/2 (2016), 53-69.


