
Felsefe Dünyası Dergisi, Sayı: 70, Kış 2019, ss. 176-201.

Hakemleme: 18.10.2018 | Kabul: 05.11.2019

KINDÎ EPISTEMOLOJISINDE FAAL AKLIN 
KONUMU

Şenol KORKUT*

1. Bir Filozof Olarak Kindî

Ebû Yusuf Yakub b. İshak b. es-Sabbah el-Kindî (800-870) felsefe, fizik, psi-
koloji, ahlak, geometri, mûsikî, astronomi, astroloji, meteoroloji, zooloji, tıp, 
kimya ve optik alanlarında toplam 300’ü aşan risale telif etmiştir. Günümü-
ze kadar ulaşan ve tabakat kitaplarında kendisine atfedilen eserlerin isim-
leri dahi onun birbirinden bağımsız çok geniş alanlara yoğun bir ilgisinin 
olduğunu göstermektedir. Örneğin büyük oranda felsefi mirasa referansla 
inşa edilmiş eserlerinin yanında parfüm ve damıtım kimyası, arı türleri ve 
onların asil davranışları, kalaycılık, beste ve udun yapısı, evcil kuşlar, kılıç 
türleri, sihirbazlık ışınları, kuyruklu yıldız gibi alanlarda Kindî’nin telifle-
riyle karşılaşmak mümkündür.1 Genel olarak Kindî’nin İslâm felsefesinde-
ki konumunu altı madde halinde şu şekilde özetleyebiliriz. i) Kindî Abbasi 
hilâfeti döneminde antik mirasın Arapça’ya çeviri sürecinde önemli bir rol 
üstlenmiş, bu çeviri sürecinin en başat rehberi ve müfettişi olarak öne çık-
mış, çevrilecek metinleri tespit etmiş, Arapça’ya çevrilen eserlere termino-
lojik açıdan musahhihlik yapmış ve Esûlûcya örneğinde görülebileceği gibi 
eserlerin içeriğinin dinîleştirilmesinde çeşitli tasarruflarda bulunmuştur. 
Araştırmacılar bu dönemde çeviri sürecini üstlenen birincisi Huneyn b. İs-
hak(873) ikincisi Kindî çevresi olmak üzere iki halkadan bahsetmektedirler. 
Kindî halkası çevirilerde çok daha serbest bir tutum takınmış ve yorum-

*	 Eskişehir Osmangazi Üniversitesi,  İlâhiyat Fakültesi, Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü, İslâm Felsefesi 
A.B.D. Öğretim Üyesi, Doç. Dr. 

1	 Mahmut Kaya, “Kindî ve Felsefesi”, Kindî; Felsefi Risaleler, Editör: Mahmut Kaya, İstanbul 2002, ss.67-115.



177

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî Epistemolojisinde Faal Aklın Konumu

lar eşliğinde bir tercüme faaliyeti gerçekleşmiştir.2 ii) Kindî’nin Mutezile 
çevresi ile muhtemel ilişkisinden dolayı bir kelâmcı mı yoksa filozof mu 
olduğu oldukça müzakere edilmiştir. Filozofu “varlık, bilgi, ahlak, siyaset, 
estetik ve bilim felsefesindeki problemlere özgün yöntemler uygulayabi-
len ve özgün çözümler sunabilen insandır” şeklindeki bir tanımlamadan 
hareket edecek olursak hiç şüphesiz ki Kindî’nin de bir filozof olduğu so-
nucuna varabiliriz. İslâm felsefesi tarihinde filozofluğu ve felsefe yapma tü-
rünü sadece Yeni-Eflatuncu Aristoculuk akımına (bilhassa Fârâbî(950), İbn 
Sînâ(1037), İbn Rüşd(1198)) münhasır kılan perspektif çoğu kere Kindî’nin 
bir filozof olmadığını daha ziyade bir kelâmcı olduğunu ileri sürmüştür ki, 
son otuz yılda yazılan felsefe tarihi kitaplarına İslâmi kelâm ekollerinin hat-
ta İbnü’l Arabî’nin (1148) de dahil edildiğini3 göz önünde bulundurursak, 
bu türden bir iddianın kabul edilmesi mümkün değildir. Ayrıca Kindî için 
kelâmî problemlere felsefi çözümler sunan, felsefi problemlere de kelâmî 
bir boyut getiren ve daha ziyade Gazzâlî (1111) sonrası dönem için varit 
olan “kelâmcı-filozof” tabirini kullanmanın da birçok eksikliği bünyesinde 
barındırdığını söyleyebiliriz. Örneğin yer yer felsefi problemlere yönelik 
kelâmî ilkeler çerçevesinde çözüm arayışı geliştirmiş olsa bile onun felsefi 
mirasa bakış açısının salt Mutezileci bir zeminden olmadığı aşikârdır. Daha 
da ötesi, Kindî peygamberlere inzâl edilen ilâhî bilginin (vahiy) zamansız 
bilgi olduğunu vurgulayarak bir bakıma Kur’ân’ın mahlûk olduğunu iddia 
eden Mutezile’ye karşı eleştirel bir tutum takınmıştır. Kanaatimizce, Kindî 
Meşşâî felsefe ile yoktan yaratılışın nasıl uyumlu ve işlevsel çalıştırılabi-
leceğine dair nevi şahsına münhasır bir filozofluk örnekliği sunmuştur. Bu 
türden bir metafizik inşasının yöntemini ise Porfirus’un (305) İsagoci’sinin 
beş tümelini kendine özgü bir kumaşla dokuyarak gerçekleştirmiştir. Keza 
Kindî Aristotelesçi ezelî âlem anlayışına yönelik reddiyesini, Yahya en-Nah-
vî (6.yy.) örneğinde göreceğimiz gibi topyekun bir Aristoteles(M.Ö.322) kül-
liyatını hedef alarak yani bir teolog tavrıyla inşa etmemiştir. iii) Kindî fel-
sefi tedrisata matematik (aritmetik, geometri, astronomi, mûsikî), mantık, 
fizik, metafizik, ahlak ve siyasetin sırasıyla tahsil edilebileceği bir yön tayin 
etmiştir. Kindî her ilim sahası için kullanılabilecek metot konusunda hassas 
davranmış, fizikte matematiksel yöntemin kullanılmasına karşı çıkmış, ma-
tematiksel yöntemin gayr-i maddi varlıklar sahasındaki araştırmalarda kul-
lanılmasını savunmuş, böylelikle matematiği fizikten metafiziğe geçişte bir 
yöntem olarak önermiştir. Aristoteles küllîyatını tedris etmenin başlangıcı-
na matematiği yerleştirmekle Kindî, bu küllîyatı gelenekselin dışında farklı 

2	 Peter Adamson, “Kindî ve Yunanca Felsefe Geleneğinin Kabulü”, İslâm Felsefesine Giriş, Editör:  Peter 
Adamson, Richard C. Taylor, Çeviren: M. Cüneyt Kaya, İstanbul 2008, s. 36

3	 Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi, İstanbul 2009, ss. 301-306.



178

FELSEFE DÜNYASI | 2019/KIŞ | SAYI: 70

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

bir zeminde işlevsel kılmanın mümkün bir örnekliğini sunmuştur. Kindî’nin 
metafizikte matematiksel yöntemin kullanılmasına dair teorisi, 17. Yüzyıl 
felsefesinde metafiziği matematiksel yöntem ve zeminde inşa eden Descar-
tes(1650), Leibniz(1716) ve Spinoza’nın (1677) yaklaşımlarını temelde önce-
ler durumdadır. Fizik ve metafizik sahasının yöntem ayrımlaştırmasının ge-
tirdiği bir sonuç olarak Kindî, Aristoteles(M.Ö.322) felsefesinde daha ziyade 
metafizik sahasında irdelenen birçok kavram ve problemi de, Bayrakdar’ın 
da işaret ettiği şekilde Kur’ânî bir bakış açısıyla, fizik sahasında incelemiş-
tir.4 Kindî’nin fizik sahasına yönelik bu metodu bilahare sudurcu filozoflar 
tarafından fazla karşılık bulmamış, lakin kısmen Gazzâlî tarafından sürdür-
müştür. iv) Kindî’nin felsefe ve din ilişkisine bakışı bir taraftan vahyi bilgiye 
felsefi bilgiye oranla daha fazla rasyonellik ve yakînîlik yüklemesi, diğer 
yandan ise felsefenin İslâm düşüncesinin ayrılmaz bir parçası olarak ko-
numlanmasında öncü bir girişim yapmasından dolayı oldukça önemlidir.5 
Felsefe yapmaya karşı çıkanlara Kindî’nin cevabı; ister özümsesin, isterse 
eleştirel bir tutum takınsın insan zihni için felsefe yapmanın bir zorunluluk 
olarak kendisini gösterdiği şeklindedir. Kindî felsefi terminolojinin farklı 
bir kültürel atmosferde kendisine meşruiyet sağlaması için özel bir gayret 
sarfetmiş ve bu nedenle felsefi terimlerin tanımlarına dair bir sözlük hazır-
lamıştır. Bu bağlamda Kindî’nin felsefeyle uzlaşan dini İslâm dini olarak 
sunduğunu vurgulamak gerekir. Çünkü o, Yahya b. Adî’nin(974) kendisine 
yazdığı reddiyenin içeriğinden öğrendiğimiz kadarıyla, Hıristiyanlığa Red-
diye adlı risalesinde Hıristiyanlığın teslis inancını Porfirus’un İsagoci’sinin 
kavramları çerçevesinde ve bilhassa beş tümelin kelâmî tatbiki neticesinde 
çürütmüştür.6 v) Kindî’nin sadece Latince versiyonundan günümüze ulaşan 
Optik Üzerine (De aspectibus) ve Işınlar Üzerine (De Radies stellatis or stel-
licis) adlı eserleri onun bilim tarihinin bu branşlarında da oldukça etkin 
bir konumda olduğunu göstermektedir. Bu eserlerinde Kindî optiğin bütün 
doğal fenomenler için bir temel ve diğer doğa bilimlerine bir giriş oldu-
ğunu ve her nesnenin aynı zamanda ışın saçan bir varlık olduğuna mün-
demiç ışınımın yasalarının, doğanın yasaları olduğunu ifade etmiştir. Kin-
dî’nin optik ve ışın teorisi birçok açıdan Öklit’in aynı zemindeki teorilerine 
eleştiriler yönelten ve onu aşan bir içeriğe sahiptir.7 vi) Kindî antik Grek ve 
Helenistik felsefenin metafizik, fizik ve psikoloji teorilerinin her bir nüve-
sine yoktan yaratılış teorisini başarılı bir şekilde tatbik etmiştir. Bu yöntem 

4	 Mehmet Bayrakdar, İslâm Felsefesine Giriş, Ankara 2012, s. 163.

5	 Bayrakdar, İslâm Felsefesine Giriş, s. 155,156

6	 Augustin Périer,  “Un traité de Yahya ben Adi Défense du dogme de la Trinité les objections d’al-Kindî” 
Revue de l’orient christian, 22,  1920, ss. 3-21

7	 David C. Lindberg, Theories of Vision, From al-Kindi to Kepler, Chicago and London 1976,  ss.18-25



179

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî Epistemolojisinde Faal Aklın Konumu

ise Pisagor(M.Ö.495, Sokrates (M.Ö.399), Eflâtun(M.Ö.427), Aristoteles, Plo-
tinus(270) ve Proclos(485) gibi filozofların sistemlerine yönelik İslâmî ve 
öncü bir pencere açmıştır. Bu nedenle daha önce herhangi bir filozof ve yo-
rumcuda örnekliğini göremeyeceğiz şekilde, madde, suret, zaman, hareket 
ve mekân ile ilgili felsefi ilkeler yoktan yaratılmış ve hâdis olan bir evren ta-
savvurunun zemininde farklı bir kimlikle ortaya çıkmıştır. Bu nedenle Kindî 
çağdaş din felsefesi ve teizmin temel tezleri açısından da güncel değerini 
korumaktadır. 

Bu makalenin ana konusunu oluşturan Kindî’nin faal akıl teorisi de Kindî 
felsefesinin bütünsel yapısından vareste değildir. Kindî büyük oranda Aristo-
teles’in Ruh Üzerine geleneğini takip ederek akıl türlerini tasnif etmiş, ancak 
bu akılların epistemolojik işlevsellikleri konusunda daha önce herhangi bir 
filozof ve yorumcuda örnekliğini bulmayacağımız unsurlarla bir özgünlük 
sergilemiştir. Esûlûcya’ya yönelik derin vukûfiyeti olmasına rağmen Kindî 
akıl teorilerinde Ruh Üzerine geleneğine bir dönüş yapmıştır. Şüphesiz bu 
tavrıyla Kindî sudur sisteminin en önemli rolünü oynayan Yeni-Eflatuncu 
Nous veya Evrensel Akıl’a daha henüz başlangıçta kesin bir mesafe koymuş 
durumdadır. Faal akıl konusu etrafındaki tartışmalar ise Aristoteles’in Ruh 
Üzerine adlı kitabının III.5. bölümünde irdelediği nous’un ontolojik statüsü 
ve epistemolojik işlevleri üzerinden doğmuş, Helenistik ve Ortaçağ felsefe-
sinde üzerinde en fazla müzakere edilen konulardan birisi olmuştur. Hâdis 
bir evren anlayışı ile bu iki büyük felsefi sistemler dağarcığının bir bakıma 
dışında duran Kindî’nin faal akıl meselesine bakışı ise özel bir ilgiyi hak 
etmektedir. 

Kindî akıl teorisini büyük oranda Akıl Üzerine adlı risalesi üzerinden inşa 
etmiştir. Akıl Üzerine kısa ve sıkıştırılmış bir risale olmasına rağmen, aklın 
seviyeleri, çeşitleri ve Yunan akıl tasniflendirmeleri üzerine Arapça’da ilk 
eserdir. Akıl Üzerine, İslâm felsefesinde daha sonra bir seri halinde yazılacak 
akıl ve nefs risalelerinin de bir öncüsü konumundadır. Risalenin iki tane La-
tince çevirisi vardır ve bu risale Ortaçağ latin felsefesinde de akıl risaleleri 
yazma geleneğinin bir öncüsüdür.8 Aristotelesçi akıl tasnifleri daha önce 
İskender(3.yy.), Themistius(387), Yahya en-Nahvî ve diğer yorumcularca da 
işlenmiş ve Kindî de bu geleneğe özel bir sempati duymuştur.9 Başlangıç-
ta vurgulamak gerekir ki, Kindî bilhassa faal aklın nitelikleri konusunda 
Aristoteles’ten farklı bir tutum takınmıştır. Aristoteles tarafından ayrık, et-
kilenimsiz, ölümsüz ve sonsuz nitelikleri ile tanımlanan faal akıl, Kindî’nin 

8	 Adamson, “al-Kindî”, s. 118. 

9	 Adamson, “al-Kindî”, s. 118. 



180

FELSEFE DÜNYASI | 2019/KIŞ | SAYI: 70

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

nazarında cisimsiz cevher, arızî birlik ve mecâzî illet gibi niteliklerle dona-
tılarak bir dönüşüme tâbi tutulmuştur. 

Kindî’ye göre dört çeşit akıl vardır:

“Birincisi, sürekli fiil halinde bulunan (fa’âl) akıldır.			 

İkincisi, nefste güç halinde bulunan akıldır. 				  

Üçüncüsü, nefste güç halinden fiil alanına çıkan kazanılmış (müstefâd) akıldır.

Dördüncüsü beyânî (veya zâhir) veya ikinci bilfiil adını verdiğimiz akıldır.”10  

Kindî’nin Aristoteles’e atfen temellendirdiği bu şekildeki bir akıl teorisi, 
bilahare İslâm meşşâî filozoflarında sistematik bir hal alacak akıl teorile-
rinin nüvesi olacaktır. Başka bir ifade ile Aristotelesçi-İskenderci akıl tas-
nifleri yaptığımız bu kısa alıntı sayesinde İslâm felsefesine dâhil olmuştur.

Kindî Yeni-Eflâtuncu Bir ve Nous teorilerinin Esûlûcya üzerinden dinî-
leştirilmelerine katkı yapmış veya bir dizi değişikliği onaylamıştır. Yeni-Ef-
lâtuncu akıl teorisi ile bu kadar içli dışlı olan bir Kindî’nin kendi akıl te-
orisinde Ruh Üzerine geleneğine dönmesi ise ilginçtir. Kanaatimizce eğer 
Kindî, büyük oranda âşina olduğu Yeni-Eflâtuncu kozmik akıl anlayışına sis-
teminde yer açsaydı sudurcu yaratılışa karşılık olarak yoktan yaratılış teori-
sini savunamayacaktı. Çünkü Yeni-Eflâtuncu kozmik akıl aynı zamanda ya-
ratıcı yani varlık veren illet kimliğiyle de ön plana çıkmaktadır. Öte yandan 
Kindî sudurcu yaratılış teorisi ile Aristotelesçi-İskenderci dört akıl ayrımını 
belirli bir sistem dâhilinde bir sentez yapma girişimine de girmemiştir. 

2. Akıl Tasnifleri ve Kökenleri

Kindî Tarifler Üzerine adlı risalesinde genel olarak aklı “varlığın hakikatle-
rini kavrayan basit cevher” olarak tanımlamaktadır.11 Öncelikle bu tanım-
lama epistemolojik bir bakışla yapılmıştır. Ancak Uysal bu tanıma ahlaki 
bir değer yükleyerek bu seviyedeki bir aklın sahibinin varlık yapısını doğru 
kavrayıp, bu âlemdeki konumunu da doğru belirleyeceğini, eğilimlerinin 
ve yeteneklerinin bilincinde olacağını bu sayede insanın aklının rehberli-
ğinde davranışlarını da doğru tanzim edeceği şeklinde ahlaki bir çıkarım 
yapmaktadır.12 Buna paralel olarak böylesine bir akıl tarifinin aynı zaman-

10	 Kindî, “Risâle fi’l-Akl”, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, Neşr. Muhammed Abdu’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahire 
1950, s. 353-355,  “Akıl Üzerine”, Felsefî Risaleler, Çeviren:  Mahmut Kaya, İstanbul 1994, s. 149, 151.

11	 Kindî, “Risâle fî Hudûdi’l-Eşya ve Rusûmiha”,  Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, Neşr. Muhammed Ab-
du’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahire 1950, s.165. “Tarifler Üzerine”, Felsefi Risaleler, Çeviren:  Mahmut Kaya, 
İstanbul 1994, s. 57.

12	 Enver Uysal, “Kindî ve Fârâbî’de Akıl ve Nefs Kavramlarının Ahlaki İçeriği”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, 13/ 2, Bursa 2004, s. 143.



181

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî Epistemolojisinde Faal Aklın Konumu

da insanın âlemdeki yerine dair bir bilinci içerdiği dolayısıyla kozmolojik 
bir boyutu vardır. Keza Kindî Cisimsiz Cevherler Üzerine adlı risalesinde faal 
aklın etkisiyle bilkuvvelikten kurtulup müstefâd ve bilfiil akıl şeklinde bir 
yetkinleşme yakalayan nefsi cisimsiz bir cevher ve cisim olan şahısları ku-
şatan bir küllî13 olarak tanımlamıştır. Kindî’ye göre zorunlu olarak cisimsiz 
cevherler çoktur.14 Şu halde Kindî epistemolojisinde cisimsiz cevherler adı-
na belirlenen bütün nitelikleri genel olarak akıl özel olarak da faal aklın da 
taşıdığını ve aynen nefs gibi aklın da cisimsiz cevherler kategorisine dahil 
edildiğini söyleyebiliriz. Kindî’nin nefs ve aklı daha başlangıçta cisimsiz bir 
cevher olarak tanımlaması,  Ruh Üzerine III-5’teki aklın yani faal aklın bir 
töz olup olmayacağını muallâkta bırakan Aristoteles’e göre çok daha açık ve 
kesin bir tutumdur. Keza Kindî’nin insani-bilkuvve aklın cisimsiz bir cevher 
olarak nefse işaret ettiğini belirtmesi, söz konusu bilkuvve aklı tamamen 
maddî/heyulânî bir çerçevede inşa eden Ruh Üzerine geleneğine bir aksüla-
mel olarak okunabilir. Bu nedende Ruh Üzerine geleneğinde bilkuvve akıl-
dan bilfiil akla geçişte önemli bir problem olarak karşımıza çıkan tabula 
rasa meselesini Kindî herhangi bir şekilde gündemine almamıştır. “Sûretin 
(bilginin, varlığa ait şekillerin) nefiste bulunuşu, bir şeyin kapta bulunuşu-
na ve cismin üzerindeki resme benzemez”15 derken Kindî tam da bu noktada 
bilkuvve/heyûlânî aklı boş bir tablo ile, bilfiil/aktüel aklı da bu tablo üze-
rinde yazılmış harflerin temsiliyle açıklayan Ruh Üzerine geleneğinden bir 
kopuş gerçekleştirir.  Şu halde Kindî faal akıl ve insani aklın epistemolojik 
etkileşimini, aşkın bir fâlin maddî bir zemin/muhatap üzerinde etkisi ve ta-
sarrufundan ziyade, cisimsiz cevherlerin (faal akıl ve nefs) ortak paydası ve 
olası etkileşimleri çerçevesinde incelemeye almış durumdadır. Şimdi Kin-
dî’nin akıl ayrımları ve tanımlarına daha yakından bakabiliriz.

2.1. Sürekli Fiil Halinde Bulunan (Faal) Akıl (İnsan Ruhunun Dışında)

Sürekli fiil halinde bulunan faal akıl, nefsi bilkuvve halinden bilfiil akleden 
durumuna getiren akıldır. Bu aklın aklettiği nesne ile kendisi aynı değildir. 
Yani burada akıl ve ma’kul özdeş değildir. Faal akıl akıllar silsilesinde ilk 
aklı oluşturmaktadır. İlk akıl diğer üç akıl üzerinde belirleyicidir ve insani 
akla küllîleri veren akıldır. 

13	 Kindî, “Risâle fî Ennehû Tûcedu Cevâhiru  lâ Ecsâme”, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, Neşr. Muhammed 
Abdu’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahire 1950, s. 303,304, s.267, “Cisimsiz Cevherler Üzerine”, Felsefi Risaleler, 
Çeviren: Mahmut Kaya, İstanbul; İz Yayıncılık, 1994, s.129.

14	 Kindî, “Risâle fî Ennehû Tûcedu Cevâhiru  lâ Ecsâm”,  s.269,  “Cisimsiz Cevherler Üzerine”, s.130.

15	 Kindî,  “Risâle fi’l-Akl”, s. 353,354, “Akıl Üzerine”, s.149,150.



182

FELSEFE DÜNYASI | 2019/KIŞ | SAYI: 70

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

2.2.Bilkuvve akıl (Tamamen Bilkuvvelik İçindeki Akıl) 

Kindî’ye göre nefs bilfiil akletmediği sürece kuvve/güç halinde bulunan 
akıldır ve onun akıl tasnifinde bilkuvve akıl ikinci sıradadır. Bu akıl insanın 
dışında değildir; ancak onunla birlikte vardır. Dışarıdan bir akıl vasıtasıyla 
bilfiil akıl konumuna çıkmaktadır. İlk akıl olan faal akıl bilkuvve aklı, kuv-
velikten bilfiilliğe geçiren etkin sebeptir. Ancak faal akıl bu süreçte bilkuvve 
akılla herhangi bir birleşme gerçekleştirmez, onun müdahalesi doğrudan 
bir etkilenimdir. Çünkü faal akıl bilkuvve akla dışarıdan müdahale eden ve 
etkilenimsiz olan bir akıldır. Bu nedenle Kindî faal aklın aklettiği şeyle ken-
disinin aynı olmadığını söylerken aslında onun bilkuvve akıl kategorisine 
düşmeyeceğini ifade etmektedir.16 

2.3.Müstefâd Akıl (Kazanılmış Akıl, İlerde Bilfiil Olacak Akıl, Bilkuvveliğin 
İkinci Seviyesi, Bilfiilliğin Birinci Seviyesi)

Kindî’ye göre bu akıl nefsin önceden edindiği bilgiye denk düşmektedir. Bu 
bilgi kendisinde bilkuvve olarak vardır ancak daha sonra faal aklın rolüyle 
bilfiil hale gelmiştir. Bu akıl edindiği bilgiyi dilediği zaman ortaya çıkara-
bilir. Kindî büyük oranda bu aklın nefse dışarıdan geldiğini veya dışarıdan 
bir müdahale ile nefste ortaya çıktığını ileri sürmektedir. Bu aklın bilfiil 
akıl olması, idrak edilebilirlerle birleşmesi sonucunda gerçekleştir. Sûretleri 
veya tümelleri insan nefsinde idrak eden akıl bu akıldır. Bu aşamada akle-
den özne ile akledilen nesne aynı şey olmakta, akıl ve mâkul birlikteliği ku-
rulmaktadır ki Kindî ilk akıl olan faal akıl için bunu mümkün görmemişti.17 
Bu aşamada nefs (bilkuvve akıl) artık nefsliğini terk ederek başka bir akıl 
olmaktadır. Böylece Kindî akıl ve mâkul özdeşliğini bilkuvvelikten bilfiil-
liğe geçiş sürecinin zorunluluğuna bağlamakta, dolayısıyla akıl ve mâkul 
özdeşliğini sadece ilâhî akla hasreden Aristotelesçi ve Yeni-Eflatuncu epis-
temolojiden farklı bir tutum takınmaktadır. 

2.4.Beyani (veya zahir) Akıl veya Tamamen Bilfiillik İçindeki İkinci Akıl 
(İkinci Bilfiillik)18

Kindî’ye göre bu akıl nefsteki bilgiyi ortaya koyan, onu görünür bir feno-

16	 Kindî,  “Risâle fi’l-Akl”, s. 353-355, “Akıl Üzerine”, s.149-151, Cevher Şulul, Kindî Metafiziği, İstanbul, 
2003, s. 127. 

17	 Kindî, “Risâle fi’l-Akl”, s. 353-355, “Akıl Üzerine”,  s.149-151, Şulul, Kindî Metafiziği, s. 127.

18	 Kindî’nin risalelerinin modern neşrini gerçekleştiren Ebû Rîde ve el-Ehvânî dördüncü aklı es-Sânî 
şeklinde, Bedevî ise el-Beyânî şeklinde, Fahri ise el-Bâ’in şeklinde okumuşlar, birçok İslâm felsefe-
cisi, el-Beyânî şeklindeki okumayı esas alarak bu aklı zahir akıl şeklinde isimlendirmişlerdir. Mahmut 
Kaya, “Kindî ve Felsefesi”, s. 149, Kamil Sarıtaş, “Kindî’nin Akıl teorisinin Kaynağı Sorunu Üzerine”, 
Dini Araştırmalar, 14/40, Ankara- 2012, s. 94. Ancak Kindî’nin Akıl Üzerine risalesinin doğrudan 
kaynağı arasında Aristoteles’in Ruh Üzerine adlı eserini kabul edersek, bu durumda Ruh Üzerine’ye 



183

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî Epistemolojisinde Faal Aklın Konumu

mene çeviren ve diğer akıllar tarafından görülmesini sağlayan akıldır. Müs-
tefâd akıl ile ikinci bilfiil akıl arasındaki fark birisinin statik, durgun, kendi 
kendine işleyen akıl olması ikincisinin ise dinamik, hareketli ve ürünleri-
ni dış varlıklara gösteren akıl olmasıdır. Diğer bir ifadeyle müstefâd aklın 
önceden edindiği bilgi kendisinde bilkuvve olarak vardır, zahir veya bilfiil 
akılda ise bu bilkuvve bilgi bilfiil olarak ortaya çıkmaktadır.19 Yani aklın bu 
aşaması nefsin insani ikinci aklın üzerinde işlevsel olmasıyla ortaya çık-
maktadır. Bir bakıma zahir veya bilfiil akıl, müstefâd aklın fiilî hali, ürettiği 
bilgileri istediği zaman, istediği şekilde kullanabilme ve açıklayabilme du-
rumudur.20 Öte yandan bilkuvve akıl ile müstefâd ve bilfiil akıl arasında-
ki farklar kendisini en fazla zihnin soyutlama süreçlerinde göstermektedir. 
Buna göre müstefâd ve bilfiil akıl tikellikten evrenselliğe geçiş sürecinin 
getirdiği bir düzeydir. Müstefâd ve bilfiil akıl düzeyinde kavramlar zihinde 
süreçsel olarak küllîleşmiş düzeydedir. Yani küllîler kazanılmış akılla eşde-
ğerdir ve bu haliyle kavramların soyutlanarak küllîleşmesi aklı bilkuvvellik-
ten bilfiilliğe doğru sürüklemektedir.  

Öte yandan, Kindî epistemolojisini akıl kavramı üzerinden değil büyük 
oranda nefs kavramı üzerinden inşa eder. Onun için önemli olan epistemik 
araçların akılla ilişkisi değil, nefsin açılımı olarak hangi alanlara ve görev-
lere tekabül ettiğidir. Kindî duyu bilgisi ile akıl bilgisini kıyaslarken aynen 
Aristoteles’i takip etmektedir. Duyunun sûreti duyu yetisi ile aklın sûreti 
ise aklın yetisi ile aynileşmektedir.21 Buna göre sûret iki çeşittir. Bunlardan 
biri duyu ile elde edilen maddi (heyûlani) sûret, ikincisi ise madde ile iliş-
kisi olmayan, tür ve türün üstündeki varlıkların yani cinslere ait olan aklın 
verileridir. Nasıl ki nefs tarafından algılanan şey, algılayan şeyse akıl için de 
durum aynıdır. Nefs aklı kullanmaya başlayınca sûret yani bilgi nefsle bir-
leşir. Daha önce sûret nefste güç/bilkuvve halinde mevcutken, şimdi bilfiil 
mevcut olmuştur. Bilfiil mevcut olmuş bu sûret nefs açısından kazanılmış 
akla tekabül eder. Bu durumda nefs varlığın türlerini (küllîleri) bilen akıl 
olmuştur.22 Bilfiil akıl varlığın türlerini yani küllîleri sürekli fiil halinde ilk 
akıl olan faal akıldan almıştır. Burada faal akıl verici insani nefs veya akıl 
ise alıcı konumundadır. Çünkü nefsin akletmesi bilkuvve/güç halinde, faal 
aklınki ise fiil halindedir. Kindî’ye göre alıcı olan bir şey verici olana karşı 
fiil halinde değil, güç/yani bilkuvve halinde olmak durumundadır. Bir şey 

tekâbül eden parçalar doğrultusunda Kindî’nin dördüncü aklını, ikinci akıl veya ikincil bilfiil akıl şeklin-
de adlandırmak daha tutarlı gözükmektedir. 

19	 Kindî, “Risâle fi’l-Akl” s. 353-357, “Akıl Üzerine”, s.149-152, Şulul, Kindî Metafiziği,  s. 128.

20	 Uysal, “Kindî ve Fârâbî’de”, s. 144.

21	 Peter Adamson, al-Kindî,  s. 121.

22	 Kindî, “Risâle fi’l-Akl”, s. 353-355,  “Akıl Üzerine”, s. 150.



184

FELSEFE DÜNYASI | 2019/KIŞ | SAYI: 70

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

karşısında alıcı durumda bulunan her şey kendiliğinden fiil alanına çıka-
maz. Eğer bunu yapabilseydi o da sürekli fiil halinde bulunurdu. Çünkü faal 
akıl öteden beri mevcuttur. Şu halde insani nefs veya onun akleden kısmı, 
ilk akıl olan faal akıl sayesinde bu durumdan çıkmakta ve bilfiil akledici du-
rumuna geçmektedir. Akli sûret (yani bağımsız hale gelen bilgi) nefsle bir-
leşince nefs ve akıl tek bir şey haline gelir. Bu da aklın hem akleden hem de 
akledilen olduğu anlamına gelir. Yani müstefâd akıl seviyesinde akıl ve nefs 
özdeşleşmektedir.23 Ancak bu noktada şunu vurgulamak gerekir ki insani 
aklın başlangıçtaki durumu, ikincil ve üçüncül akıl olarak seyrettiği gelişim 
aşamaları, sürekli bilfiillik içinde bulunan faal aklın değişmezliğinden ve 
sürekliliğinden pay almamaktadır.24 Aklın bu aşamasında akıl ve mâkul nes-
ne bir ve aynı şey olmaktadır. Diğer bir deyişle elmadaki kırmızılık benim 
ruhumdaki kırmızılığın aynı değildir. Bu nedenle ilk akıldaki mâkul benim 
aklımdaki mâkul/küllî ile her zaman aynı değildir. Adamson’a göre Kindî bu-
rada insani nefsle faal aklı özdeşleştirmekten özellikle kaçınmaktadır. Akle-
dilirler/küllîler duyudan değil doğrudan ilk akıldan kazanılmaktadır; ancak 
hiçbir zaman insan nefsindeki küllî ile faal akıldaki küllî aynileşmemekte 
dolayısıyla faal akıl daima aşkınlığını korumaktadır.25

Bilkuvve akıl insani aklın ilk derecesidir ve sadece akli sûretleri idrak 
yeteneğine sahiptir. Akli sûretleri bir kere idrak ettiğinde o bilfiil düşünen 
olur ve bilfiil akıl haline gelir. Şu halde biz bu bilfiil akılda sûretlerin edinil-
miş olduğunu kabul ederiz. Böylece bizim yeteneğimiz daha fazla gelişmiş 
olur ve bu duruma da Kindî müstefâd akıl adını verir. Bu akıllar üç değişik 
pozisyonda olabilir. Tamamen bilkuvve ve geçici olarak bilkuvve ancak ge-
lecekte bilfiil olacak akıl ve tamamen bilfiil akıl.  Fitzmourice Kindî’nin in-
sani aklın özellikle ikinci ve üçüncü aşamalarını Aristoteles’in Ruh Üzerine 
417a21-29 nolu metinden ürettiğini ileri sürmektedir.26 Metin şu şekildedir.

“Gücü ve entelekheia’yı (yetkin fiil) ilgilendiren şey konusunda ayrımlar 
yapmamız gerekir; çünkü bu tartışmada onlardan (bu ayrımları ç.n.) açıklığa 
kavuşturmadan söz ettik. Gerçekte bir anlamda bir varlığın bilgin olması, 
bir insanın bilgin olmasıyla aynı tarzdadır; çünkü insan, bilgin olan ve bili-
me sahip varlıklar sınıfına girer; fakat diğer bir anlamda, gramer bilimine 
sahip kişiye bilgin deriz. Oysa onlardan her birinin bilkuvve olması aynı şe-
kilde değildir. Bilgin, cinsi ve maddesi bu tür mahiyette olduğundan, bilkuv-

23	 Kindî, “Risâle fi’l-Akl” s. 354-357,“Akıl Üzerine”, s. 151. 

24	 Redmond Gerard Fitzmourice, al-Kindî on Psychology, Unpublished Masters Thesis, McGill University,  
Institute of Islamic Studies, Montreal 1971, s. 83.

25	 Adamson, “al-Kindî”, s. 125. 

26	 Fitzmourice, “al-Kindî on Psychology”, s. 86,87.



185

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî Epistemolojisinde Faal Aklın Konumu

vedir (Kindî’nin tasnifinde ikinci akıl seviyesi) ve gramerci, eğer hiçbir dış 
engel kendisinin gramer bilimi yapmasına engel olmazsa, bilimini istediği 
gibi gerçekleştirmeye yetenekli olduğu için bilkuvvedir (Kindî’nin akıl tas-
nifinde üçüncü akıl seviyesi). Nihayet bilimini uygulayan kişi, entelekheia 
halinde bir bilgindir ve gerçek anlamda bu şeyin A olduğunu bilir(Kindî’nin 
tasnifinde dördüncü akıl seviyesi).”27

Fitzmourice, Kindî’nin insani aklın gelişim aşamalarını büyük oranda 
yukarıdaki alıntı etrafında şekillendiğini ve Kindî’nin Akıl Üzerine risalesi-
nin doğrudan Aristoteles’in Ruh Üzerine adlı yapıtından üretildiğini ancak 
Kindî’nin Ruh Üzerine’nin tüm metnine ulaştığına dair bir kanıtın olmadığı-
nı, Kindî’nin metninde Ruh Üzerine’ye içkin birçok ana fikrin bulunmadığını, 
Akıl Üzerine’de bir kompozisyon bütünlüğünün olmadığını, bunun da sebe-
binin Kindî’nin Ruh Üzerine’ye yönelik kopuk kopuk metinlere sahip olma-
sından kaynaklandığını ileri sürmüştür.28 Keza Fitzmourice akıl teorilerinde 
Kindî’nin İskender’den etkilendiğine dair bir unsurun bulunmadığını, kaza-
nılmış veya müstefâd akıl ayrımının doğrudan Ruh Üzerine’den üretildiğini, 
müstefâd aklın manasının her iki filozofta da farklı olduğunu, bu babda Kin-
dî terminolojisinin İskender’den farklı olduğunu, Kindî’nin temel amacının 
akıl ve nefs konusunu bizzat Eflâtun ve Aristoteles şemsiyesi altında ele 
almak olduğunu iddia etmiştir.29 Öte yandan Jean Jolivet ise Yahya en-Nah-
vî’nin Ruh Üzerine’ye yazdığı şerhin Kindî’nin ulaşabileceği kadar yakınında 
olduğu ve bu şerhin Kindî’nin kaynakları arasında olduğu şeklinde bir bilgi 
aktarır. Ancak Adamson Kindî epistemolojisinin Yahya en-Nahvî’ye karşıt 
olduğunu, bu nedenle Kindî’nin doğrudan kaynağının Yahya en-Nahvî ola-
mayacağını ileri sürmüştür.30 Adamson’a göre Akıl Üzerine, Ruh Üzerine’nin 
III, 4.5 kısmının bir yorumu gibidir. Çünkü Aristoteles bu bağlamda duyu ve 
aklın bilgi elde etme yöntemlerini paralel bir şekilde açıklamıştır. Duyu ile 
duyusal sûret, akıl ile akılsal sûret arasındaki paralellik ve kıyaslamalar Ruh 
Üzerine’nin evreninden yapılmaktadır. 31

Bu noktada bilkuvve aklın nasıl bilfiil olabileceği şeklindeki probleme 
dönebiliriz. Kindî bu aşamada muhtemeldir ki soyutlamanın da dahil ol-
duğu bir dizi empirik açıklama yapmıştır. Soyutlamaya dair açıklamalar 
Kindî’nin ardılları Fârâbî ve İbn Sînâca da yoğun bir şekilde kullanılmıştır. 
Ancak Fârâbî ve İbn Sînâca kullanılan nefsin duyu yetileri vasıtasıyla ulaşı-

27	 Aristoteles, Ruh Üzerine, Çeviren: Zeki Özcan, Ankara 2014, s.  96,97

28	 Fitzmourice, “al-Kindî on Psychology”, s. 88.

29	 Fitzmourice, “al-Kindî on Psychology”, s. 96, 97. 

30	 Adamson, “al-Kindî”,  s. 118. 

31	 Adamson, “al-Kindî”,  s. 118, 119. 



186

FELSEFE DÜNYASI | 2019/KIŞ | SAYI: 70

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

labilecek bir küllî anlayışını Kindî kabul etmemektedir. Bu bağlamda Kindî 
doğrudan bizim nasıl düşündüğümüze dair entelektüel bir açıklamaya odak-
lanmıştır. Öyle ki onun açıklaması duyumsama ile paralel olmasına rağ-
men duyumsamadan farklıdır. Kindî akli bilginin neliğine dair bir problemi 
duyu bilgisine kıyaslayarak açıklamaktadır. Duyumsama dışarıdan duyusal 
bir sûret vasıtasıyla olduğu gibi, akıl da dışarıdan akli bir sûret vasıtasıyla 
bilfiil olmaktadır. Şu halde maddi sûret duyu algısından gelmekte maddi 
olmayan sûret ise akıldan gelmektedir. Duyusal sûret renk, şekil, koku, do-
kunma gibi bireysel içeriklere referans verirken akli sûret zamansız ve ev-
rensel bir içeriği mündemiçtir. Akli sûret duyu bilgisinden üstündür. Akli 
sûret zihnin bir tekâmülüdür ve bu sûret bizi aklın nihai türüne götürür. Bu 
bağlamda Kindî’nin bilfiillik bakımından faal akıl ile bilkuvve aklı arasında 
kurduğu ilişkiye dair metni farklı yorumlamalara konu olmuştur. Kaya ilgili 
pasajı “Madde ve fantezi ile ilişkisi bulunmayan bu sûret (bağımsız bilgi), 
nefs açısından kazanılmış akıldır (el-aklu’l-müstefâd). Yani nefs varlığın tür-
lerini (küllîleri) bilen bu aklı, sürekli fiil halindeki ilk akıldan (fa’âl akıldan) 
almıştır”32 şeklinde çevirmiştir. Türker ise ilgili cümlenin “maddesi ve ha-
yali bulunmayan suret, nefsin, sürekli fiil halindeki şeylerin türlüğü olan 
birinci akıldan aldığı akıldır” şeklinde tercüme edilmesi gerektiğini belirte-
rek, “sürekli fiil halindeki şeylerin türlüğü” ifadesindeki türlük (ne’viyyet) 
kelimesinin aklın küllîliğine delalet ettiğini, “sürekli fiil halindeki şeyler” 
ifadesinin ise nesnelerin suretlerine değil, oluş ve bozuluşa konu olmayan 
aklî varlıklara delalet ettiğini ileri sürmüştür.33 Türker’e göre, küllî/faal akıl 
nefse suretleri verdiğinde nefs akılla karşılaşmakta, bu noktada küllî/faal 
akıldan farklı ve dıştaki şeylerin suretlerine tekabül eden ikinci bir akıl doğ-
makta, ancak bu durum nefs ile küllî/faal aklın ittihad ettiği bir durum or-
taya çıkarmamakta, küllî/faal aklın bilgisi nefse intikal ettiğinde şeylerin 
suretlerine dönüşmektedir. Keza nefs kuvveden fiile intikal ettiğinde, küllî 
aklın bilgisi nefsteki benzer şeylerin suretlerine dönüşmekte; dolayısıyla 
bilkuvve akıl (nefs) karşılıklı bir etkileşim içine girmektedir. Bu nedenle 
Türker’e göre, Kindî küllî/faal akıl ile müstefâd aklı özdeşleştirmekten ka-
çınmaktadır; çünkü küllî faal akıl bir zât ve cevher iken nefse intikal eden 
akıl bilgisel bir suret konumundadır.34 Faal/küllî aklın daima bilfiil olan şey-
lerin türlüğü şeklinde tanımlanması aynı zamanda bu aklın oluş ve bozu-
luşa konu olmayan akli varlıklar kategorisine dahil olduğunu göstermek-
tedir.35 İnsan nefsi küllî akıldan aldığı yetkinleşme ile ilâhîleşmekte ve bir 

32	 Kindî, “Risâle fi’l-Akl”, s. 353-355,  “Akıl Üzerine”, s. 150.

33	 Ömer Türker, İslâm’da Metafizik Düşünce, Kindî ve Fârâbî, İstanbul 2019, s. 36.

34	 Türker, İslâm’da Metafizik Düşünce, Kindî ve Fârâbî, s. 36, 37.

35	 Türker, İslâm’da Metafizik Düşünce, Kindî ve Fârâbî, s. 36.



187

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî Epistemolojisinde Faal Aklın Konumu

bakıma ölümsüzlüğü yakalayabilmektedir. Bu türden bir akli yetkinleşme, 
insanın metafizik âleme bir pencere açmasına vesile olmaktadır.36

Bu noktada Kindî küllîlerin insan zihninde oluşmasına dair problemde 
Aristoteles geleneğinden ayrılmaktadır. Kindî’nin insanların genel ve küllî 
kavramları doğrudan duyu algısıyla elde edebileceklerini düşünmediğini 
ileri süren Adamson bu durumu şu örnek üzerinden daha berrak bir şekilde 
açıklamaktadır. “Buna göre ben, fil gibi bir küllî kavramını sadece bir tek file 
hatta bir fil sürüsüne bakarak kazanamam. Kindî’ye göre ben bir file baktı-
ğımda sadece bir “duyulur sûret”, bir başka ifadeyle filin görsel bir temsi-
lini elde etmekteyim. Hâlbuki bu, tamamen gayri maddi kavramdan, yani 
Kindî’nin küllî sûret anlamında “sûret” olarak da isimlendirdiği fil türünden 
ayırt edilmelidir.”37 

Kindî’nin söz konusu küllîleşmeyi bağışlayan ilk aklı Aristoteles’in Ruh 
Üzerine III.5’teki meşhur faal/yapıcı aklına tekabül etmektedir. Aristoteles 
Ruh Üzerine III.5’te faal aklı bazen düşünür bazen düşünmez şeklinde tav-
sif etmişti. Kindî ise bu aklın sürekli bilfiil halinde olabileceğini belirterek 
bu konuda Aristoteles’in görüşünden ayrılmaktadır. Keza Aristoteles faal 
aklı ayrık, etkilenimsiz, ölümsüz, sonsuz ve hatırlama gücünden yoksun bir 
akıl olarak tarif etmişti. Yine bu özellikler Kindî’nin faal aklının nitelikle-
ri arasında zikredilmemektedir. Ayrıca Kindî faal aklın bilkuvve aklı bilfiil 
akla dönüştürürken kullandığı renkleri bilfiil yapan ışık analojisine başvur-
mamaktadır.38 O ışık analojisini daha ziyade nefs bağlamında kullanmıştır. 
Bütün bu açıklamalara rağmen her ne kadar Adamson Kindî’nin faal aklın 
Aristoteles’in faal aklı ile eş tutulamayacağını belirtse de, insan ruhunun 
dışında ve aşkın olmasından dolayı Kindî’nin ilk akıl olarak kastettiği aklın 
ancak faal akıl olabileceğini söyleyebiliriz. Şu halde ilk akıl olan faal akıl 
Kindî’ye göre daima bilfiil halde bulunan, bütün küllîlerin ilkesi, insan nef-
sinin bilfiilleştiren, insan nefsinden ayrık ve onunla özdeşleşmeyen akıldır. 

Bu aklın Kindî’nin ontolojisinde nereye tekabül ettiği açık olmamasına 
karşın, insan aklından ayrı bir akıl olduğu aşikârdır. İlk akıl sürekli bilfiil 
içindedir. Bu durum akli sûretler için onun harici bir kaynak olduğu fikrine 
tekabül etmektedir. Nasıl ki duyusal nesne duyusal sûret için harici bir kay-
naklık teşkil ediyorsa ilk akıl için de durum aynısıdır. 39

36	 Türker, İslâm’da Metafizik Düşünce, Kindî ve Fârâbî, s. 36.

37	 Peter Adamson, “Kindî ve Yunanca Felsefe Geleneğinin Kabulü”, İslâm Felsefesine Giriş, Editör: Peter 
Adamson, Richard C. Taylor, Çeviren: M. Cüneyt Kaya, İstanbul 2008, s. 45

38	 Adamson, “al-Kindî” , s. 120

39	 Stanford Encyclopedia of Philosophy, Al-Kindî Maddesi, https://plato.stanford.edu/entries/al-Kindî/, 
Erişim Tarihi, 31.10.2018, s. 11-13.



188

FELSEFE DÜNYASI | 2019/KIŞ | SAYI: 70

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî’ye göre faal akıl sürekli fiil halinde bulunmaktadır ve bu akıl nefse 
ait değildir. Bu olgu da onun insani bir akıl olabileceği veya Themistiusçu 
anlamda insani aklın en üst mükemmelliği olabileceği şeklindeki bir seçe-
neği daha başından dışarıda bırakmaktadır. Faal akıl, nefs bilkuvve haldey-
ken onu bilfiil hale getirmektedir. Faal aklın aklettiği nesne ile kendisi aynı 
şey değildir. Nefs açısından ise akleden ile akledilen aynı şeydir. Aklın al-
gılaması nefsin algılamasına benzese de akıl nefsten daha güçlü bir şekilde 
algılamaktadır.40 Kindî’ye göre akıl ya bütün akledilenlerin ve ikinci akılla-
rın sebebi olan ilk akıldır veya nefs bilfiil akletmediği sürece bilkuvve halde 
bulunan ikinci akıldır. Üçüncü akıl ise nefsin kazanmış olduğu ve nefste 
bilfiil mevcut olan müstefâd/kazanılmış akıldır. Nefs dilediği her zaman bu 
müstefâd aklı kullanabilir veya başka şeylerin meydana gelmesi için onu 
işlevsel kılabilir. Mesela kâtibin yazı yazması böyledir, yani yazı yazmayı 
bildiği için dilediği zaman bu becerisini ortaya koyar. Dördüncü akıl ise 
nefsteki bilginin ortaya konmasıdır ki bu da zahir/beyani veya bilfiil akıldır. 
Bu akıl bilgiyi başkalarına bildirmek için nefste bilfiil mevcuttur.41 Ancak 
burada üçüncü ve dördüncü aklın bilfiilliğinin, faal aklın bilfiilliğinden ayrı 
olduğunu çünkü bu akıl türlerin bilfiilliğinin faal aklın bilfilliğine bağlı ol-
duğunu vurgulamak gerekir. Adamson Kindî’nin tasnifinde aklın üçüncü ve 
dördüncü türünün Aristoteles’in Ruh Üzerine 429b 5-9 pasajı doğrultusunda 
yapılandırıldığını ileri sürmektedir. Metin şu şekildedir. “Fakat akıl düşü-
nülürlerin her biri oldu mu, bilfiil akla “bilgin” dediğimiz anlamda (bu ise 
bilgin kendiliğinden fiile geçebildiğinde olur) akıl oldu mu, o zaman akıl 
belli bir biçimde bilkuvvedir, yalnız bu bilkuvve olma, öğrenmeden veya 
bulmadan önceki durumda olmaya benzemez ve akıl kendini düşünebilir”.42 
Bu bağlamda Adamson’a göre ben bir şeyi öğrendiğim halde şu anda onu 
düşünüyorsam bu birinci bilfiilliktir yani Kindî’nin müstefâd aklına denk 
düşen kısımdır. Öte yandan ben bir şeyi öğrendikten sonra yürürlüğe koyu-
yorsam ve onu bilfiil düşünüyorsam bu ikinci bilfiilliktir ki bu da Kindî’nin 
mutlak bilfiil akıl veya zahir akıl tasnifine denk düşmektedir.43

Kindî’ye göre kazanılmış akıl ile ikinci bilfiil veya zahir akıl arasında-
ki fark, kazanılmış aklın nefs tarafından edinilmiş bilgiyi dilediği zaman 
ortaya çıkarabiliyor oluşu, bilfiil veya zahir aklın ise ister bilgiyi önceden 
edinmiş olsun, isterse edindiğini kullanma durumunda bulunsun edindiği 
bilgiyi sürekli gösteren akıl oluşudur. Müstefâd akıl nefsin önceden edindi-

40	 Kindî, “Risâle fi’l-Akl”, s. 353-355, “Akıl Üzerine”,  s. 151.

41	 Kindî, “Risâle fi’l-Akl”, s. 354-357, “Akıl Üzerine”, s. 151, 152. 

42	 Aristoteles, Ruh Üzerine, s. 163,164. 

43	 Adamson, “al-Kindî”,   s. 119. 



189

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî Epistemolojisinde Faal Aklın Konumu

ği bilgidir. Bu zaten nefste bilkuvve halde vardır, zahir akıl ise bu bilkuvve 
bilginin bilfiil ortaya çıkmasıdır. 44 

Ruh Üzerine yorum geleneği bağlamında özel bir konumu olan ve Kin-
dî’nin faal akıl teorisinde muhtemel bir kaynağı olup olamayacağı bakımın-
dan burada Yahya en-Nahvî’nin faal akıl yorumuna özel bir parantez açmak 
gerekmektedir. Adamson’a göre Jean Jolivent Kindî’nin Akıl Üzerine risale-
sinde Yahya en-Nahvî’nin muhtemel bir kaynak olabileceğini müzakere et-
miştir.45 Jolivent’in ortaya koyduğu şekliyle Yahya en-Nahvî faal akıl konu-
sunda öncülerinden farklı bir yorum ortaya koymuş, Eflâtuncu hatırlama 
teorisini, Aristoteles’in üçlü akıl ayrımlarına yerleştirmiştir. Yahya en-Nah-
vî Ruh Üzerine III-5’teki faal aklı aşkınlaşmış insani akıl olarak yorumlamış-
tır. Ona göre faal akıl, Kindî’de dördüncü akıl konumuna denk düşen mut-
lak bilfiil akıl olmak durumundadır ve bu haliyle tamamıyla insan ruhuna 
özgüdür. Mutlak bilfiil akıl yani faal akıl aşamasında insan ölümsüzlüğü 
yakalamaktadır ve insan ruhu faal akıl sayesinde maddi değil ilâhî ve ölüm-
süz bir kimlik kazanmaktadır. Akledilirlerin/küllîlerin kaynağı dışarıdan bir 
akıl değil insani akıldır. İnsan ruhu, bedeni doğduğu zaman kendi küllîle-
rine sahiptir, bu haliyle onlar insan ruhunda doğuşta bilfildir ancak insan 
zihni bunları unutmaktadır. Bu küllîleri insan ruhunda yeniden doğurtmak 
için bir rehbere veya öğretmene ihtiyaç vardır. Küllîleri yeniden bilfiil hale 
getirmek insan ruhunu ölümsüzleştirmektedir. Böylelikle akli ruh özgür-
lüğüne kavuşmaktadır. Şu halde Aristoteles’in faal akıl dediği akıl insanın 
küllîleri hatırlayıp yeniden canlandırdığı aklıdır. Bu aklın ayrık ve ölümsüz 
olması bu duruma referans vermektedir. Yahya en-Nahvî’ye göre böylelikle 
bilfiil olan insani akıl diğer bütün şeyleri küllîleştirmekte ve akıl bedensel 
ölümden sonra varlığını devam ettirmektedir; böylece ölümlü beden için de 
sürekli bilfiil akıl yani faal akıl dirilmiş olmaktadır. Bütün düşünülür küllî-
ler şartlar ne olursa olsun insani faal aklın sınırları dışında değildir.46 Joli-
vent Kindî’nin Yahya en-Nahvî’nin metninden etkilendiğini ancak bilhassa 
kendi tasnifinde ilk akıl kademesine düşen faal aklı dışarıdan ayrık bir akıl 
olarak nitelendirmekle Yahya en-Nahvî’nin teorisini yanlış anladığını ileri 
sürmektedir. Ancak Kindî’ye göre faal aklın insani bir akıl olmayacağı, ayrık 
ve dışarıdan bir akıl olduğu kesindir. Yahya en-Nahvî’nin söz konusu teori-
sini okumuş olsa bile Kindî’nin böylesine Eflâtuncu bir çözümlemeyi kabul 
etmediğini söyleyebiliriz.47

44	 Kindî, “Risâle fi’l-Akl”, s. 353-357, “Akıl Üzerine”, s.151, 152.

45	 Adamson, “al-Kindî”, s.125.

46	 Adamson, “al-Kindî”, s.126. 

47	 Davidson’a göre faal aklın ayrık ve aşkın bir töz olabileceğine dair başka bir yorum Yahya en-Nahvî’ye 



190

FELSEFE DÜNYASI | 2019/KIŞ | SAYI: 70

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî’nin dört akıl ayrımının kökenleri bağlamında sorgulanması gere-
ken bir diğer yorumcu ise İskender Afrodisi’nin akıl ayrımlarıdır. Kindî ve 
İskender’in Akıl Üzerine risalelerini karşılıklı olarak bir incelemeye tâbi tu-
tan Atiyeh, bu iki eser arasında paralellik bulunmadığını ifade etmiş olma-
sına rağmen, Sarıtaş Kindî’nin oldukça sınırlı akıl tasniflerini İskender’in 
oldukça boyutlu akıl tarifleri ve tasnifleri açısından yeni bir değerlendirme-
ye tâbi tutmuştur.48 Sarıtaş’a göre Kindî’nin bilkuvve aklı, İskender’in bil-
kuvve aklına benzemektedir, ancak Aristotelesçi vurgu bu bağlamda daha 
baskındır.49 Keza Kindî’nin müstefâd akıl olan üçüncü akıl ile zahir veya 
ikinci bilfiil akıl arasında koyduğu ayrım, İskender’in bilmeleke akıl ile bil-
fiil akıl arasındaki ayrımlarını hatırlatmaktadır. İskender fiil halinde olan 
bilmeleke aklı zatını düşünmesi yönünden edilgin, bilfiil aklı ise zatını dü-
şünmesi yönünden etkin akıl olarak nitelendirmiştir. Kindî ise müstefâd aklı 
bilfiil düşünme niteliğine sahip edilgin akıl, zahir veya ikinci bilfiil aklı ise 
bilfiil düşünme yeteneğine sahip etkin akıl olarak vasıflandırmıştır. Ancak 
Kindî’nin üçüncü ve dördüncü akıl arasında yaptığı ayrım bu akılların İs-
kender’de olduğu gibi zatını düşünmek veya düşünmemek bakımından bir 
ayrım değil, küllîyi kazanıp sonra yürürlüğe koymak bakımından yaptığı 
bir ayrımdır.50 İki yorumcu arasındaki en temel farklılık bu yöndedir. Ayrıca 
İskender’in Tanrısal akıl olarak ifade ettiği faal akıl anlayışı ile Kindî’nin 
kozmik sûrette bulunan sürekli bilfiil akıl anlayışı birinden farklıdır. Kindî 
faal aklın, Tanrı’nın aklı olabileceği şeklindeki İskenderci bir yorumu başın-
dan kabul etmemiştir. Böylelikle Kindî akıl-mâkul özdeşliği ve bu özdeşliğin 
vuku bulduğu akıl düzeyi konusunda da İskender’den farklı bir yorum şekli 
ortaya koymuştur.51 Öte yandan Davidson’a göre Kindî güncel insani düşün-
cenin sebebi konusunda birbiriyle bağdaşmayan belirli iki teoriye sahiptir. 
Akıl Üzerine adlı risalesinde Kindî ilk aklı faal akıl olarak yorumlamaktan 

atfedilen Aristo’nun Ruh Üzerine adlı eserine yazılan iki ayrı şerhte yer almaktadır. Bu şerhlerden her 
biri faal akıl üzerine dört ayrı teoriyi listelemektedir. Bunlardan bir tanesi Arap Aristocularının yorum-
larına oldukça benzerliği açısından oldukça yakın bir dikkati gerekli kılmaktadır. Yahya en-Nahvî’ye 
atfedilen Grekçe şerhte Yahya en-Nahvî Marinus adlı bir filozofun faal akla semavî ve meleksel bir 
güç veya töz olarak baktığını aktarmaktadır. İlgili eserin Latince çeviri notlarında da buna paralel bir 
açıklamanın yer aldığı görülmektedir. Bu notlarda bazı yorumcular faal aklı Tanrı olarak değil, O’na 
içkin ve bizim aklımıza yakın, bizim ruhlarımızı dağıtan ve onları mükemmelleştiren belirli başka bir 
akıl ile aynileştirmişlerdir. Bu iki açıklama ve özellikle ikinci yorumlama, faal aklı varlık hiyerarşisinde 
insana yakın ancak insanın dışında ayrık bir töz olarak yorumlamaktadır. Bunun karşısında İskender 
ve Plotinus faal akla varlık hiyerarşisinin en tepesinde veya en tepesine yakın bir konum vermişlerdir. 
Ancak Davidson’a göre Kindî bu yorumdan habersiz gözükmektedir. Herbert A. Davidson, Alfarabi, 
Avicenna and Averroes on Intellect, Oxford 1992, s. 14, 15.

48	 Sarıtaş, “Kindî’nin Akıl Teorisinin”, s. 91.

49	 Sarıtaş, “Kindî’nin Akıl Teorisinin” , s. 107. 

50	 Sarıtaş, “Kindî’nin Akıl Teorisinin” , s. 108.

51	 Sarıtaş, “Kindî’nin Akıl Teorisinin”, s. 108. 



191

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî Epistemolojisinde Faal Aklın Konumu

ziyade bütün akledilir düşüncelerin ve ikinci akledilirlerin sebebi olarak yo-
rumlamaktadır.52 Ayrıca Davidson Kindî’nin ilk akıl yani faal akıl tanımını, 
özellikle bu aklın kozmik dünyadaki görevlerini veya etkilerini öne çıkara-
rak Yeni-Eflâtunculuğun kozmik aklı ile aynileştiren bir yorum tarzı geliş-
tirmiştir. Davidson’a göre Kindî’nin faal akıl konusundaki kaynağı Porfirus’a 
atfedilen Ruh Üzerine şerhidir ve bu şerhte Porfirus Aristoteles’in faal aklı-
nı, Yeni-Eflâtunculuğun kozmik aklı çerçevesinde inşa etmiştir. Davidson’a 
göre Yahudi filozoflar İsaac İsraili ve İbn Cebirol daha sonra Kindî’nin akıl 
risalesi üzerine çalışmalar yapmışlar ve Kindî’nin faal akıl anlayışını Ye-
ni-Eflâtuncu kozmik akıl anlayışıyla aynileştirerek sunmuşlardır.53

Bu noktada Adamson Kindî’ye atfedilen ancak günümüze gelmemiş bir 
eserin içeriğine dolaylı kaynaklardan atıf yapar. Adamson’a göre Kindî bu 
metinde evrensel akıl ile ilk aklı eş tutar ki bu da büyük oranda Yeni-Ef-
lâtuncu kozmik akla denk gelmektedir.54 Buna göre Kindî’nin faal aklı Ye-
ni-Eflâtunculuktaki kozmik akıl gibi insani bilginin en temel kaynağı ve 
sebebidir. İnsan aklına tümelleri faal akıl vermektedir.55

Şu halde Kindî bilfiil insani aklın kaynağına dair iki teori önermiştir. 
Birinciye göre, insani akıl, büyük ihtimalle Yeni-Eflâtuncu kozmik akılla ay-
nileştirilmiş aşkın ilk akıl vasıtasıyla bilfiil hale gelmektedir. Ötekine göre 
ise, insani akıl daha ileri bir açıklama olmaksızın “şeylerin tümelleri” vasıta-
sıyla bilfiil hale gelmektedir. Ancak başka bir pasajda ilk bakışta Kindî gök-
sel cisimleri insani aklın etkini olarak tanımlamıştır. Buna karşın o büyük 
ihtimalle göksel varlıkları insani akleden ruhta düşünce için potansiyelliği 
yaratan şey olarak kastetmiştir; yoksa insani aklı bilkuvvelikten bilfiil hale 
getiren şeyi değil.56 Ancak faal aklın Yeni-Eflâtuncu evrensel akla tekabül 
edebileceğine dair Adamson tarafından ileri sürülen bu tez Kindî’nin faal 
aklın sıfatları olarak belirlediği arizi birlik, mecazi etkin ve cisimsiz cevher 
gibi unsurlarla uyumlu değildir. Kindî’nin faal akıl teorisine dair buraya 
kadar sıraladığımız yorum farklılıkları Akıl Üzerine risalesinin diğer risa-
lelerindeki izlerini sürmemekten ve bilhassa faal akıl konusunda filozofun 
külliyatını topyekun göz önünde bulundurmamaktan kaynaklanmıştır. 

3. Faal Akıl ve Vahiy

Kindî epistemolojisinde faal aklın konumunu ortaya koyabilmek için ça-
lışmamızın bu aşamasında Kindî’nin diğer risalelerini bir tür sorgulamaya 

52	 Davidson, “Alfarabi, Avicenna”, s. 15.

53	 Davidson, “Alfarabi, Avicenna”, s. 16.

54	 Davidson, “Alfarabi, Avicenna”, s. 16.

55	 Davidson, “Alfarabi, Avicenna”, s. 16, 17.

56	 Davidson, “Alfarabi, Avicenna”, s. 17.



192

FELSEFE DÜNYASI | 2019/KIŞ | SAYI: 70

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

açmak gerekmektedir. Kindî Uyku ve Rüyanın Mahiyeti Üzerine adlı risa-
lesinde rüyaları insana veren aktörün faal akıl olabileceği şeklindeki bir an-
layıştan uzaktır.57 Keza Kindî’ye göre gerçek bir olan Tanrı akıl değildir ve 
bu vasıfla nitelendirilemez.58 Kindî, Tanrı-âlem ilişkisini İslâm felsefesin-
deki sudurcu filozoflarda en üstün formunu bulabileceğimiz şekliyle Tan-
rısal akıl üzerinden değil, Tanrı’nın irade başta olmak üzere diğer sıfatları 
üzerinden inşa etmekte ve ilahi iradeyi âlemin bütün nüvelerine hâkim bir 
içerikte sunmaktadır. Aydınlı’ya göre Tanrı’yı müdebbir olarak belirlemek 
bu dini teizmin en belirgin vasıflarından bir tanesidir ve bu şekilde Tanrı sa-
dece “kendini akleden âkil ve kendini bilen âlim” olmaktan kurtarılmaktadır. 
O’nun fiili mutlaktır, ama tikel-tümel olup biten her şeyi kuşatmaktadır.59

Öte yandan matematik ve müzik sahasında mümbit eserler veren Kin-
dî bazı fizik ve matematik ilkelerin insani akla doğuştan ve aracısız olarak 
gelmiş olduğunu söylemesine rağmen, bu ilkeleri insani akla faal aklın ver-
miş olabileceğine dair bir ima taşımamaktadır.60 Kindî faal akıl geleneğinde 
önemli bir unsur olan ışık benzetmesini nefsi açıklamak için kullanır. Buna 
göre akli suret mesabesinde olan nefs basit bir cevherdir. Güneş ışığının Gü-
neş’ten olması gibi nefsin cevheri de aslında yaratıcısının cevheridir.61 Kin-
dî’ye göre tasarlama gücü aklın değil nefsin bir gücüdür. Tasarlama gücü 
maddeye bağlı olmayan, verileri daima soyut ve sağlam olan, duyunun elde 
edemeyeceği bilgileri elde eden, bilgi elde etme sürecinde ne kadar duyu 
organı devre dışı kalırsa o oranda keskinleşen, suretleri birleştiren, duyu 
algısından gelen verileri kesinleştiren bir yetidir. Şu halde rüyayı ortaya 
çıkaran güç de tasavvur yetisidir. Nefs düşünceyi kullanıp duyuları devre 
dışı bıraktığında rüyalar ortaya çıkmaktadır. Rüya nefsteki maddeden so-
yutlanmış mükemmel izlenimdir.62 Kindî’ye göre tasarlama gücü hem zan 
düzeyinde hem de hakikat düzeyinde bulunabilmektedir. Hakikat düzeyin-
deyse geleceği haber veren doğru rüyalar ortaya çıkmakta, zan düzeyinde 
ise sembolik rüyalar ortaya çıkmaktadır. Bu durumda şunu söyleyebiliriz; 

57	 Kindî, “Risâle fî Mâhiyeti’n-Nevm ve’r-rü’yâ”, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, Neşr. Muhammed Ab-
du’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahire 1950.s. 303,304, “Uyku ve Rüyanın Mahiyeti Üzerine”, Felsefi Risaleler, 
Çeviren: Mahmut Kaya, İstanbul 1994, s. 144.

58	 Kindî, “Risâle fi’l-Felsefetü’l-ûlâ”, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, Neşr. Muhammed Abdu’l-Hâdî Ebû 
Rîde, Kahire; Daru’l Fikri’l-Arabi, 1950, s.154, “İlk Felsefe Üzerine”, Felsefi Risaleler, Çeviren: Mahmut 
Kaya, İstanbul 1994,s. 48.

59	 Yaşar Aydınlı, “Kindî’nin Tanrı Tasavvuru Üzerine”, Diyanet İlmî Dergi, 54/2, Ankara 2018, s40.

60	 Kindî, “Risâle fi vahdaniyyeti’l-Allah ve Tenâhî Cirmi’l-Âlem”, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, Neşr. Mu-
hammed Abdu’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahire; Daru’l Fikri’l-Arabi, 1950, s.201, “Allah’ın Birliği ve Âlemin 
Sonluluğu Üzerine”, Felsefi Risaleler, Çeviren:  Mahmut Kaya, İstanbul 1994, s. 88.

61	 Macid Fahri, İslâm Felsefesi Tarihi, İstanbul 1992, s. 81.

62	 Kindî, “Risâle fî Mâhiyeti’n-Nevm ve’r-rü’yâ”,s. 197-300,  “Uyku ve Rüyanın Mahiyeti Üzerine”, s. 139-142.



193

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî Epistemolojisinde Faal Aklın Konumu

tasarlama gücünün hakikat düzeyinde olduğu bir kişide veya düzeyde akıl 
gücü bilkuvve halde bulunamaz veya akıl müstefâd veya zahir akıl seviye-
sinde iken tasarlama gücü zanni yani sembolik rüya üretecek seviyede bu-
lunamaz. Ancak Kindî rüyanın, tasavvur ve tahayyül gücünün yetkinleşme 
süreçleri ile insan nefsinin faal aklın müdahalesi ile yetkinleşme süreçleri 
arasında herhangi bir paralel okuma gerçekleştirmez. Akli yetkinleşme di-
ğer epistemik yetkinleşmelerle ilişkisi kurulamayacak bağımsız bir kanal 
olarak inşa edilmektedir. 

Bu durumda faal aklın bilkuvvelikten bilfiilliğe sürüklediği insani akıl 
nefs zemininde diğer epistemik yetilerden bağımsız bir alan olarak inşa 
edilmiştir. Keza Kindî epistemolojisinde faal akıl-vahiy ilişkisi de gündem 
dışıdır. Kindî, akıl, rüya, tasavvur ve tahayyül gibi insanın epistemolojik 
yetilerini vahiy açısından bir tahlile tabi tutmamakta, vahiy olgusunu söz 
konusu epistemolojik yetilerin dışında tutmakta, nübüvveti bu türden insa-
ni tecrübelere indirgememektedir.63 Dolayısıyla Kindî’ye göre peygamberlik 
bilgisini açıklamak, insan doğasının aciz kaldığı ve onu aşan bilgidir.64 Ni-
celik, nitelik, birinci ve ikinci cevherlerin bilgisi, insanın isteme ve çabasına 
gerek kalmadan zamansız olan ilâhî bilgiden (vahiy) daha aşağıdadır. Bu ko-
nuyla ilgili Kindî şöyle demektedir: “İlahi bilgi (vahiy) istemeden, çaba har-
camadan, araştırma yapmadan, matematik ve mantıkî çarelere başvurmadan 
zamansız oluşan bilgidir. Gerçekte bu bilgi şanı yüce Allah’ın, hakkı (yani 
vahyi kabul edecek bir kıvama getirmek) için onların nefsini temizlemeyi 
ve aydınlatmayı dilemesiyle, onun desteği, ilhâmı ve vahyi ile gerçekleşir. 
İşte bu bilgi diğer insanlara değil sadece peygamberlere –Allah’ın rahmeti 
üzerlerine olsun- özgüdür ve bu onların ilginç özelliklerinden yani onları 
diğer insanlardan ayıran belgelerden biridir. Çünkü peygamberlerin dışın-
da bir insanın gerçek ikinci cevherlerden olan bu çok önemli ilmi bilmesi, 
anlattığımız üzere zamanlı olan duyulara ait birinci cevherleri, bunlara ârız 
olan halleri istemeden, mantık ve matematik çarelere başvurmadan anlama-
sı imkânsızdır. Peygamberlerin ise –Allah’ın rahmeti ve bereketi üzerlerine 
olsun- bunlardan hiçbiriyle ilişkileri yoktur; tersine onların bilgisi tahsil 
süresine ve başka şeye gerek kalmaksızın kendilerini gönderen şanı yüce 
Allah’ın iradesiyle gerçekleşir.”65 Bu pasajın ışığı altında Aydınlı’yla bera-
ber söylersek Allah’ın peygamberlere vermiş olduğu bilgiler belli yöntemler 
eşliğinde tikelden tümele yükselerek cereyan eden normal bilme süreçle-

63	 Türker, İslâm’da Metafizik Düşünce, Kindî ve Fârâbî, s. 49, 52.

64	 Türker, İslâm’da Metafizik Düşünce, Kindî ve Fârâbî, s. 53.

65	 Kindî, “Risâle fi Kemmiyyeti Kütübi Aristû”, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, Neşr. Muhammed Abdu’l-Hâ-
dî Ebû Rîde, Kahire; Daru’l Fikri’l-Arabi, 1950, s. 373, “Aristoteles’in Kitaplarının Sayısı Üzerine”, Fel-
sefi Risaleler, Çeviren: Mahmut Kaya, İstanbul 1994, s. 159,160. 



194

FELSEFE DÜNYASI | 2019/KIŞ | SAYI: 70

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

rini ve kulun bir dahlini gerekli kılmaksızın, Allah’ın iradesinin bir neti-
cesi olarak gerçekleşmektedir.66 Kindî’nin vahyi bilgi ile ilgili söyledikleri, 
vahiy teorileri açısından İslâm felsefesinin bütünsel tablosunu göz önüne 
aldığımızda oldukça ilginç bir yerde durmaktadır. Kindî bu görüşlerini me-
tafizik veya psikolojiye dair eserlerinde değil, Aristoteles’in Kitaplarının Sa-
yısı Üzerine adlı risalesinde incelemiştir. Dolayısıyla Kindî vahyin felsefi 
epistemolojinin açıklama tarzlarının üstünde bir tecrübe olduğu konusunda 
hassas davranmış, vahyi bilginin akıl ve tahayyül gibi insanın epistemik 
yetilerinin en üst formlarına ulaşmasıyla gerçekleşebilecek olası bir teoriye 
yönelik hassas ve bilinçli bir tavır ortaya koymuştur. Vahyin ancak Allah’ın 
iradesiyle gerçekleşebilecek bir olgu olduğuna dair bir anlayış,  mecâzî bir 
etkin olarak faal/küllî aklı da vahiy sürecinin dışında tutmaktadır. Vahiy ve-
ren kaynak ile insanın vahiy dışı entelektüel yetkinleşmesini sağlayacak 
faal aklı özdeşleştirmemekle Kindî’nin, İslâm felsefesinde daha sonra bir 
dizi tartışmaya mahal verecek faal akıl, peygamber ve filozof arasındaki iliş-
kiler ağına dair problemlere de, henüz İslâm felsefesinin oluşum sürecinin 
başlangıcında, felsefî sistemini kapalı tuttuğunu söyleyebiliriz.

Öte yandan, Kindî kozmoloji öğretisinde feleği cismin canlılığının yakın 
sebebi ve cismin suretinin varedicisi olarak konumlandırmaktadır.67 Aynı 
şekilde gök küreleri düşünen varlıklardır ve insanın mantık gücüne etki et-
mektedirler.68 Ancak Kindî’ye göre faal akıl ne bir felek ne de gök küresidir. 
Keza Kindî’nin sisteminde Yeni-Eflâtuncu anlamda bir kozmolojik akıllar hi-
yerarşisi mevcut değildir.69 

4. Faal Akıl ve Tümeller

Bu bağlamda Kindî’nin İlk Felsefe Üzerine’deki bir pasajı faal aklın kimliği 
açısından oldukça manidardır. Kindî şöyle demektedir.

“Her şey bir başka şey için kuvve halindedir; onu fiil alanına çıkaran baş-
ka bir şeydir. Nefsi kuvveden fiile çıkarıp fiil halinde akıl durumuna getiren 
yani varlığın küllî olan tür ve cinsleriyle birleştiren bizzat o küllî kavram-
lardır. Küllîler nefsle birleşince nefs akletmeye başlar, yani varlığa ait kav-

66	 Aydınlı, “Kindî’nin Tanrı Tasavvuru Üzerine”, s. 36.

67	 Kindî, “Risâle fi’l İbâneti an Sücûdu’l-Cirmi’l-Aksâ”, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, Neşr. Muhammed 
Abdu’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahire; Daru’l Fikri’l-Arabi, 1950, s. 248,249,  “Göklerin Allah’a Secde ve İtaat 
Edişi Üzerine”, Felsefi Risaleler, Çeviren: Mahmut Kaya, İstanbul 1994, s. 117.

68	 Kindî, “Risâle fi’l İbâneti an Sücûdu’l-Cirmi’l-Aksâ”, s. 250, 251, “Göklerin Allah’a Secde ve İtaat Edişi 
Üzerine”,  s. 120.

69	 Cahid Şenel, Yeni Eflâtunculuğun İslâm Felsefesine Yansımaları, İstanbul 2017, s.142, Mahmut Kaya, 
“Kindî ve Felsefesi”, s. 23. 



195

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî Epistemolojisinde Faal Aklın Konumu

ramlar onda bulunduğu için bir bakıma o aktif akıl sayılır. Yukarıda ifade 
ettiğim gibi küllîler çokluk ifade etmektedir; dolayısıyla akılda çokluk ifade 
etmektedir.”70

Şenel ve Kaya’ya göre bu pasajdan anlaşıldığı şekliyle Kindî’nin faal akıl 
dediği şey nefsin fonksiyonu olan tümel kavramlardan ibarettir.71 Ancak 
Adamson’un tespitleriyle söylersek Kindî ilk akıldaki küllî ile insani nefsteki 
küllîyi, dolayısıyla insani nefsle faal aklı özdeşleştirmekten özellikle kaçın-
mıştır. Faal aklın nefsin fonksiyonu olan küllî kavramlardan ibaret olduğu 
şeklindeki aslında Yahya en-Nahvî’ye ait olan bir yorum, onun küllîleri dı-
şardan veren ilk akıl olduğu şeklindeki açıklamayla tenakuz oluşturmakta-
dır. Kindî epistemolojisinde faal akıl insani nefse küllî kavramları vererek 
onu kuvve halinden fiil haline çıkaran dışardan daha üst düzey bir küllî 
bütündür. 

5. Cisimsiz Bir Cevher, Mecâzî Bir İllet ve Arızî Bir Birlik Olarak 
Faal Akıl

Kindî’nin faal akıl hakkında Akıl Üzerine adlı risalesinde oldukça sınırlı bir 
şekilde belirlediği nitelikleri diğer eserlerini devreye sürerek genişletmek 
zorunludur. Hâdis bir evren tablosunda faal aklın konumu, cisimsiz bir cev-
her, mecâzi bir illet ve arızî bir birlik kategorisinde denk düşmektedir. Şu 
halde mecâzî bir illet ve arızî bir birlik olarak faal aklın varlık hiyerarşisinde 
nereye tekabül edeceğine dair Kindî’nin akıllar teorisindeki meşhur pasajı 
yeniden okumak elzem olmaktadır. Kindî şöyle demektedir:

“Öyleyse nefs bilkuvvedir ve birinci (anlamıyla) akılla bağlantı kurdu-
ğunda (bâşerethu) bilfiil akıl olur. Çünkü aklî suret nefsle ittihâd ettiğinde 
ikisi birbirinden başka olmaz. Çünkü nefs bölünmez ki o ve aklî suret bir-
birinden başka olsun. Dolayısıyla aklî suret nefsle birleştiğinde nefs ve akıl 
tek bir şey olur ve bu durumda nefs, hem âkil hem de mâkul olur. Öyleyse 
akıl ve mâkul nefs açısından tek bir şeydir. Fakat daima bilfiil olan ve nefsi 
kuvveden fiile intikal ettiren akla gelince, onda akıl ve âkil (bilgi ve taşıyı-
cısı) tek bir şey değildir. Öyleyse nefsteki mâkul ile birinci akıl tek bir şey 
değildir. Nefs yönünden ise akıl ve mâkul tek bir şeydir. Oysa (birinci) akıl, 
neftsen ziyade basite benzer ve duyulur söz konusu olduğunda neftsen çok 
daha güçlüdür. Öyleyse akıl, ya illettir ve bütün mâkuller ve ikinci akıllar 
için ilktir ya da ikincidir. İkinci olan akıl, nefs bilfiil âkil olmadığı süre-
ce nefs için bilkuvve olan akıldır.”72  Türker’e göre, bu bağlamda faal/küllî 

70	 Kindî, “Risâle fi’l-Felsefetü’l-ûlâ”, s. 155.

71	 Şenel, Yeni Eflâtunculuğun İslâm Felsefesine Yansımaları, s.142.

72	 Kindî, “Risâle fi’l-Akl”, s. 355,  “Akıl Üzerine”, s.151, 152.



196

FELSEFE DÜNYASI | 2019/KIŞ | SAYI: 70

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

akıl üç özelliği ile öne çıkmaktadır. i) Daima bilfiil olması. ii) Başka bir ilke 
tarafından kuvveden fiile intikal ettirilmediği için birleşeceği mâkullerin 
olmaması, yani basit olması. iii) İkinci akılların ilkesi olması.73 Küllî/faal 
aklın basitlik, illet ve birliğe sahip olma gibi özelliklerini Kindî felsefesinin 
bütünselliğinde bir çözümleye tabi tutan Türker, Kindî felsefesinde mutlak 
anlamda basit ve bir olanın Tanrı olduğunu, Tanrı’nın birliğinin zâtî bir-
lik olduğunu, diğer varlıklardaki birliğin arızî birlik olduğunu, dolayısıyla 
küllî/faal aklında arızî birliğe sahip olduğunu ve birliğini Tanrı’dan aldığını 
iddia etmiştir.74 Buna göre nasıl ki kategoriler, cins, tür, şahıs, fasıl, hassa ve 
genel araz gibi tümelleri ifade eden birlik zati değil arizî75 ise aynı durum 
faal akıl için de geçerlidir. Aynı şekilde faal/küllî akıl da fâillik ve illet olma 
durumu ilk illet olan Tanrı’dan alınmıştır ve ilâhî iradenin egemenliğinde 
işlevseldir. Şu halde faal/küllî akıl mecâzî fâildir.76 Kindî mecâzî etkinlerin 
iki tür fiil sergileyeceklerini ileri sürer. Birincisi yürüyenin yürümesi gibi 
fâilin yaptığı etki sona erince fiil de sona erer. İkincisi ise, bina, nakış ve 
benzeri şeylerde olduğu gibi fâil ortadan kalktıktan sonra etkisinin edilgin 
de devam etmesidir.77 Kindî’nin bu açıklamalarından faal aklın bilkuvve akla 
etkisinin de ikinci türden bir fiil olduğu sonucu çıkar. Dolayısıyla faal akıl 
bilkuvve akıl üzerinde bir nakış işlemekte ve bu fiil müstefâd ve bilfiil akıl 
süreciyle etkisini devam ettirmektedir. Buna göre Kindî felsefesinde faal 
akıl, hâdis mahluklar olarak zaman, hareket ve cisim kategorisinde bir var-
lık türüdür. Tanrı yoktan yarattığı âleme bir dizi fâil nedenler dağıtmaktadır 
ve faal akıl da bu mecâzi nedenlerden bir neden olarak ortaya çıkmaktadır. 
Dolayısıyla yukarda özetlediğimiz şekliyle Kindî’nin faal akıl teorisinin kö-
kenlerini doğrudan Aristoteles’ten, İskender’den veya Yahya ne-Nahvî’den 
aldığı şeklindeki tezler, onun âlemde işlevsel olan bütün illetlerin ilâhî ira-
denin egemenliğinde işlevsel olduğu, bu illetlerin yoktan yaratıldığı ve hâ-
dis olduğu şeklindeki bütünsel teorisi görmezlikten gelinerek yapılmıştır.  

Bu haliyle Kindî, faal akıl yorumları bakımından Ruh Üzerine geleneğine 
özgün bir katkı sunmuştur. Aristoteles sonrası Yunan felsefesinde İskender 
faal aklı evrenin ilk nedeni ile, Themistius Eflâtun’un İyi İdeasının yansı-
ması ile, Plotinus Yeni-Eflâtuncu hiyerarşinin ikinci hipostazı kozmik akıl 

73	 Türker, İslâm’da Metafizik Düşünce, Kindî ve Fârâbî, s. 70.

74	 Türker, İslâm’da Metafizik Düşünce, Kindî ve Fârâbî, s. 91.

75	 Aydınlı,  “Kindî’nin Tanrı Tasavvuru Üzerine”, s. 46.

76	 Türker, İslâm’da Metafizik Düşünce, Kindî ve Fârâbî, s. 92.

77	 Kindî, “Risâle fi’l-fâili’l-hakki’l-evveli’t-tâm ve’l-fâili’n-nâkıs ellezî huve bil’l-mecâz”, Resâilu’l-Kindî 
el-Felsefiyye, Neşr. Muhammed Abdu’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahire 1950, s.184. “Gerçek ve Mecâzî Etkin 
Üzerine”, Felsefi Risaleler, Çeviren: Mahmut Kaya, İstanbul 1994, s.76.



197

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî Epistemolojisinde Faal Aklın Konumu

yani Nous ile yapılandırmıştır. Yahya en Nahvî ise faal aklı Tanrı’nın altında 
ancak insanın üstünde ve ona yakın bir konumda doğa-üstü bir güç olarak 
tanımlamıştır. Daha sonra İsaac İsraili(932), Kindî ve Porfirus’a atıf yaparak 
faal aklı bilfiil insani düşüncenin aşkın sebebi olarak konumlandırmıştır. 
Davidson’a göre, Huneyn b. İshak ve Bekir el Mevsili ise böyle bir nedeni 
reddetmişler veya bilmemektedirler.78 

Davidson Fârâbî’ye kadar gelen faal akıl yorumlarını çeşitli kategoriler-
de sınıflandırmıştır. Buna göre Plotinus, Porfirus ve Kindî faal aklı insani 
düşüncenin sebebi ve düzenleyicisi olarak yorumlamışlardır. Plotinus insan 
ruhunu aşkın aklın içeriklerini yansıtan bir ayna olarak sunmuştur ve Kin-
dî’de buradan esinlenerek insani düşünceyi aşkın akıldan gelen kazanılmış 
bir karakterde sunmuştur. İskender, Plotinus ve Themistius faal akıl-insa-
ni bilkuvve akıl ilişkisini madde-sûret ilişkisinin muhtemel olasılıkları ve 
imkânları çerçevesinde yorumlamışlardır. Themistius faal aklın insani aklı 
bilfiil hale getirmek için maddi akla nüfuz ettiğini ileri sürmüştür. Keza 
Plotinus ve Themistius düşünceyi faal akılda bir bütün olarak sunmuşlar; 
insani akılda ise bilgi veya düşüncenin farklılaşmış ve bölünmüş olarak bu-
lunduğunu kabul etmişlerdir.79 İskender, Plotinus ve Themistius faal aklı 
fiziki evrenin özellikle de ayaltı dünyanın varlığını veren sebep olarak ko-
numlandırmışlardır. Böylelikle faal akıl hem varlık hem de bilgi veren sebep 
olarak yorumlanmıştır.80 İskender, Plotinus ve Themistius’ta faal akılla ilgi-
li olarak yorumlanan bir diğer husus ise insani ruhun ölümsüzlüğünün faal 
akıl aracılığı ile olacağı yönündedir. İskender insanın ölümsüzlüğünü doğ-
rudan müstefâd aklın faal akılla ittisalinde görmüştür. Themistius ise insani 
bilkuvve aklın ölümsüzlüğünü faal akılla ilişkisi temelinde yorumlamıştır. 
Buna göre bilkuvve akıl da ölümsüzdür çünkü faal akıl onun üzerinde faali-
yet göstermekte ve onu ölümsüzleştirmektedir. Kindî’nin faal akıl teorisi ise 
önceki bütün yorumlardan farklılık göstermektedir. Buna göre bilkuvve akıl 
yetkinlik sürecinin son aşamasında faal akılla ittisal kuran bir karakterden 
ziyade daha henüz olgunluk aşamasının başlangıcında faal aklın müdaha-
lesine maruz kalmakta ve bu müdahaleden sonra yetkinlik süreçlerini ya-
şamaktadır. Faal akıl hâdis olan âlemin içinde işlevsel olan, arızî bir birliğe 
sahip ve mecâzî bir illet olan, nihayetinde ilâhî iradenin egemenliğinde iş-
levsel olan cisimsiz bir cevher konumundadır. 

78	 Davidson, “Alfarabi, Avicenna”, s. 18.

79	 Davidson, “Alfarabi, Avicenna”, s. 29.

80	 Davidson, “Alfarabi, Avicenna”, s. 33.



198

FELSEFE DÜNYASI | 2019/KIŞ | SAYI: 70

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Sonuç 

Kindî, i) sürekli fiil halinde bulunan faal akıl (insan ruhunun dışında), ii) 
bilkuvve akıl (tamamen bilkuvvelik içindeki akıl), iii) müstefâd akıl (kaza-
nılmış akıl, ilerde bilfiil olacak akıl, bilkuvveliğin ikinci seviyesi, bilfiilli-
ğin birinci seviyesi) ve iv) beyani (veya zahir) akıl veya tamamen bilfiillik 
içindeki ikinci akıl (ikinci bilfiillik) olmak üzere dört akıldan bahsetmiştir. 
Birinci veya faal akıl daima bilfiil halde bulunan, bütün küllîlerin ilkesi ve 
sebebi olan, insan nefsini bilfiilleştiren, insan nefsinden ayrık ve onunla 
özdeşleşmeyen akıldır. Kindî’ye göre akıl ve nefs cisimsiz/manevî cevherler-
dir. Cisimsiz bir cevher olan insan nefsi, başka bir cisimsiz cevher olan faal 
aklın etkisine açık bir seyir izleyerek müstefâd ve bilfiil akıl düzeyleri ile be-
lirli bir yetkinleşme gerçekleşmektedir. Kindî’nin faal akıl ve insanî akılların 
yetkinleşme süreçlerine dair nevi şahsına münhasır yorumu, Aristoteles’in 
Ruh Üzerine geleneğinden türetilen akıl türlerini farklı bir zemin ve boyuta 
kotarmış durumdadır. Kindî’nin felsefi sisteminde faal akıl, zaman, hareket, 
cisim, nefs ve diğer fâil illetlerin de dahil olduğu yoktan yaratılmış âlemin 
bir öğesi olarak karşımıza çıkmaktadır. Faal aklın birliği arızî birlik katego-
risindedir ve faal akla bu birliğini zâtî birlik olan Tanrı vermiştir. Dolayı-
sıyla Allah yoktan yarattığı âleme ilâhî iradenin işlevselliklerinde egemen 
olduğu bir dizi fâil illet serpiştirmiştir ki faal/küllî akıl da bunlardan bir 
tanesidir. Kindî’ye göre faal akıl ve nefsin de içkin olduğu âlem Allah’a itaat 
halindedir. Mecâzî bir illet olarak faal akıl, vahiy veren fâil bir illet değildir. 
Kindî vahyin insanın epistemolojik yetilerine indirgenemeyeceği bir anla-
yıştan yola çıkarak akıl, rüya, tasavvur ve tahayyül gibi güçleri herhangi bir 
şekilde vahiy süreçleriyle bağlantılı bir okumaya tabi tutmamaktadır. Bu 
nedenle Kindî’nin faal aklı vahiy süreciyle bağlantısı kurulamayacak bir me-
câzî illet ve arızî birliğe referans vermektedir. Şu halde vahiy veren kaynak 
ile insanın vahiy dışı entelektüel yetkinleşmesini sağlayacak faal aklı özdeş-
leştirmemekle Kindî’nin, İslâm felsefesinde daha sonra bir dizi tartışmaya 
mahal verecek faal akıl, peygamber ve filozof arasındaki ilişkiler ağına dair 
problemlere de, henüz İslâm felsefesinin oluşum sürecinin başlangıcında, 
felsefî sistemini kapalı tuttuğunu söyleyebiliriz. Kindî’ye göre her bir nü-
vesi ile âlem hâdisdir ve faal aklın da dahil olduğu âlemdeki bütün illetler 
ilâhi iradenin egemenliğinde işlevsel olan ara nedenlerdir. Bu türden bir 
faal akıl yorumu ile Kindî hem seleflerinden hem de haleflerinden farklı ve 
özgün bir faal akıl kimliği ortaya koymuştur. 



199

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî Epistemolojisinde Faal Aklın Konumu

Öz
Kindî Epistemolojisinde Faal Aklın Konumu

Bu çalışma Aristoteles’in Ruh Üzerine geleneği bağlamında Kindî’nin faal akıl teorisini 
ihtiva etmektedir. Makalede öncelikle Kindî’nin İslâm felsefesindeki konumu ve felsefi 
mirasa yönelik araştırma metoduna dair bir özet sunulmuştur. Kindî Aristoteles’in Ruh 
Üzerine geleneği bağlamında Akıl Üzerine adlı bir eser yazmıştır. Kindî bu eserinde dört 
akıl türünden bahsetmektedir. Kindî’ye sürekli fiil halinde bulunan faal akıl, bilkuvve akıl,  
müstefâd akıl ve beyani veya zahir akıl olmak üzere dört tür akıl vardır. Faal akıl insan ru-
hunun dışında ve onu yetkinleştiren akıldır. Kindî’nin Akıl Üzerine’de bahsettiği faal aklın 
nitelikleri, bütün külliyatı göz önüne alınarak araştırıldığında felsefi gelenekte irdelenen 
faal akıl teorilerinden farklı bir faal akıl anlayışı ortaya çıkmaktadır. Kindî, Aristoteles’in 
Ruh Üzerine adlı eserinin III.5. kısmında bahsettiği faal aklı ne İskender Afrodîsî gibi Tan-
rısal akıl olarak yorumlamış, ne de Themistius gibi insan ruhunun en üst formu olarak 
kabul etmiştir. Kindî’ye göre faal akıl cisimsiz bir cevher, arızi bir birlik ve mecazi bir 
etkin olarak insan nefsini bilkuvvelikten, müstefad akıl ve bilfiil akıl düzeylerine doğru 
yetkinleştirmektedir., Kindî’ye göre vahiy insanın epistemolojik yetilerini donanımlı kıla-
rak gerçekleşecek bir süreç değildir dolayısıyla faal akıl vahiy veren bir aktör konumunda 
değildir. Kindî’ye göre her bir nüvesi ile âlem hâdisdir ve faal aklın da dahil olduğu âlem-
deki bütün illetler ilâhî iradenin egemenliğinde işlevsel olan ara nedenlerdir. Bu türden 
bir faal akıl tanımı ile Kindî hem seleflerinden hem de haleflerinden farklı ve özgün bir 
faal akıl kimliği ortaya koymuştur.

Anahtar Kelimeler: Kindî, Ruh Üzerine, Akıl Üzerine, Faal Akıl, Vahiy

Abstract
The Status of the Agent Intellect in Al-Kindi’s Epistemology

This study contains al-Kindi’s agent intellect theory in context with the traditions of the 
Aristotle’s De Anima. This article firstly presented a summary the status of al-Kindi in 
islamic philosophy and his methodology about legacy of philosophy. Al-Kindi wrote a 
treatise as title On Intellect in tradition of Aristotle’s De Anima.  According to Kindi, there 
are four kinds of intellect: Agent intellect, potential intellect, acquired intellect and the 
emerged (appearing) intellect. The agent intellect is outside the human soul and agent 
intellect actualises the human intellect by giving universals. If qualities of the agent in-
tellect given in On Intellect should examine in terms of al-Kindi’s whole corpus, the unique 
agent intellect theory appeared in the history of philosophy. Al-Kindi interpretended the 
nous mentioned in Aristotle’s De Anima, III.5 neither as divine intellect like Alexander of 
Aphrodisias nor as the highest form of human soul like Themistius. According to al-Kindi, 
Agent intellect is incorporeal substance, relational unity and metaphorical cause. Agent 
intellect illumines the human soul from its potential level to emerged level. According 
to al-Kindi, revelation is not a process that will be accomplished by equipping human 
epistemological abilities. So, Agent intellect is not actor who gives revelation.  According 
to al-Kindi, Universe is created with all its cores and all causes included agent intellect 
in universe is occaisonal causes functional under the divine will.  With such a definition 
of agent intellect, Al-Kindi has put forward a distinctive and unique of interpretation of 
agent intellect both his predecessors and successors. 

Keywords: al-Kindi, De Anima, On Intellect, Agent Intellect, Revelation



200

FELSEFE DÜNYASI | 2019/KIŞ | SAYI: 70

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kaynakça
•	 Peter Adamson, “Kindî ve Yunanca Felsefe Geleneğinin Kabulü”, İslâm Felsefesine 

Giriş, ed. Peter Adamson, Richard C. Taylor, çev. M. Cüneyt Kaya, İstanbul; Küre 
Yayınları, 2008, ss. 35-57.

•	 Peter Adamson, al-Kindî, Oxford; Oxford University Press, 2007.

•	 Yaşar Aydınlı, “Kindî’nin Tanrı Tasavvuru Üzerine”, Diyanet İlmî Dergi, 54/2, Ankara 
2018, 33-52.

•	 Mehmet Bayrakdar, İslâm Felsefesine Giriş, Ankara; Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
2012.

•	 Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi, İstanbul; Say Yayıncılık, 2009.

•	 Herbert A. Davidson, Alfarabi, Avicenna and Averroes on Intellect, Oxford: Oxford 
University Press, 1992.

•	 Macid Fahri, İslâm Felsefesi Tarihi, İstanbul; İklim Yayınları, 1992. 

•	 Redmond Gerard Fitzmourice, al-Kindî on Psychology, Unpublished Masters The-
sis, McGill  University,  Institute of Islamic Studies, Montreal, 1971.

•	 Mahmut Kaya, “Kindî ve Felsefesi”, Kindî, Felsefî Risaleler, Editör:  Mahmut Kaya, 
İstanbul; Klasik Yayınları; 2002, ss. 3.115.

•	 Kindî, “Risâle fi vahdaniyyeti’l-Allah ve Tenâhî Cirmi’l-Âlem”, Resâilu’l-Kindî el-Fel-
sefiyye, Neşr. Muhammed Abdu’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahire; Daru’l Fikri’l-Arabi, 1950, 
ss.201-2017, “Allah’ın Birliği ve Âlemin Sonluluğu Üzerine”, Felsefi Risaleler, Çevi-
ren: Mahmut Kaya, İstanbul; İz Yayıncılık, 1994, ss.87-93. 

•	 Kindî, “Risale fi’l-Akl”, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, Neşr. Muhammed Abdu’l-Hâdî 
Ebû Rîde, Kahire; Daru’l Fikri’l-Arabi, 1950, ss.353-358,   “Akıl Üzerine”, Felsefî 
Risaleler, Çeviren: Mahmut Kaya, İstanbul-1994, ss. 149-153. 

•	 Kindî, “Risâle fî Mâhiyeti’n-Nevm ve’r-rü’yâ”, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, Neşr. 
Muhammed Abdu’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahire; Daru’l Fikri’l-Arabi, 1950, ss.293-311,  
“Uyku ve Rüyanın Mahiyeti Üzerine”, Felsefi Risaleler, Çeviren: Mahmut Kaya, İstan-
bul; İz yayıncılık, 1994, ss.139-149.

•	 Kindî, “Risâle fi’l-Felsefetü’l-ûlâ”, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, Neşr. Muhammed 
Abdu’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahire; Daru’l Fikri’l-Arabi, 1950, ss.97-162,  “İlk Felsefe 
Üzerine”, Felsefi Risaleler, Çeviren:  Mahmut Kaya, İstanbul; İz yayıncılık, 1994,ss.1-
57.

•	 Kindî, “Risâle fî Hudûdi’l-Eşya ve Rusûmiha”, Risâle, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, 
Neşr. Muhammed Abdu’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahire; Daru’l Fikri’l-Arabi, 1950, ss.165-
179 “Tarifler Üzerine”, Felsefi Risaleler, Çeviren: Mahmut Kaya, İstanbul; İz yayıncı-
lık, 1994, ss. 57-76.



201

fe
ls

ef
e 

dü
ny

as
ı

Kindî Epistemolojisinde Faal Aklın Konumu

•	 Kindî, “Risâle fi’l İbâneti an Sücûdu’l-Cirmi’l-Aksâ”, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, 
Neşr. Muhammed Abdu’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahire; Daru’l Fikri’l-Arabi, 1950, ss.244-
261,  “Göklerin Allah’a Secde ve İtaat Edişi Üzerine”, Felsefi Risaleler, Çeviren: Mah-
mut Kaya, İstanbul; İz yayıncılık, 1994, ss.113-127.

•	 Kindî, “Risâle fi Kemmiyyeti Kütübi Aristû”, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, Neşr. 
Muhammed Abdu’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahire; Daru’l Fikri’l-Arabi, 1950, ss. 362-374, 
“Aristoteles’in Kitaplarının Sayısı Üzerine”, Felsefi Risaleler, Çeviren: Mahmut Kaya, 
İstanbul; İz Yayıncılık, 1994, ss.153-171.

•	 Kindî, “Risâle fi’l-fâili’l-hakki’l-evveli’t-tâm ve’l-fâili’n-nâkıs ellezî huve bil’l-me-
câz”, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiyye, Neşr. Muhammed Abdu’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahi-
re; Daru’l Fikri’l-Arabi, 1950, ss.180-184. “Gerçek ve Mecâzî Etkin Üzerine”, Felsefi 
Risaleler, Çeviren: Mahmut Kaya, İstanbul; İz Yayıncılık, 1994, ss.75, 76.

•	 Kindî, “Risâle fî Ennehû Tûcedu Cevâhiru  lâ Ecsâme”, Resâilu’l-Kindî el-Felsefiy-
ye, Neşr. Muhammed Abdu’l-Hâdî Ebû Rîde, Kahire; Daru’l Fikri’l-Arabi, 1950s. 
303,304, ss. 262-269., “Cisimsiz Cevherler Üzerine”, Felsefi Risaleler, Çeviren:  
Mahmut Kaya, İstanbul; İz Yayıncılık, 1994, ss.127-130.

•	 David C. Lindberg, Theories of Vision, From al-Kindi to Kepler, Chicago and London, 
The University of Chicago Press, 1976.

•	 Augustin Périer, “Un traité de Yahya ben Adi Défense du dogme de la Trinité les 
objections d’al-Kindî” Revue de l’orient christian, 22, 1920, ss. 3-21.

•	 Stanford Encyclopedia of Philosophy, Al-Kindî Maddesi. https://plato.stanford.edu/
entries/al-Kindî/, Erişim Tarihi: 31.10.2018.

•	 Kamil Sarıtaş, “Kindî’nin Akıl teorisinin Kaynağı Sorunu Üzerine”, Dini Araştırmalar, 
14/40, Ankara, 2012, Cilt: 14, Sayı:40, ss.90-111. 

•	 Cahid Şenel, Yeni Eflâtunculuğun İslâm Felsefesine Yansımaları, İstanbul; Dergâh 
Yayınları, 2017

•	 Cevher Şulul, Kindî Metafiziği, İstanbul: İnsan Yayınları, 2003.

•	 Ömer Türker, İslâm’da Metafizik Düşünce, Kindî ve Fârâbî, İstanbul; Klasik Yayın-
ları, 2019.

•	 Enver Uysal, “Kindî ve Fârâbî’de Akıl ve Nefs Kavramlarının Ahlaki İçeriği”, Uludağ 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 13/2, Ankara-2004, ss.141-156.


