
Felsefe Dünyası, 2011/1, Sayı 53

132

VARLIK VE OLUŞ TEMELİNDE HİLMİ ZİYA ÜLKEN’İN 

FELSEFE, MANTIK VE YÖNTEM HAKKINDA BAZI 

GÖRÜŞLERİ

 Şenol KORKUT*

 Hilmi Ziya Ülken(1901-1974) tefekkür ve felsefeden ziyade kültür, ta-
rih, sosyoloji vb. alanları önceleyen düşünlerin egemen olduğu, böylelikle ge-
rek matbûat gerekse maârif sahalarının bu bakış açısına göre yapılandırılmaya 
çalışıldığı,  20. yüzyıl Türkiyesinin üç çeyrek asrına denk düşen zaman dili-
minde yaşamış, bir filozoftur. Mezkur dönem filozoftan ziyade antropologlara, 
tarihçilere ve sosyologlara daha fazla ihtiyaç duymuş ve felsefe de ancak bu 
kültür evrenine hizmet ettiği oranda kaale alınmıştır. Bu manzarada gerek İslâm 
felsefesi ve Türk tefekkürü gerekse Batı felsefesi, ideolojik ve siyasal tercih-
ler/değişkenler/müdahaleler çerçevesinde kendisine yer bulmuştur. Bu minval 
üzere Batı felsefesi batılılaşmanın bir gerekçesi/gereği olarak takdim edilmiş,  
Mübahat Türker Küyel(1941- -)’in vurguladığı gibi Batı ülkelerine felsefe tah-
sili yapmak üzere gidenler, gittikleri ülkenin felsefi ekollerini de getirmişler ve 
takip etmişlerdir.1 Nurettin Topçu(1901-1975)’nun da işaret ettiği gibi Fran-
sızınki gitmiş, Almanınki gelmiş, o gitmiş İngilizinki, bilahare Amerikanınki 
duhul etmiş, fakat milletten müteşekkil olan asıl tabaka bu yabancı elbiselerin 
hiçbirini benimsememiştir.2 

İşaret edelim ki son otuz yıldır hermenötik, yapısalcılılık, postmoder-
nizm, gelenekselcilik ve neo-marksizm ithalciliği de maalesef bu tür yargıları 
daha fazla gerekçelendirmekte, keza şartlanmış/endekslenmiş düşünceye dair 
bir içerik sunmaktadır. İlginçtir ki öte yandan bu manzaranın aksülamelinde 
seyrederek yine yoğun bir külliyât bırakarak çekilmiş bir alan olarak milli fel-
sefe, milliyetin felsefesi, milli mantık, ‘tasavvuf felsefesi veya gerçek felse-
fe’ gibi yaklaşımların da asıl tabaka nezdinde yabancı bir elbise hüviyetinden 
başka bir statü kazanamadığına, dolayısıyla köklü felsefe ekollerinin doğuşuna 
zemin oluşturamadığına şahit olmaktayız. Lâkin bu dönemin felsefe dünyasın-
dan zamanımıza bırakılan miras, birçok yerli ve yabancı dinamiği bünyesinde 
barındırdığı için çoğu kere olumlu ve olumsuz yargıları tenakuz içine düşürebi-

* Ydr. Doç. Dr., Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi
1 Mübahat Türker Küyel, “Ülkemizde Felsefenin ve Filozofun Doğuş Koşulları”, Türkiye’de Bir 

Felsefe Gelen-ek-i Kurmaya Çalışmak, Ed, Recep Alpyağıl, İstanbul-2010, s. 713. 
2 Nuretti  n Topçu, “Felsefe ve Cemiyet”, Yarınki Türkiye, İstanbul-1999, s. 53-54. 



133

Felsefe Dünyası

lecek bir içerik arzetmektedir. Bu mirasın bugün bazı çalışmalara konu olduğu 
şekliyle romantik, yapısalcı ve postmodern okumalardan daha fazla ihtimama 
ihtiyacı vardır ve asıl kaygı, problem ve dertlerini de ancak bu niyetler terkedil-
diği zaman yeni kuşaklara gösterebilecektir. 

Memleketin bu işe meraklı dimağları eğer ogünün kültür adına kotardı-
ğı şeyleri bugün yine söz konusu algının başka bir versiyonu olan ve gittikçe 
entelektüel hayatın merkezine yerleşen bir kavram olarak medeniyet adına ko-
tarmaktan vazgeçmeye niyet gösterir, diğer bir ifade ile bu toplum için filo-
zofun artık zorunlu olduğu kanaatine varırsa, andığımız dönem hiç komleksli 
bir adlandırma olmaksızın -kelimenin gerçek anlamında- ilerdeki asırlar için 
bir Rönesans/uyanış işlevi görebilecektir. Çünkü sentez ve çeviri dönemleri 
çoğu kere analitik düşüncenin ve sistem felsefelerinin beşiği işlevini görmüştür. 
Dolayısıyla bugün temel referans kaynağı Gazâlî(1058-1111) olmakla beraber 
medeniyet kavramı temelinde yabancı bir felsefe yapılacağı gibi, tefekkür adı-
na Heidegger(1889-1976)’den kalkılarak da çok yerli bir felsefe ortaya çıka-
bilecektir bilakis 20. yüzyıl Türk düşüncesinin getirdiği tecrübe bahsettiğimiz 
bahislerde mümbit bir dürtü sunmaktadır. Öte yandan “Türkiye’de birbirini te-
tikleyen iki alan olarak pozitif bilimler gelişmediği için felsefe de olmuyor” 
söyleminin ilgili alanların geldiği seviye dikkate alındığında artık haklı bir ge-
rekçe olamayacağı aşikardır. Bugün laboratuvar ve teknolojik donanım konu-
sunda artık altyapı sıkıntısı çekmeyen ilgili anabilim dallarının batıda olduğu 
gibi bilimi, felsefe ve teolojiyle kesiştiği problemlerde bu alanları tetikleyecek 
bir içerikten ziyade çok daha farklı bir mecraya sürükledikleri reel bir olgu 
olarak önümüzde durmaktadır. Kanaatime göre, bu manzara bir bakıma bizleri 
ampirik sosyolojiden bilim felsefesine, düşünce tarihi yazımından yeni bir on-
toloji kurma çabasına değin arkasında önemli bir külliyât bırakmış Hilmi Ziya 
Ülken’e, yeniden ve daha yakından bakmaya icbar etmektedir.

Ülken farklı alanlara mahsus olmak üzere arkasında kapsamlı bir külliyât 
bırakmış, bu özelliği de onun çoğu kere eleştirilmesine sebep olmuş ve bir bakı-
ma mümbitliği bazı sahalardaki özgünlüğünün görülmesine engel olmuştur. Bu 
işe Metafizik adlı bir çalışma ile başlayan Ülken, hayatının orta dönemlerinde, 
tarih yazımı, kültür ve sosyoloji alanları ile iştigal etmiş, fakat kanaatime göre 
bu sürecin açmazlarını keşfederek son döneminde asıl ilgi sahasına yani Varlık 
ve Oluş eksenine dönmüştür. Fakat Varlık ve Oluş hem yazarın mümbitliğine 
yönelik olarak geliştirilen sentezci algısının hem de genel olarak 20. yüzyıl Türk 
tefekkürüne yönelik serdedilen önyargılı bakışın kurbanı olmuş, gözden kaçırıl-
mış ve yeterince ihtimam gösterilmemiş bir eser muamelesi görmüştür. 



Felsefe Dünyası

134

 “Kitabın Tarihi ve Maksadı” adlı dibacesinden de anlaşılacağı gibi Var-
lık ve Oluş Hilmi Ziya Ülken’in baş yapıtıdır ve 20. yüzyıl Türk düşüncesinin 
yüzakı eserlerinden birisidir. Kitap 1933 yılında Berlin’de tasarlanmasına rağ-
men ancak 1968 yılında ilk ve günümüze değin tek, baskısını gerçekleştirmiştir. 
Dolayısıyla Varlık ve Oluş’un 35 yıllık bir yazılış tarihi vardır.  Yazar, eserin 
gecikmesini genel olarak iki hususa bağlamaktadır: Birincisi temel fikirlerdeki 
değişiklik (Spinozacı ve Hegelci görüşten fenomenolojik ve ihtimaliyetçi fel-
sefeye uzanış), ikincisi ise kendisini uzun süre felsefe dışında dersler verme-
ye zorlayan (Ülken sitemle bahsettiği 1935-1945 arasındaki dönemin yanına, 
1950-1960 arasında kendisini sosyoloji öğretimine verdiği süreci de kısmen 
yerleştirir, bu sürece İstanbul-Ankara hattında evi ile otel odaları arasında yıl-
larca süren git-gellerin yıpranma payını da biz dahil edelim) kadro sıkıntıları-
dır. Buna rağmen ciddi bir okur eserin, yazarın idealini kurduğu anlamda ta-
mamlanamadığının farkına varabilecektir. Bu haliyle bile, hiç kuşkusuz Varlık 
ve Oluş’un  felsefenin evrensel dünyasında ağırlığı olan bir yapıt olduğunu ve 
günümüzde felsefi düşüncenin gelişmesi veya filozofun yetişme imkânı babın-
da sorun nedir? veya nereden başlamalı? şeklindeki  sorgulamalara bir cevap 
mahiyetinde olduğunu söyleyebiliriz.

Ülken, bu eserde eğitim amaçlı yazılmış bazı teliflerinde rastladığımız 
gibi ders hocası retoriğinden ziyade bir filozof üslubu ile karşımıza çıkar. 
Ülken’in varlık hakkındaki en ileri felsefî fikir ve teorilerini bu eserde bulabil-
mek mümkündür.3 Fakat onun ontolojisinde önemli bir yer tutan mutlak son-
suz varlık, değerlerin çift-kutupluluğu, bilim felsefesi kapsamında tetkik ettiği 
matematik ve fizik alanındaki daha ayrıntılı görüşleri için ilgili diğer eserlerine 
başvurmak gerekmektedir. Zaten Ülken de bazı bağlamlarda dipnotlar vasıta-
sıyla dönem dönem okura öteki eserlerini tavsiye etmektedir. Varlık ve Oluş ana 
konu itibarıyla varlık problemlerini ele almasına rağmen mantık, epistemoloji, 
zaman, bilim ve ahlâk felsefesi ile ilgili görüşleri de bazı konteksler dahilin-
de içermektedir. Biz bu makalede önemine binaen diğer eserlerine kısmi bir 

3 Ülken, dönem dönem farklı felsefi  akımların ve fi lozofl arın etkisinde kalmış, 1948 sonrasında 
ise din felsefesinin terminolojisi ile söyleyecek olursak insan, âlem ve Tanrı anlayışında teist bir 
düşünceyi benimsemişti r. Bkz. Necati  Öner, “Ord. Prof. Dr. Hilmi Ziya Ülken”, Hilmi Ziya Ülken 
Kitabı, ed. Ayhan Vergili, İstanbul, 2006, s. xxx,xxxı.. Ayrıca, Türkiye’nin siyasi hayatı ndaki 
temel değişiklikler ve özellikle yüksek öğreti min bu değişikliklere maruz kalması Ülken’in 
çalışmalarında önemli farklılıklara yol açan bir etken olarak öne çıkmaktadır. Bkz. Kurtuluş 
Kayalı, “Hilmi Ziya Ülken, Dil-Tarih Hocaları ve 1948 Tasfi yesi”, Türk Düşünce Dünyasında Yol 
İzleri, İstanbul, 2003, s. 175, Kurtuluş Kayalı, “Hilmi Ziya Ülken’in Türk Düşünce Dünyasındaki 
Özgün Konumu”, Düşüncenin Coğrafyası-1, Ankara, 2005, ss. 165-179. Ayrıca bkz. İsmail Kara, 
Din ile Modernlik Arasında, Çağdaş Türk Düşüncesinin Meseleleri, İstanbul, 2003, s. 18,19.



135

Felsefe Dünyası

şekilde başvurup anılan kitabı ana referans olarak kullanıp, filozofun felsefe 
tasavvuru, mantık ve yöntem hakkındaki görüşlerini, tetkik etmeye çalışacağız. 

Ülken, felsefî meseleleri, problem bağlamında sıralı önermeler üreterek 
işlemekten ziyade, filozof merkezli bir açıklama tarzı ile irdelemektedir. Bu ne-
denle, önce ilgili problem bağlamında felsefe ekolleri arasındaki ortak noktalara 
işaret edilmekte, sonra bu ekollerin çelişki ve tutarsızlıkları tespit edilmekte4, 
nihai olarak da özgün görüşler serdedilmektedir. Böylece tartışılan her problem 
de, kendisi hakkındaki tarihin okumasını da beraberinde getirmektedir. Çalışma 
boyunca Ülken’in örneklendirmelerine kısmen değinip, hususî ve özgün görüş-
lerini tespit etmeye özen göstereceğiz.

1. Felsefe Nedir? İlk Olgu Araştırması veya Derinliğine Felsefe
Ülken’e göre, felsefe, ana dayanağı ilk olgu araştırması olan kesin ilk 

bilimdir. Fakat felsefe sadece ilk ilkeler peşinde koşan sorular yumağı olarak 
da telakki edilemez. Böyle olduğu takdirde bir bakıma çözümlenmesi gereken 
problem alanı olarak kalacaktır. Felsefenin bütün bilgilerimize dayanak olan 
ilk ilkelerin ve ilk olguların bilgisi olması gerekir. Felsefe ancak dinamik bir 
şekilde gerçeklerin gerektirdiği soruları sorarak bilimlerin bilimi ve evrensel 
bir bilim olabilir. Böylece insan bilgisini her devirde sistemleştirecek, fakat bu 
sistemleşmenin skolastik bir tavır haline dönüşmesine imkân tanımayacaktır. 
Eğer skolastik tavır egemen olmuşsa bu durumda felsefe diğer alanlardan (teo-
loji, bilim vs.) geri kalmış, kesin ilk bilim ve evrensel bir bilim olma özelliğini 
kaybetmiş demektir.5 

Peki felsefeyi sürekli kesin ilk bilim statüsünde tutacak ana karakteri ne-
dir? Ülken’e göre, felsefe, derinliğine felsefe olarak işlevsel olduğu zaman ke-
sin ilk bilim olabilecektir. Bu tanım felsefenin terim olarak yapılan aşağıdaki iki 
tarifini de içermektedir:

a. “Felsefe ilimlerin sınırını aşan problemleri düşünce ile çözmeye çalı-
şan ve böylece felsefenin felsefesi şeklinde sonsuza değin gidebilecek araştırma 
yoludur.”  

b. “Felsefe kuralları olan ve bu kurallara göre işleyen disiplinli bir düşün-
ce tarzıdır.”6 

Ülken’in nazarında felsefe tarihindeki bütün filozof ve ekoller zorunlu 
olarak anılan iki tariften birisine denk düşecek bir içerikte bu düşünce işlevini 

4 Ülken’in felsefe tarihinde Anti k Yunan’dan kendi dönemine değin yer alan fi lozof ve ekollere 
yönelik varlık felsefesi temelindeki eleşti rilerinin ayrıntı lı bir şekilde tahlili için bkz. Mehmet 
Vural, Hilmi Ziya Ülken’in Varlık Felsefesi, Ankara-2009, ss. 143-163.

5 Hilmi Ziya Ülken, Bilgi ve Değer, İstanbul-2001, s. 10-11.
6 Hilmi Ziya Ülken, Varlık ve Oluş, Ankara, 1968, s. 7.



Felsefe Dünyası

136

gerçekleştirmişlerdir. Fakat hepsini kuşatan ortak bir adlandırma vardır ki; bu 
da felsefeyi ilk olgu araştırması çerçevesinde yapmış olmalarıdır. Ülken, ilk 
olgu araştırmasını ne zorunlu bir kural olarak ortaya koymakta ne de bunun 
zorunlu bir yöntem olduğunu ispatlamaya çalışmaktadır. Bu tarif, teorik bir be-
lirlemenin yanı sıra aynı zamanda felsefe tarihine yönelik bir tespiti de içermek-
tedir. Buna göre, ilk olgu araştırmasında, akıl felsefe yolunda bir seviye elde 
etmekte ve onu ele geçirdiği anda, birdenbire onu da temellendirecek daha derin 
bir ilk olgu arama tasası, kendisini yeniden dürtülemektedir. İçinde barındırdığı 
bütün benzer, özdeş ve zıt ekollere rağmen felsefe tarihi, ilk olgu araştırması 
veya Aristoteles’in tabiri ile bilme tutkusu çerçevesinde insanlık zihninin mima-
rı gibi birbirini tamamlayarak büyüyen bir düşünce alanıdır.7 Dolayısıyla derin-
liğine ilerleyen ilk olgu araştırması, antik Yunan’dan günümüze değin gelmiş, 
Thales(674-540)’ten Husserl(1859-1938)’e kadar ortak vasıfları birleştirmiş ve 
onları aynı binanın katları haline dönüştürmüştür.8 Öyle ki uzlaştırılması müm-
kün olmayan Fisagor ve Elea okulu, Platon(423-347) ve Aristoteles(384-322) 
felsefelerinde, bütün zıtları kuşatan söz konusu ilk varlığı arama ortak payda-
sını görebilmek mümkündür. Böylece Kant(1724-1804) derinliğine felsefede 
en önemli kata inmiş, Schopenhauer(1788-1860) “İlk Felsefe” kavramı çerçe-
vesinde derinliğine görüşü etkin bir şekilde kullanmış, Bergson(1859-1941) bu 
alanda büyük bir hamle gerçekleştirmiş, Husserl(1859-1938) ise özler (Wesen) 
idesi ile derinliğine felsefede yeni bir adım atmıştır.9 

Böylelikle derinliğine felsefe, felsefî doktrinler arasındaki çatışmalara ve 
ardıl fikri akımlara, bunların hepsini kuşatan yeni bir pencereden bakmayı sağ-
lar. Çünkü ilk olgu arayışı, filozofun en temel tasasıdır.10 Felsefe literatürünün 
bütün birikimi hafızasında mündemiç olsa bile filozofun zihni daima ilk olguda 
açık ve seçiği değil, müphem ve karmayı bulacak, keza her defasında oradan 
aydınlanışı ve seçikliği çıkarmaya çalışacaktır.11 

Ülken’in burada yaptığı derinliğine felsefe tarifi yukarda anılan tanım-
ların birinci şıkkı ile benzerlik göstermekte fakat söz konusu tarifin çelişkisin-
den sıyrılmaktadır. Çünkü ilgili seçenekte yapılan tarif, arkasında çözülmemiş 
problemler ve mantıksal boşluklar bırakarak bir daha geriye dönmemek üzere 
sürekli ve kontrolsüz ilerlemeyi zorunlu kılmaktadır. Bu süreçte problematik 
felsefe sonsuzca çözülemeyecek ve köşe başları olarak kalacaktır.12 Aynı şekil-

7 Age. s. 7-8.
8 Age. s. 27.
9 Age. s. 22. 
10 Age. s. 30.
11 Age. s. 31.
12 Age. s. 19.



137

Felsefe Dünyası

de ilk olgu araştırması ikinci seçenekte sözü edildiği  gibi çerçevesi belirlenmiş 
katı bir kural olarak da temayüz etmemektedir. Çünkü zihin daha ileri bir “ilk”e 
doğru derinleşirken, ondan önce bulduklarını yıkacak yerde, onlara daha sağ-
lam bir temel bulmaya çalışmaktadır.13 Dolayısıyla ilk olgu araştırması statik bir 
kural değil varlıktaki değişimle paralel seyreden bir düşünme etkinliğidir. Bu 
bakımdan felsefe kendisinden ana problemlerin doğduğu, fakat onları daima ilk 
ve asli kökte birleştiren kesin ilk bilimdir.14

Felsefenin tarifini bu şekilde belirledikten sonra Ülken, onun temel da-
yanağına geçmektedir. Şu halde felsefe olarak vasıflandırılacak düşünce türü-
ne asıl rengini veren şey, üzerinde fikir ayrılıklarının doğamayacağı, ilimler 
ve doktrinlerde ortak olan “İlk Felsefe” dir.15 “İlk Felsefe”nin ihmal edilme-
si ise problemlerin çıkmaza düşmesine ve ferdi felsefelerin doğmasına mahal 
vermektedir. Derinliğine felsefenin, radikal çıkış noktası olarak belirlediği ilk 
varlığı arama serüveni, birbirleri ile uzlaşması imkânsız olan felsefî ekollerin 
dahi ortak noktasıdır. Bu nedenle felsefe tarihi aslında derinliğine felsefenin 
kullanılış biçim ve katmanlarını, ve onun tarihini oluşturmaktadır.16 Ülken, ta-
rifini ve temel dayanağını bu şekilde belirlediği ilk felsefe’ye Platon’un dyade 
kavramından hareketle dyadologique demektedir. Felsefenin varlık, bilgi, değer 
ve hakikat gibi ana konuları ve başlıca problemleri de dyadologique üzerine 
kurulmaktadır.17 Dyadologique, hakikat olan dyade’ın belirsizliğinden kurtuluş 
ve idealleştirmeden ibaret bir düşünme şekli ve yöntemdir.18

2. Felsefî Düşüncenin Aleti Akıl ve Mantıktır
Ülken, felsefenin metodunu öncelikle ilimlerin metotları ile kıyaslaya-

rak açıklamaya çalışmaktadır. Felsefeninki diğer ilimlerin metodundan farklı 
olmasına rağmen ilim ve felsefe birbirlerini besleyen iki ayrı alan, birbirleri 
ile atbaşı giden iki insan eseridir.19 İlmin gelişmesi ile felsefenin gelişmesi bir-
birine paralel seyretmekte, birinin çabaları, buhranları ve kazançları diğerinin 
alanına da nüfuz etmektedir.20 Her çağda gözlemlenen ilmin metot, problem 
ve teorilerindeki ilerleme, eşzamanlı olarak felsefede de yankılanmış veya bu 
durumun tersi de mümkün olmuştur. Bu bakımdan ilmi felsefeden, felsefeyi 

13 Age. s. 8.
14 Age. s. 28. Vural, Age. s. 28, 29.
15 Valık ve Oluş,  s. 19.
16 Age. s. 22.
17 Age. s. 23.
18 Age. s. 495.
19 Age. s. 116.
20 Age. s. 45.



Felsefe Dünyası

138

de ilimden ayırmak mümkün değildir.21  İlk Çağ ve Orta Çağ’daki filozofların 
aynı zamanda bilim adamları olması bunun en açık göstergesidir. Keza Henri 
Poincaré(1859-1912), Max Weber(1864-1920), Newton(1643-1727) gibi mo-
dern süreçte matematik, iktisat ve fizik gibi belirli bir ilmin teorisine, gayesine 
ve metoduna yoğunlaşmakla dolaylı bir şekilde felsefenin alanına girerek filo-
zof olmuş birçok isimden bahsetmek mümkündür.22 

Bu aşamadan sonra Ülken filozof olmanın yollarını da çeşitli kategoriler-
de açıklamaktadır. Buna göre, St. Thomas(1225-1274) ve İbn Sînâ(980-1037) 
gibi bazı filozoflar felsefe yolunda ansiklopedik düşünce yolunu tutarak felsefî 
problem ve konulara nüfuz etmişler23 bir kısım filozoflar ise, bu seviyeye felse-
fe tarihi araştırmaları ile ulaşmışlardır. Ülken’e göre, felsefe tarihçiliği ile filo-
zofluk birbirlerinden farklıdır. Felsefe tarihçiliğini çok iyi bir şekilde gerçekleş-
tirdiği halde filozof olamamış birçok isimden bahsetmek mümkündür hatta çok 
az felsefe tarihçisi filozofluk mertebesine sıçrayabilmiştir. Felsefe tarihi başlıca 
Yunan-Latin geleneği üzerine kurulmuş Avrupa felsefesi ve İslâm felsefesi ol-
mak üzere iki ana kola ayrılmıştır. Bu alanda çalışmalar yapacak felsefe tarihçi-
lerinin araştırma alanlarının dillerini (Yunanca, Latince ve Arapça) çok iyi bilen 
filologlar olması gereklidir.  Fakat, felsefe tarihçiliğini bekleyen bir eksiklik 
vardır; o da, eski metinlerin tahlil ve neşri gibi filolojik çalışmalara kendini 
veren bir felsefe tarihçisi, felsefî problemlerin güncel değerini görmeye imkân 
bulamayacaktır. Buna rağmen Spinoza(1632-1677) ve Nietzsche(1844-1900) 
gibi bu işe filolojik çalışma ile adım atmış bazı felsefe tarihçileri, bu meşgale-
nin getirdiği imkânlarla filozof olmuşlardır. Öte yandan Fârâbî(870-950) ve İbn 
Rüşd(1126-1198) gibi şahsiyetler de tetkik ettikleri metinleri ikinci dilden oku-
yarak filozof olmuşlar, filologlukla zaman kaybetmemişlerdir. Şu halde Ülken’e 
göre filozofluğun yolu felsefe tarihini tam olarak bilmekten geçmemekte fakat 
felsefî spekülasyona sahip olduktan sonra felsefe tarihi tamamlayıcı bir kuvvet 
olabilmektedir.24 Öte yandan Gazâlî ve Descartes(1596-1650) gibi bazı filozof-
lar kişisel tecrübeye dayanarak, Sokrates(470-399) ve Sûhreverdî(1115-1198) 
gibi bazı filozoflar da içe katlanma metodu ile, Spinoza(1632-1677) ve He-
gel(1770-1831) gibi filozoflar da spekülatif düşünce yolu ile, felsefî problem ve 
teoriler geliştirmişlerdir.25 Ülken’in felsefî araştırmalarda eksik bulduğu yön-
temlerden birisi de sistem kurma tutkusudur. 

21 Age. s. 116.
22 Hilmi Ziya Ülken, Felsefeye Giriş-1, İstanbul-2008, s. 38.
23 Age. s. 40.
24 Age. s. 41.
25 Age. ss. 43-45.



139

Felsefe Dünyası

Felsefe tarihinde sistem kurma hastalığı birçok filozofu felsefelerinin 
doğru taraflarına rağmen tutarsızlığa düçar etmiştir. Bu hastalıktan kurtulmak 
için filozofun problemleri ayrı ayrı, bir problemi çözmeden diğerine geçmeden 
ve objektif soruşturma metodu ile taraması gerekmektedir. Bunun bilincinde 
olmasına rağmen birçok filozof sırf bütün üzerinde düşünme iradesinden dolayı 
sistemlerinde tutarsız yönler bırakmıştır.26

Bu noktada Ülken’e, felsefî düşüncenin aleti nedir? sorusunu sorabiliriz. 
Ona göre, felsefî düşünce ortak duyu, sofist, diyalektik, septisizm, gnostizm 
ve sufizm metoduna dayandırılamaz.27 Şüpheci görüşün ortak duyuyu gaflet-
ten uyandırması gibi bir hizmeti vardır.28 Fakat ne şüpheciler gibi duyuların 
aldattığı bahanesi ile konkre varlık alanlarını inkar etmek, ne de mistikler gibi 
gerçek varlıkların arkasında bir sır ve gayb âlemi aramak gerekir.29 Çünkü mis-
tik yaklaşım bir-çok, ruh-tabiat, akıl-tecrübe, gerçek-ideal, teori-pratik gibi an-
tinomilere, sonucu tutarsızlıklara çıkan bir çözüm arayış ve süreci sunmaktadır.  
Bu açıklama ve düşünce tarzı, antinomileri belirsiz bir sonuca varmak üzere 
ortadan kaldırmakta, antinomilerdeki zıtlıkları uzlaştırmaktan veya daha üstün 
bir terkip yolu araştırmaktan ziyade bu zıtlıkları içene alan ve eriten belirsiz 
bir bütüne başvurarak problemi çözmeye çalışmaktadır.30 René Guénon(1886-
1951)’un gelenek, mistisizm ve tasavvuf temelinde bu alandaki yeni yorum ve 
denemeleri dahi özünde anılan olguyu aşamayan bir uğraş olmuştur.31 

Düşünürümüzün felsefeyi başlı başına ilk olgu araştırması olarak tanım-
ladığını söylemiştik. Ona göre, bu araştırma, başka bir terimle birleştirilecek 
bir bağlam değil, çözülecek ve her manzarası ayrı ayrı meydana çıkarılacak 
bir olgudur. Şu halde diyalektik de böyle bir durumda yapma bir metot olarak 
kalacaktır ve yeterli bir yöntem değildir.32 Platon’un diyalektiği ne maddeyi, ne 
canlı varlığı ne de insani alanı açıklamada iş görebilir.33 Daha da ötesi Hegel’in 
elinde diyalektik, olaylar ve varlıklar arasındaki karşıtlık, çatışma veya fark-
lılıkları, birer çelişme olarak kabul etmiştir. Oysa çelişme, olay ve varlıklara 
değil yargılarımıza aittir. Bu bağlamda Ülken, Hegel’in “çelişenlerin sentezi” 
fikrini parlak bir paradoks olarak vasıflandırmakta, özdeşlik ve üçüncü halin 
imkânsızlığı ilkelerini bariz bir şekilde iptal eden bu mantık paradoksunun 
Marx(1818-1883) tarafından da sürdürüldüğüne işaret etmektedir.34

26 Age. s. 118.
27 Age. ss. 47-50.
28 Varlık ve Oluş. s. 95.
29 Age. s. 113.
30 Age. s. 492.
31 Age. s. 493.
32 Age. s. 167.
33 Aynı yer. 
34 Hilmi Ziya Ülken, Genel Felsefe Dersleri, İstanbul, 2000, s. 42, 43.



Felsefe Dünyası

140

Ülken’e göre, şu halde felsefe ancak akılla yapılır. Felsefenin akıl dı-
şındaki olgu veya gerçeklere yöneldiği zaman dahi bu düşünme işlemini akılla 
gerçekleştirmesi zorunludur.35 Nasıl ki düşünmenin aleti mantık ise felsefenin 
aleti de akıldır.36 Fakat, felsefenin konusunu yalnızca aklın sınırları içine giren 
şeylerle sınırlamak bir tür indirgemecilik olur. Felsefe, aklı aşan problemleri de 
araştırır, lakin yine bu işlevi akıl ve mantık ilkeleri ile yapar. Buna rağmen her 
felsefî problem bir mantıki önerme ile doğrulanabilir, değildir.37 Felsefe man-
tıkla yapılır fakat mantıktan ibaret değildir.38

Felsefe, mantık aracılığı ile çeşitli ilimlerin alanına giren olgu ve şeylere 
ait doğrulamaların bu ilimlerin yöntemlerince yapılamadığı yerlerde, zihinler-
deki doğrulamaları kurar ve âlemin bütününe bu tarzda kurulmuş bir sistemin 
bakış açısından bakar.39 Fakat mantıktan anlaşılan şeye göre, felsefelerin tavır-
ları farklıdır.40 Asıl ilkesi, her düşünülen vardır ve her var olan da düşünülebi-
lirdir şeklindeki Aristotelesci mantığa Anselmus(1033-1109)’un ontolojik ka-
nıtı ile son şekli verilmiştir. Bu anlayış zihnin ilkelerinden varlık kategorilerinin 
çıkarılabileceği şeklinde peşin olarak konmuş bir postüla üzerine kurulmuştur. 
Ontolojik kanıt üzerinden ilerleyen klasik mantık temel postülaları bakımından 
Kartezyen filozoflar tarafından da takip edilmiş ve bu geleneğe Kant ve Hegel 
tarafından da büyük önem verilmiştir. 

Bu mantık anlayışının karşısında, bunun tam tersi bir istikamet-
te çok değerli mantık anlayışı doğmuştur. Russell(1872-1970) ile başlayıp 
Wittgenstein(1889-1951)’a kadar uzanan yeni mantık hareketlerinin temel ka-
nıtları mantık kurallarının yalnız işaretler arasında kabul edilmiş postülalara da-
yanarak tutarlılık ve sonuç araması olmuştur. Bu babda iki değerli klasik man-
tığın aşırı bir şekilde kullanılmasından dogmatik ve skolastik felsefeler ortaya 
çıkmış, çok değerli yeni mantığın şiddetli tenkitleri yüzünden de felsefenin aşırı 
daraltılması ve son derece fakirleşmesi doğmuştur. Buna göre çok değerli man-
tığın açmazı şudur; karşılığında hiçbir anlam bulunmayan önermeler anlamdan 
boş veya anlamsız önermeler kategorisinde olacaktır. Mantıkçı pozitivistler 
protokol önermeleri ve değerleri kabul etmelerine rağmen, felsefeyi düşünce 
sentaksından ibaret gördükleri için bunları dışarıda bırakmaktadırlar. Bu duru-
mun ise kabul edilmesi mümkün değildir.41

35 Varlık ve Oluş, s. 51
36 Age. s. 50.
37 Age. s. 51.
38 Aynı yer.
39 Age. s. 52.
40 Age. s. 55.
41 Age. s. 108.



141

Felsefe Dünyası

Buna rağmen, Ülken, özdeşlik, çelişmezlik ve üçüncü halin bulunmayışı 
şeklindeki akıl ilkelerinin bugüne değin geçerli olduğunu, Leibnez sonrası or-
taya çıkan ve ihtimaller kadrosunu önceleyen mantık ekollerine rağmen üçüncü 
halin imkânsızlığı ilkesinin değerinden bir şey kaybetmediğini ve bu ilkenin 
modern mantık akımlarında zımnen de olsa yer ettiğini açıklamıştır. Bu ne-
denle herhangi bir şekilde çok değerli mantık kurulabilse bile, gelinen nokta 
yine de klasik mantığın özel bir hali olacak yahut klasik mantık onun özel bir 
hali olacaktır. Buna rağmen modern dönemde özellikle fizik alanında yaşanılan 
gelişmeler Aristoteles mantığının yetersizliğini ve çok değerli mantığın gerek-
li olduğunu ortaya çıkarmış,42 yeni mantık hareketleri bilimde yeni uygulama 
imkânları bulmuştur.43 Şu halde mantıkçı pozitivistler felsefe problemlerini fa-
kirleştirmiş olsalar bile varlık ilkelerinin doğrudan mantıktan çıkarılamayacağı 
konusunda haklıdırlar.44 Keza klasik mantık ile çok değerli mantık arasındaki 
bir diğer farklılık da modal önermeler alanında yaşanmıştır. Aristoteles mantığı 
modal önermelere sadece gelecek zamanlı olgularda başvurmuştu. Oysa bilim 
alanındaki gelişmeler tümevarım metodunu öne çıkardığı için, bu olgu modal 
önermelere de geniş bir alan açmıştır.45

Ülken, mantık kurallarının istenildiği gibi kullanılmasının onların muhte-
vaları olmamasından ileri geldiğini belirtmekte ve bu nedenle mantık vasıtasıyla 
birbirlerine zıt tezlerin aynı anda savunabileceğine dikkat çekmektedir. Bunun 
ise ilk farkına varan filozof Gazâlî olmuştur. Fakat buradaki eksiklik mantık 
kurallarında değildir. Kusur aynı silahı kullanarak birbirine saldıran iki ordu 
gibi karşı karşıya gelmiş doktrinlerdedir. Fakat Gazâlî ve Meşşâiler örneğinde 
görüleceği gibi mantığın bir düşünce makinesi olarak iki rakip tez hesabına kul-
lanılması, kasıtlı olarak bu aleti karşıt tezler hesabına kullanan, ucu şüpheciliğe 
ve inkarcılığa çıkan sofistik tutumdan farklıdır.46 

42 Age. s. 66-67.
43 Genel Felsefe Dersleri, ss. 52-54.
44 Varlık ve Oluş, s. 108.
45 Age. s. 68.
46 Age. s. 66. Bu aşamada söz Meşşâîler ve Gazâlî’den açılmışken, biraz konu dışına çıkarak, 

Ülken’in İslâm felsefesi ile ilgili çalışmalarına kısa bir parantez açmak isti yorum. Ülken genel 
olarak Türk Tefekkür Tarihi, Eski Yunan’dan Çağdaş Düşünceye Doğru İslâm Felsefesi, 
Kaynakları ve Etkileri, ve İslâm Düşüncesi adlı eserlerinde sergilediği İslâm felsefesi yazıcılığına 
milliyetçi/Türkçü bir çizgiden yaklaşmış, bu bağlamda çeşitli konularda aşırı yorumlamalara, 
genellemelere ve zorlamalara girişmişti r. (Bkz. Ömer Mahir Alper, “Hilmi Ziya Ülken’in İslâm 
Felsefesini Yorumu: İslâm Felsefesi Tarihyazımına Bir Örnek”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, Sayı: 14, İstanbul-2006, s. 124, 129). Ayrıca Ülken İslâm felsefesini batı  
düşüncesinin bir halkası gibi telakki ederek onu anti k Yunan felsefesi ile Avrupa felsefesi 
arasında köprü işlevi gören bir konuma indirgemiş, tasavvuf felsefesini İslâm düşüncesinin 



Felsefe Dünyası

142

Ülken, bu mantık anlayışlarına alternatif olarak kavram ve önermelerin 
birer öz gibi görülmesini esas alan Husserlci fenomenolojik yaklaşımı benimse-
mekte, fenomenolojik yöntemle üretilecek mantığın felsefe için gerçek anlam-
da alet işlevini yerine getireceğini savunmaktadır. Önerilen bu zihin mekaniz-
masına göre kasıtlı fiillerle kavradığımız bütün fenomenlerde ampirik verileri 
“parantez içine” aldıktan sonra onları zaman-dışı özler gibi görürüz. Bu özler 

kolları içinde en özgün ekol olarak sunmuş, Meşşâî fi lozofl arı da misti k boyutları ile okumaya 
tabi tutmuş, böylelikle bu alanda Mehren gibi oryantalistlerin etkisinde kalmıştı r. (agm. ss. 133-
140) Keza Ülken İslâm felsefesi’nin tarihsel gelişimi konusunda da büyük oranda bu sürecin 
İbn Rüşd’le tamamlandığını savunan döneminin oryantalist bakış açısını takip etmişti r. (agm. 
ss. 141-145).  Ülken’in İslâm felsefesine yönelik sergilediği bu bakışın son dönemlerinde 
neşretti  ği telifl erde (Felsefeye Giriş-1,2, Genel Felsefe Dersleri, Bilgi ve Değer, Varlık ve 
Oluş)  kısmî bir kırılmaya uğradığını söyleyebiliriz. En azından bu eserlerinde söz konusu 
fi lozof, kelamcı ve mutasavvıfl ar, makalemizde de kısmen değinildiği şekliyle, Türk Tefekkür 
Tarihi’nin özel şartlarından, felsefi  problemlere özgün çözüm yolları öneren ve  felsefe tarihinin 
otonom şahsiyetlerine kotarılmış olarak öne çıkmaktadır. Hemen hemen bütün külliyatı nda 
Aristotelesci Orta Çağ skolasti ğine dahil etti  ği Meşşâiler ve Gazâlî arasındaki tartı şmalarda ise 
Ülken’in peşinde koştuğu özgün sistemi gereği büyük oranda onayladığı hatt a heyecanlandığı 
taraf Gazâlî’dir. Ülken’e göre düşünce tarihinde Gazâlî’nin dini ve felsefi  olmak üzere iki boyutlu 
etkisi olmuş, İslâm dünyası sadece dini etkisini öne çıkararak Gazâlî’nin felsefi  geleneğini 
sürdürememişti r. Örneğin: “asıl mühim tesiri aklın tenkidi yolunda attı  ğı büyük adımdır. Bu 
noktadan onu modern tefekkürün mübeşşiri sayabiliriz. Bu sahadaki meyvalarını tam olarak 
şarkta vermediyse de, hiç olmazsa orada hazırladı… İslâm âleminde fi lozofl ar realist oldukları 
için nominalist ve şüpheci Gazâlînin büyük tesiri olmadı. Kelamcı Gazâlî ise felsefî  tenkitt en 
ziyade dinî dogmati zme hizmet etti  . Onu takip edenlerden Fahreddin Razi(1149-1209), 
Burhaneddin Nesefi (1204-1289), Adededdin Elici(1281-1355), Seyid Şerif Cürcani(1340-1413), 
ilh.. tekrar kelâmı akıl ve felsefeyle telif yoluna gitti  kleri için Gazalî sisteminin bütün felsefi  
inceliği unutuldu. Onun asıl cazip görünen tarafı , dinî neti celeri yani imancılığı idi.” (Hilmi Ziya 
Ülken, “İslâm Felsefesinde Akıl Ve İman Meselesi”, Felsefe Semineri Dergisi, I, İstanbul, 1939, 
s. 66). Ülkenin nazarında, modern dönemde de önemli bir tartı şma alanı olan akıl-iman, din-
felsefe, maddeci-ruhçu savaşlarında da Gazâlî’nin akıl ve kalp gözü ayrımları ile önerdiği metot 
en makul yöntem olmaya namzetti  r. Ülken, yönü tabiata çevrilmiş olan akıl ilimleri ile ilahi varlığa 
çevrilmiş olan din ilimlerinin mahiyet ve metot bakımından ayrı olduklarını, Gazâlî’nin akıl ve 
kalp gözü ayrımları ile biri diğerine mani olamayacak tarzda bu paradoksa özgün bir çözüm 
sunduğunu, oysa kendisinden sonra yeterince anlaşılamadığını, medresenin Meşşaî kelamcılar 
vasıtasıyla skolasti ğe dönüş yaptı ğını, tekkenin de vücudiyyun yoluna saparak akli bilgiyle 
bağlarının kopmasına sebep olduğunu ifade etmişti r. (Hilmi Ziya Ülken, Felsefeye Giriş-2, 
İstanbul-2009, s. 92,93,311). Ülken, Gazâlî’nin nominalizm, akıllar silsilesini budama, metodik 
şüphecilik, akıl ve kalp gözü tefriki, vesilecilik, sonsuz-sınırlı ve zahir-batı n ayrımı vb. şeklindeki 
felsefi  etkilerini ise, Ockham(1288-1348), Descartes, Bruno(1548-1600), Pascal(1623-1662), 
Malebranche(1638-1715) ve Kant örneklerinde batı  felsefesinde gösterdiğini, dolayısıyla 
felsefe tarihinin Kopernik’inin Kant değil gerçek anlamda Gazâlî olduğunu iddia etmişti r. (Hilmi 
Ziya Ülken, “İslâm Düşüncesinin Batı ya Etkisi”, Çev. Mahmut Alper Tuğsuz, İslâm Düşünce 
Tarihi, Ed. M.M. Şerif, Türkçe Ed. Mustafa Armağan, İstanbul, 1991, Cilt: 4, s. 155, 156, 173-
177).  



143

Felsefe Dünyası

muhtevalı (kırmızı, yeşil gibi) ve muhtevasız (üçgen, önerme gibi) olmak üzere 
ikiye ayrılır. Şu halde mantık muhtevasız özlerin fenomenolojik ilmidir. Bilgi 
tahlilinin temel metodu, fenomenleri özlerin tasviri olarak kabul etmesidir fa-
kat bilgi tahlili de mantıkta olduğu gibi eski metotları tamamen görmezlikten 
gelemez. Derinliğine felsefe, görüşüne uygun olarak onları kat kat daha derine 
doğru inen araştırma kademeleri olarak görür. Böyle olunca mantık da bir varlık 
alanıdır ve fenomenoloji bu varlık alanını da inceler.47 Çünkü, filozofa göre, 
varlık hakkındaki fikrimiz kavram ve yüklemden önceki bir bilgidir. “Kâğıt 
vardır” önermesi, “kâğıt beyazdır” önermesinden önce gelir. Dolayısıyla haki-
kat, mantıktan önce varlığa aittir. Bu nedenle varlığı, mantığın kategorileri ile 
açıklamaktan ziyade, varlığı yaşamış ve bu yaşayışı sezmiş olmanın neticesi 
olarak kavram ve yüklemden önce elde ettiğimiz bilgiyi, kavramlı ve yüklemli 
bilgi haline yani mantığa dönüştürmek gerekmektedir.48 Ülken, söz konusu bağ-
lamın “önceki düşünce” ve “zımni mantık” olarak telakki edilmesine de karşı 
çıkmaktadır. Çünkü kelimesiz düşünme veya düşünceye hazırlık olan ilk yaşa-
yış mantık değildir. 

Mantık malzemesini bu şekilde tabiatta bulmasına rağmen, bu durum bir 
alet yapma işlevinden öteye geçemez. Fakat pragmatiklerin bu duruma binaen 
mantığın pratik faydaya bağlı olarak üretildiği yönündeki görüşlerinin de ge-
çersizdir. Çünkü mantığı bir alet olarak ürettiğimiz bu alan, yapma varolanlar 
değil, bizzat varoluşumuzun bağlı olduğu “olan”lardır.49 

Ülken, bu noktada sonlu varlığın sonsuz varlığı nasıl yaşayacağı sorunu-
na geçmektedir. Ona göre, kimliği ve özü sonlu olan bir varlığın sonsuz varlı-
ğı yaşaması imkânsızdır, fakat sonlu varlık, sonsuz varlığı yaşamaktan ziyade 
düşünerek ve inanarak bu paradoksu aşabilecektir.50 Çünkü sonlu olan varlığın 
varolanlar üzerinden çıkaracağı mantık, sonlu varlığı sonsuz varlık hakkında 
düşünmeye zorlayacak bir yapıdadır. Bu mantık sayesinde elde edilecek doğru-
luk, zorunluluk ve olasılık gibi düşünme kuralları, duyu ve veri alanını aşarak 
gerçek üstünü ve mümkünü kuşatacak tarzda bir işleyişe sahiptir.51 Zıt özellikle-
ri kendinde birleştiren, bilmeyi ve salt düşünmeyi aşan aşkın dyade’a ulaşmakta 
sonlu varlık, virtüel sezgiye muhtaç olacaktır ki Ülken bu sezgiyi nöbetleşe dü-
şünce metodu olarak isimlendirmektedir52 Dolayısıyla virtüel sezgi vasıtasıyla 
hem dedüksiyon hem de tümevarış sadece sonlu varlıklarla sınırlanmamıştır. 

47 Age. s. 56. 
48 Age. s. 97
49 Age. s. 98.
50 Aynı yer. 
51 Age. s. 99.
52 Age. s. 170.



Felsefe Dünyası

144

Böylesine bir işleyişten dogmatizmin ulaştığı sonuçları çıkarmamak gerekir, 
çünkü zihnin hakikatlerinden varlığın hakikatlerinin çıkarılamayacağı için elde 
edilen bu ilkeler varlığın kuralları değildir.53

Bu yöntemi benimseyen Ülken, felsefenin temeline inildiğini düşünür ve 
felsefenin temelinin akıl değil varlık olduğu kanaatine varır.54 Şu halde aklın 
veya tenkitçi mantığın tespit ettiği ilk şey, varlık olacak ve o zaman felsefe asıl 
kendi konusunu yani ontolojiyi bulabilecektir. Lojik böylece ontolojinin kapısı 
hizmetini görecektir. Fakat bu süreçte lojik yalnız tasvir edici niteliği ile öne 
çıkmaktadır. Böyle bir noktada bilgi de varlıklar arasındaki yerini alacaktır.55 
Mantık için yanlış varsayım ve uygulamalar bilgi için de geçerlidir. Bilgiyi fel-
sefenin biricik konusu yapan sistemler kıyasıya yanılmışlardır. Bütün hakikati 
bilgiden ibaret göre idealizm felsefede türlü buhranların doğmasına sebep ol-
muştur. Anılan türde bir çıkmaza düşmemek için bilgiyi de bir varlık türü olarak 
kabul etmek gerekmektedir.56 Böylece bilgi tahlili de tıpkı mantıkta olduğu gibi 
felsefenin önemli aletlerindendir. Bilgi tahlili sırasında atılan yanlış bir adım, 
görenle görüleni birbirine karıştırmaya ve görülenin unutulmasına, böylece ana 
yolun kaybolmasına sebep olmaktadır. 57

4) Felsefenin Konusu Varlıktır
Ülken’e göre, felsefenin temel konusu varlıktır; böylece felsefenin yö-

neldiği ilk alan ontolojidir. Buradaki varlığın soyut bir kavram olarak ele alın-
maması, konkre varlık olarak anlaşılması gerekir. Fakat konkre varlıktan da 
mutlak olarak maddeye hapsedilmiş bir varlık kavramından ziyade sonsuz ve 
sınırlı varlık sahalarından aklın idrak edebileceği mertebelerin anlaşılması ge-
rekmektedir.58   

“Felsefenin konusu varlıkların sınırsızlığı ve belirsizliğini 
(indétérmination) sınırlı ve belirli (détérminé) olan akıl aracı ile açıklamaya 
çalışmaktır. Bu araştırma yolu ilk olgunun sonsuzluğunu, aklı aştığını (trans-
rationnel) kabul ederek, oradan akılla kavrananı (intelligible) ve anlaşılırı 
(compréhensible) çıkarır”. Konkre varlık alanı, çift kutupluluğa sahip belirsiz 
ve sınırsız dyad’lardan oluşmaktadır. “Eflatun’a göre asıl varlık belirsiz bir 
Dyade’dır ki onda duyularla akıl, ayni ile başkası birleşir. Dyade’lara örnek 
olarak çok-az, uzak-yakın, sonra-önce v.b. dyade’larını veriyor. Bu misalleri 

53 Age. s. 99.
54 Age. s. 59.
55 Age. s. 59,60.
56 Age. s. 60. 
57 Age. s. 63. 
58 Age. s. 75-78.



145

Felsefe Dünyası

istediğiniz kadar çoğaltabilirsiniz. Hepsi birbirine bağlı iki karşıt terimin belir-
sizliğini gösterirler. Onları sayılara, uzunluk ve hacimlere olduğu gibi bütün ni-
teliklere de uygulayabiliriz: Sıcak-soğuk, katı-yumuşak, alçak-yüksek, v.b.ları 
gibi. Bütün âlem dyade’ların karşıt ve tamamlayıcı çift kutupluluğundan kurul-
muştur ve onlar bu vasıfları ile birlikte belirsiz ve sınırsızdırlar. Açıları, üçgen-
leri, iğrileri de sonsuz dyade’lar halinde görürüz. Ancak belirsiz çift kutuplu 
müphem varlığa sınırlılık ve sonluluk tatbik edildiği zaman o anlaşılır bir hal 
alır: Açıların dyade’ı yalnız dik açıda tek ve belirli olur. Üçgenlerin dyade’ı eşit 
kenarlı üçgende (İsocèle) tek ve belirli olur. Bunu öteki misaller için de söyle-
yebiliriz. Dyade’lara “Bir”in, belirlilik ve sonluluğunun tatbik edilmesi onların 
anlaşılır bir hal alması apeiron’un pera (sınır) da akılla kavranması demektir…
Felsefe bu geleneği kaybetmedi.”59 

Şu halde zihin eğer söz konusu dyad’ların reel boyutunu mutlak varlık 
sahası olarak belirlerse realizm ve rasyonalizmin çıkmazına, sadece ideal/aşkın 
boyutunu yine mutlak varlık sahası olarak belirlerse bu seferde idealizmin çeliş-
kilerine düşecektir. Zihin, akıl ve mantığın rehberliğinde söz konusu dyad’ların 
çift kutuplarına nöbetleşe yaklaşarak ontoloji, epistemoloji, değer ve kültür ala-
nını inşa edebilecektir. Bu işlev süresince akıl idealizm ve realizmin çelişkileri-
ne düşmemesi için mutlak bir “ölçü”ye muhtaçtır. Bu ölçü ise yine Platon’un be-
lirlediği şekli ile “Bir”dir. Akıl mutlak “Bir”i zorunlu bir ölçü olarak Dyad’lara 
tatbik ettiği yani nöbetleşe yaklaşımlarında söz konusu “Bir”i  bir rehber olarak 
belirlediği oranda konkre varlık sahasını fenomenolojik bir tasvire tabi tutarak 
oradan ontolojiyi inşa edebilecektir. Bu fenomenolojik tasvir bir yandan teorik 
aklın konkre varlık sahasına kendisini dikte etmesine engel olacak, öbür yandan 
ise klasik mantık kurallarını varlık sahasıyla özdeşleştirmenin önüne geçecektir. 
Örneğin Aristo’ya göre dyad’da karşıt vasıfların birleştirilmesi akıl ilkelerine 
aykırıdır. Oysa ne tabiatta ne de tabiat üstünde akıl ilkelerine aykırı bir şey 
vardır. Öyleyse akıl özellikle metafizik alanını inşa ederken aklın ve varlığın 
kategorilerini bir bakıma senteze tabi tutarak, zihnin ve varlığın dikotomile-
rinden kurtulacak, dyad’ların aşkın boyutunu takip ederek soyut varlıkları da 
bilecektir. Fakat, başlangıçta akıl, eğer varlık sahasını soyut varlıklar olarak 
belirlerse bu durumda büyük oranda filozofun var olanla veya varoluşla ilişiği 
kesilecektir. Böylelikle varlık bir zihin spekülasyonu haline gelecek ve bulanık 
kalacaktır.60 

Konkre varlık üzerine ciddi çalışmalar ancak Platon ve Aristoteles ile 
başlamış fakat Aristoteles varlık mertebelerinin başına sırf maddeyi, sonuna 

59 Age. s. 79.
60 Age. s. 70.



Felsefe Dünyası

146

da sırf şekli koymuş, böylelikle Aristoteles konkre varlık anlayışında kısmen 
tutarlılığını kaybetmiştir. Bu tutum Aristoteles felsefesinin yorumlanmasında 
Orta Çağ boyunca âlemin ezelîliği ve soyut varlıklar (el-Mufârakat) fikrinin 
doğmasına sebep olmuş, Fârâbî ve İbn Sîna’da ise On Akıl teorisi ile insan 
ile Allah arasında bulanık orta âlemler fikrinin neşet etmesine yol açmıştır.61  
Aristoteles’in ve Ortaçağ boyunca onun takipçilerinin yaptığı hata, mantığı bir 
alet olarak kabul etmelerine rağmen, fizik ve metafizik âlemin bütün fikirleri-
ni yine mantıktan çıkararak bir sistem kurmalarında yatmaktadır. Bu tarz bir 
sistemcilik zihnin kategorilerinin varlığın kategorilerine eşitlenmesine sebep 
olmuş, böylece Aristoteles dogmatik metafizik çığırının da önderi olmuştur. 
Dolayısıyla Aristotelescilik felsefenin başlangıç noktasını konkre varlık olarak 
belirlemesine rağmen bu konuda bir çelişkinin içine düşmüştür.62 Oysa, Ülken’e 
göre, felsefe öncelikle, şeref ve yücelik sırasına riayet etmeksizin varlık sferleri 
arasında oluş sırasına göre bir mertebelendirme gerçekleştirmelidir.63 

Bu manada felsefî düşüncenin işlevi varlıkların sınırsızlığını ve belirsiz-
liğini, sınırlı ve belirli olan akıl aracı ile açıklamaya çalışmaktır. Bu araştırma 
yolunun temel esası ise,  önce ilk olgunun aklı aştığını kabul etmek, bilahare ise 
oradan akıl ile kavranılır ve anlaşılırı çıkarmaktır.64 

Bu aşamada Ülken, ilk olgu araştırmasını, radikal bir çıkış noktası olarak 
-yukarda andığımız gibi- Platon’un yaşlılık diyaloglarından Philebos’da geçen 
dyade kavramına dayandırmakta, konkre varlık alanının dyade’lardan oluştu-
ğunu savunmaktadır. Platon, asıl varlığın belirsiz bir dyade olduğunu belirtmiş, 
onu akıl ve duyunun, aynî ile başkası olanın birleştiği bir varlık olarak betimle-
miştir. Bütün âlem dyade’ların karşıt ve tamamlayıcı çift kutupluluğundan ku-
rulmuştur. Onlar bu vasıfları ile birlikte belirsiz ve sınırsızdırlar.65 Keza belirsiz 
dyade’ın sabit ölçü ile belirli hale getirilmesi şeklindeki bilgi süreci, günümüz 
fizik ilminin de desteklediği temel bir fikir olmuştur.66

5) Felsefenin Yöntemi:  Şuur Fenomenolojisinden 
Dyadologie’ye 

Peki bu belirsiz dyade’yı belirli hale getirecek, felsefenin araştırma ala-
nına açacak temel yöntem ne olmalıdır? Ülken’e göre ne klasik ne çok değerli 
mantık ve ne de çağdaş felsefedeki yaklaşımlar, aklın, dyade’ın alanına nüfuz 

61 Age. s. 120.
62 Age. s. 75.
63 Age. s. 75,77.
64 Age. s. 78.
65 Age. s. 79.
66 Age. s. 85.



147

Felsefe Dünyası

edebilmesine tam olarak rehberlik edemeyecektir. Ülken, bu noktada, Husserl 
tarafından geliştirilen fenomenolojinin en makul yöntem olarak benimsenmesi-
nin kabul edilebileceğini öne sürmekte, fakat fenomenolojinin araştıracağı alanı 
bir bakıma ancak söz konusu dyade’la sabitlediği oranda başarılı olacağını sa-
vunmaktadır. Buna göre, özler ampirik verilerden ve tarihi vakalardan sıyrılmış 
fenomenlerdir. Böyle bir sıyırma işi, bir nevi parantez içine alarak, irca ede-
rek yapılır. Bu metotla kırmızı, iyi, güzel muhtevalı özleri veya eşitlik, üçgen, 
önerme gibi muhtevasız özleri buluruz. Dolayısıyla her türlü ilmi inceleme ve 
çözümleme dışında, fenomenoloji sayesinde değişmeyen bir kırmızı ve üçgen 
özlerinin bulunabilmesi mümkündür.67  Platon’un üstün bir âlemde gördüğü 
Eidos’tan ibaret olan öz, bu âlemde şeyler veya fenomenlerin içinde bulunmak-
tadır. Şu halde, fenomenoloji bizi şeylerin tam ortasına, görünüşler dünyasına 
götürmekte ve bütün ilimlere temel olacak özleri orada bulabilmektedir. Birçok 
karma ve karışımdan ibaret olan dyade varlığın özüdür.68 

Ülken’e göre, değişmez özlerde bizler fenomenlerin birbirlerine irca edi-
lemeyen sferleri ile karşılaşırız. İlk karşılaştıklarımız varlık tabakalarıdır. Fakat 
bu fenomenler Kant’ın dediği gibi “görünüş”ler değil, özlerdir. Bu özlerin arka-
sında asıl şeyler yoktur. Bu olgu, gerçek ve görünüş farkını ortadan kaldırmaya 
imkân tanımakta ve filozofa “söylediklerimiz görünüşten ibarettir, asıl gerçek 
orada değil şuradadır” gibi bir kaçış yolunu kapatmaktadır.69 Madde, canlı, ruh-
lu ve değerli diyebileceğimiz bu varlık tabakaları arasında adeta akılla aşılmaz 
uçurumlar vardır. Bu noktada fenomenoloji bize varlıkları kavrayacak metodu 
verir ve her fenomenolojik tasvir bir ontolojinin kurulmasını sağlar.70 Fenome-
noloji sayesinde akıl, öncelikle eski felsefenin gizli bir âlem gibi görülen öz 
fikrinden sıyrılmaktadır. Keza, böylece akıl, metafizik şeklin, yani asıl şeyin 
doğurduğu güçlüklerden ve tutarsızlıklardan da kurtulmaktadır. Bu durumda 
akıl ne öz, cevher ve asıl şeye dayanılarak oluşturulan dogmatik metafiziğe doğ-
ru yol alacak, ne de onları inkar eden pozitivizmin gölgeciliğine maruz kalacak-
tır.71 Ülken’e göre, fenomenoloji ile hem değişmez bulunmuş olacak, hem de 
fenomenlerin içinde bulunan değişmezle, değişmeleri açıklayacak temel kuru-
labilecektir. Böylece ilimler de Descartes’ten beri aradıkları kesin ve sarsılmaz 
temeli bulmuş olacaklardır. Fakat, Ülken, bu noktada fenomenlerden ibaret olan 
özlerin şuurun bizzat kendisinden başka bir şey olamayacağını ifade ederek, fe-

67 Age. s. 90-91.
68 Age. s. 162.
69 Age. s. 153.
70 Age. s. 91.
71 Aynı yer.



Felsefe Dünyası

148

nomenolojiye dayalı ontolojilerin nasıl kurulacağı noktasında Husserl’in doyu-
rucu olmadığına işaret etmiş, Husserl’in realizmden idealizme doğru kaymakla 
başlangıçta belirlediği doğru noktadan uzaklaştığını savunmuştur. 

Ülken’e göre, Husserl’in muğlak bıraktığı bu noktayı Scheler(1874-1928) 
duygu fenomenlerinde de özlerin olduğunu göstererek doldurmuştur. Bu da, 
Scheler’i ontolojik bir değerler felsefesi kurmaya kadar götürmüştür. Böylece 
fenomenoloji varlık fenomenlerini konkre bir tarzda sıralamaya imkân verecek 
bir noktaya gelmiştir.72 Fakat, Scheler de “kişi” ve “Geist” kavramlarından yola 
çıkarak ontolojiden ziyade insan felsefesine ulaşmış, böylelikle açık ve anlaşılır 
olmaktan çıkarak, bir çıkmaza düşmüştür.73  

Bu noktada Ülken, fenomenolojinin felsefe tarihi ve problemleri açısın-
dan özgün ve çözümleyici özelliğine dikkat çekmektedir. Ona göre, cevher, şe-
kil, idee ve öz, âlemdeki değişmezlikleri teminat altına almaya yeterli değildir. 
Cevher ve şekil, araz veya yüklemlerden sıyrılınca muhtevası değersiz ve boş 
bir kalıp haline dönüşmektedirler. Bunun zorunlu bir sonucu olarak görünme-
yen ve nihayetinde hiçbir şey olmayan öz ortaya çıkacaktır. Söz konusu özün 
etrafı ise, isimcilik ile realizmin, mutlakçılık ile göreliliğin, akılcılık ile ampi-
rizmin, metafizik ile pozitivizmin nihai bir sonuca ulaşmayacak sınırsız savaş-
larına sahne olacaktır. Böylesine bir zihin kargaşası, öncelikle Platon’un ilk 
olgu olarak ortaya koyduğu Eidos veya İdee’nin bu âlemden ayrı bir şekilde 
“ezelî aynlar” olarak kabul edilmesine sebep olmakta, dolayısıyla hem onların 
kopyası olan şeylerin hem de bu kopyalardan daima ayrı kalan ilk örnekleri-
nin açık ve seçik olarak anlaşılmasına engel olmaktadır.74 Ülken’e göre, başta 
Aristoteles olmak üzere, Platon’un çırakları bu noktada filozofun sürekli ilerle-
yen fikri serüvenini anlayamamışlar, her diyalogun öncekini elekten geçirdiğini 
görememişlerdir. Çünkü Aristoteles ve takipçileri zihnin kurallarından varlığın 
kurallarını çıkarmakla Platon’un son diyaloglarındaki bu ışığı karartmışlardır.75

Oysa Platon daha ilk diyaloglarında kendi kendisiyle kavgaya başlamış, 
yaşlılık eserlerinde ise sınırlı ile sınırsızın birleştikleri duyular âlemine döne-
rek burada hakikat arayışını sürdürmüştür. Ülken, işte bu noktada derinliğine 
felsefenin ilk olgusu olan dyade’ı bulduğunu düşünmektedir. Çünkü belirsiz 
dyade’ın Bir’le sınırlandırıldığı yerde bütün belirsizlikler ve değişmeler kesin 
bir ölçü bulmaktadırlar ki bu alan duyulur veya konkre “bir”dir. Bu noktada, Ül-
ken, Platon’un Husserl’i uzaktan gördüğünü, hatta Husserl ötesi dyadelogie’yi 
müjdelediğini işaret etmektedir. Dyadologie, hakikat dyade’ın belirsizliğinden 

72 Age. s. 92.
73 Vural, age. s. 160.
74 Varlık ve Oluş, s. 92.
75 Age. s. 100.



149

Felsefe Dünyası

kurtuluş ve idealleştirmedir.76 Çünkü, görünen dyade’lara sahip oldukları çift 
kutupluluğu veren, dyade’ların da üstünde kendi bünyesinde varlık ve hakikatin 
birleştiği mutlak sonsuz varlık bulunmaktadır. Belirsiz dyade’ı çözme süreci, 
özgür çabaya sahip olan kişiyi ideal doğrulamaya, doğru ve yanlıştan birini seç-
meye götürecektir.77 Dyade zıt ve tamamlayıcı çift vasfı ile bize, her hangi bir 
müphemlik, karışıklık veya belirsizlikten büsbütün farklı bir çehre göstermek-
tedir. Her dyade birbirine göre hem zıt, hem de tamamlayıcı olan çift manzaraya 
sahip olduğu için, onu bütünlüğü içinde çözmek mümkün değilse de, ona man-
tıki bir surette yaklaşmak kabildir. Bir dyade bize ancak zıt manzaralarından 
yalnız birisi ile göründüğü zaman mantıki bir sistem içine girer.78 Bu nedenle 
iki zıt kutba da nöbetleşe yaklaşmak, böylelikle çift kutupların müphemliğini 
aydınlatmak gerekir. Ülken, dyade alanındaki anılan çift kutupluluğu özellik-
le insan varlığı konusunda, insanın iyi ve kötü yönlerine dikkat çeken Kur’an 
ayetleri ile desteklemekte ve hatta Varlık ve Oluş’u söz konusu ayetleri alıntıla-
yarak sona erdirmektedir.

Buna göre belirsizi belirleyen “bir”, dyade’ın bir ölçüsü olarak işlev gör-
mekte ve âlemin esası olan dyade (zıt ve tamamlayıcı çift kutupluluk)  bu “bir”e 
tatbik edildiği zaman bir anlam kazanmaktadır. Sonsuz Bir’in içinde birbirine 
irca edilmez çokluğu ve mertebeliliği görmek zorunludur. Şu halde hiçbir var-
lık derecesinin sıfat ve tavırları olamaz. Hiçbir varlık derecesi başka bir varlık 
derecesinin sıfat ve tavırları ile açıklanamaz. Bir varlık derecesinin daha önceki 
varlık derecesine ait tavırlarda kullanılan metotlarla anlaşılması kabil değildir.79

İşte bu noktada Ülken Husserl’in fenomenolojisinin diğer yöntemlere 
göre en makul, en verimli ve en tercih edilebilir yöntem olduğunu ısrar etmek-
te, daha ileri bir yöntem olarak dyadelogie’yi benimsemektedir. Çünkü, ancak 
fenomenolojik bakışla asıl ve konkre varlık alanı olan ontolojiye geçilirse fi-
lozof ilk felsefeye yani ilk olgu araştırmasına bağlı kalmış olacaktır.80 Fakat, 
bu durum, fenomenolojiyi ontolojiye bir giriş olarak, kabul etmek değildir. Bu 
tür bir fenomenolojik yöntemle felsefe görülmüş, yaşanmış, tahlil edilmiş her 
şey üzerinde eleştirel bir düşünce geliştirerek, çözülmüş, çözülebilecek ve asla 
çözülemeyecek problemleri belirleyecektir.81 Bu özellikleri ile felsefî düşünce 
ile insan zihni hiçbir ilmin ve değer alanının (teknik, sanat, ahlâk ve din) içinde 
yapmadığı daha üst düzey entelektüel bir işlev gerçekleştirmiş olacaktır. 

76 Age. s. 494.
77 Age. s. 496.
78 Felsefeye Giriş-1, s. 188.
79 Age. s. 115.
80 Age. s. 93.
81 Age. s. 53.



Felsefe Dünyası

150

Ülken, yukarda da kısmen değindiğimiz gibi, bazı açılardan fenomeno-
lojik yöntemin kuşatıcı olamama tehlikesine dikkat çekmektedir. Ona göre, fe-
nomenoloji felsefede yeni bir hamledir. Aynı fenomenolojik yöntemleri kullan-
masına rağmen kısa zamanda ontoloji felsefeleri dinci-dinsiz, ruhçu-maddeci, 
soncu ve sonsuzcu olarak zıt yönlere ayrılmıştır.82  Husserl’den sonra fenome-
noloji birçok alanda tatbik edilmiş, fakat bu çeşitli uygulama şekillerinin hepsi 
fenomenolojiyi ontolojiye giriş olarak kullanmışlardır.83 Husserl, getirdiği bu 
metotla felsefede yeni bir ufuk açmış, fakat realist olarak başladığı halde idea-
list bir aşamaya varmıştır.84 Bu noktada, Ülken, fenomenolojiyi ontolojiye bir 
giriş olarak kabul eden görüş ve ekollerden ayrılmıştır.85 Çünkü fenomenoloji-
den hareket edilirse süje-obje zıtlığına ve onların tamamlayıcısının içerisinden 
çıkılmaz bir bulanıklığa varılır. Fakat ontolojiden başlanırsa bu bulanıklık söz 
konusu olmaz.86 O’nun nazarında fenomenoloji iki perspektiften hareket etmek-
tedir: Birincisi fenomenlerin özler olduğu prensibi, ikincisi açıklama yöntemi 
yerine betimleme yöntemini kullanmasıdır. Ülken, ikinci prensip babında kabul 
edildiği takdirde, bir yöntem olarak fenomenolojiye “evet” diyecektir87 ki ken-
disi de bunu artık fenomenoloji olarak değil Dyadologie veya diyadolojik ilim 
teorisi olarak adlandırmaktadır:

“Bu görüş temelinde fenomenolojiye dayanmaktadır. Şu farkla ki, bu 
felsefî görüş, hareket noktası olan kasdlı fiil’de süje-obje çiftkutupluluğu için-
de bulunmaktadır. Husserl son kitaplarında (“Fenomenolojiye Giriş”, “Tecrübe 
ve Hüküm”, “Batı İlimlerinde Kriz”) bu süje-obje çiftkutupluluğunu aşamıyor. 
Bu yüzden bu felsefe ne obje kutbuna giden realism’e, ne süje kutbuna giden 
idealism’e varıyor: İkisi arasında mekik dokuyor. Bu müphem çiftkutupluluk 
(bipolarité ambiguë) Husserl metodunu kullanan bütün existence filozofların-
da görülür (Heidegger, Sartre(1905-1980), M. Merleau-Ponty(1908-1961), 
vb.). Oradan kurtuluş ancak metodda ille bazı değişiklikler yaparak, obje yö-
nüne doğru açılan ontoloji filozoflarında başlar. Max Scheler ve Nicolaï Hart-
mann(1882-1950) gibi. Nitekim bu ikincisi, fenomenolojik metoddan hareketle 
yeni bir bilgi metafiziği, yeni bir ontoloji çıkardığı gibi, varlık mertebelerine 
dayanan yeni bir gerçekler görüşü ve ilim teorisi çıkarmıştır. 

Bizim tuttuğumuz yol bir bakımdan N. Hartmann’ın görüşüne yakındır. 
Ancak ondan felsefe tarihinde, Platon’un yaşlılık diyaloglarına ait incelemeye 
ve son yılların fizik araştırmasına dayanarak ayrılıyoruz”. 88

82 Age. s. 154.
83 Age. s. 264.
84 Age. s. 268.
85 Vural, age. s. 121.
86 Aynı yer.
87 Age. s. 122.
88 Hilmi Ziya Ülken, Bilim Felsefesi, İstanbul-1983, s. 72-73.



151

Felsefe Dünyası

Ülken’e göre, fenomenolojiden yola çıkarak ontoloji kurma teşebbüsle-
rinin çıkmazından kurtulmak için, varlıkla varoluşun birleşmesi, yani öz olarak 
varlığın varoluş sıfat ve tavırları halinde gerçekleşmesi gerekir. Böyle anlaşılan 
ontoloji gerçek ve görünüşün aynılığını gösterebilecektir.89 

Sonuç olarak, Ülken’e göre, tarifi, temel dayanağı, aleti, konusu ve yön-
temini yukarda irdelediğimiz şekilde belirlenmiş bir felsefenin/mantıkî düşün-
cenin görevi, kısaca varlık için düşünmedir.90 Hangi sferde bulunursa bulunsun 
çift kutuplu dyad’lardan oluşan bu varlık sahasını araştıracak temel yöntem 
dyadologie yani derinliğine felsefe veya ilk olgu araştırmasıdır. Dyad’ların oluş 
sırasına göre mertebelendirilmeleri dolayısıyla felsefenin konuları ise şu şekilde 
sınıflandırılmaktadır: 

a) Varlıklar üzerinde düşünmek: Bu alan ontoloji ve klasik felsefedeki 
metafizik’in yerini alır.

b) Bir varlık çeşidi olarak bilgi üzerinde düşünmek ki bu da epistemolo-
jinin alanıdır.

c) Değerler üzerinde düşünme ki bu sfer de değerler ve kültür felsefesinin 
alanını oluşturur. 

Ülken, felsefe tarihinde büyük oranda belirleyici olmuş üç ana ekol olan 
ontolojik, epistemolojik ve pozitivist görüşlerin metot olarak hakikati gösterme-
ye elverişli olmadığı kanaatindedir.91 Ona göre, varlık felsefesinde önemli yer 
tutan varlık-yokluk, varlık-oluş, gerçek-imkân gibi dikotomilerin ve bir-çok, 
tecrübe-akıl, içkinlik-aşkınlık, teori-pratik gibi antinomilerin çözümünde kulla-
nılabilecek en ideal metot büyük oranda fenomenolojiye dayanan fakat  kısmen 
onu da aşan dyadologie  yöntemidir.92 

Sonuç:
Sentezci düşünce ve çeviri döneminin egemen olduğu bir dönemde yaşa-

masına rağmen Ülken, bir bakıma bu evrenin çıkmazlarını sorgulayarak özgün 
felsefî bir sistem kurma çabası göstermiş istisnai bir filozoftur. Bu özgünlük 
arayışı öncelikle onun felsefe, mantık ve yöntem üzerindeki telakkilerinden 
başlamaktadır. Bu minval üzere felsefe kesin ilk bilimdir ve ilk olgu araştır-
masına yönelik tutku, filozofun en temel tasasıdır. Felsefî düşünceyi doğuran 
şey sezgicilik, şüphecilik ve diyalektik değil, rasyonel düşünme tarzıdır. Bu 
rasyonel düşünmeyi disipline edecek alet ise mantıktır. Ana aleti, akıl ve man-
tık olan felsefî düşüncenin konusu ise varlıktır. Felsefî düşünmenin yöneleceği 

89 Varlık ve Oluş,  s. 154.
90 Age. s. 53.
91 Vural, age. s. 164.
92 Age. ss. 493-507.



Felsefe Dünyası

152

ilk ve temel alan konkre varlık sahasıdır.  Bu varlık sahası ise hiyerarşik bir 
şekilde oluş’muş, aşkın ve reel içerikteki çift kutuplu dyad’lardan oluşmaktadır. 
Böylece, bilgi ve değer alanı da varlık denilen sahanın içeriğinde bir mahiyet 
arzetmektedir.  Felsefî düşünce akıl ve mantığın rehberliğinde büyük oranda 
fenomenolojiye dayanan  Dyadologie yöntemiyle eğer bu varlık sahasına yöne-
lirse ancak gerçek anlamda zihnin ve varlığın antinomilerinden kurtulabilerek, 
söz konusu alanı idrak edebilecektir. Dyadologie yöntemi sayesinde dyad’ların 
reel ve aşkın boyutlarından kalkarak epistemoloji, ontoloji ve değerler alanı 
inşa edilebilecektir. Böylece felsefî düşünce realizm ve idealizm kaynaklı onto-
lojik, epistemolojik ve pozitivist yöntemin tutarsız ve çelişkili yöntemlerinden 
arındıracaktır. 

Sonsöz olarak eğer Platon’un tanımladığı gibi filozofu felsefî bilgeliğe 
sahip olan veya bu tür bir bilgelik peşinde koşuşturan, böylelikle kendine özgü 
bir yöntem kuran kimse olarak kabul ettiğimizde Ülken bir filozof olarak adlan-
dırılmayı çoktan hak etmiş demektir.93 Keza felsefî araştırmanın amacını bilgi, 
hakikat, akıl yürütme, gerçeklik, zihin ve değer hakkındaki problemleri araştır-
mak olarak94 kabul ettiğimizde Varlık ve Oluş’un öğretisi bundan vareste bir ko-
numda değildir. Ancak Ülken statüsündeki şahsiyetler, İbn Sînâ ve Gazâlî gibi 
bu külliyata yön vermiş filozoflar atlanarak, başlıca özellikleri sentez dönemle-
rinde eser üretmek olan Pascal gibi Hıristiyan mistiklerin ve Bayle(1647-1706) 
gibi derlemecilerin birer filozof olarak yer bulduğu felsefe tarihi95 algısı ve ya-
zımına yönelik bakış açıları (hala yoğun bir güncelliği mevcuttur) değiştiği/
zayıflatıldığı oranda ancak bu literatürde yer bulabileceklerdir.

Özet
Varlık ve Oluş Temelinde Hilmi Ziya Ülken’in Felsefe, Mantık ve Yöntem 

Hakkında Bazı Görüşleri
Bu makale, ana yapıtı Varlık ve Oluş’u temel referans olarak alıp 

Ülken’in felsefe, mantık ve yöntem anlayışını tahlil etmektedir. Felsefeyi kesin 
ilk bilim olarak tanımlayan Ülken, onun aslında ilk olgu araştırmasına dayalı 
dinamik bir düşünce disiplini olduğunu iddia etmektedir. Ülken’e göre, ilk olgu 
araştırması, ortaya çıktığı zamandan beri felsefenin en temel ilkesi ve filozofun 
en esaslı tasası olmuştur. Başlıca aleti, akıl ve mantık olan felsefî düşüncenin 
konusu varlıktır. Varlık sahası ise hiyerarşik bir şekilde oluş’muş, aşkın/ideal 

93 Ahmet Cevizci, Felsefeye Giriş, Bursa-2009, s. 16-17.
94 A. C. Grayling, Philosophy 1: A Guide through the subject, Oxford University Press-1998, s. 1. 
95 Macit Gökberk, Felsefe Tarihi, İstanbul-1990, ss. 277-280. 



153

Felsefe Dünyası

ve reel içerikteki çift kutuplu dyadlardan oluşmaktadır. Felsefî düşünce akıl 
ve mantığın rehberliğinde büyük oranda fenomenolojiye dayanan  Dyadologie 
yöntemiyle varlık sahasına yönelirse ancak gerçek anlamda zihnin ve varlığın 
dikotomilerinden kurtulabilerek, söz konusu alanı idrak edebilecektir. Dyado-
logie yöntemi, zihinsel bir uğraşla dyad’ların ideal ve reel boyutlarına nöbetleşe 
yaklaşıp bu alandan epistemoloji, ontoloji ve değerler alanını inşa edebilecektir. 
Böylece felsefî düşünce realizm ve idealizm kaynaklı ontolojik, epistemolojik 
ve pozitivist yöntemin tutarsız ve çelişkili yöntemlerinden arındıracaktır. 

Anahtar Kavramlar: Ülken, Varlık, Oluş, Felsefe, Mantık, Dyad, Dya-
dologie

Abstract
Some Ideas of Hilmi Ziya Ülken about Philosophy, Logic, and Method 

based on Varlık ve Oluş

This article examines  Hilmi Ziya Ülken’s concepts about philosophy, 
logic and methods, based on his main work of the Varlık ve Oluş.  Describing 
the philosophy as the first fundamental science, Ülken essencially claims that 
the philosophy  questioning the first reality is dynamically discipline the tho-
ught. According to Ülken, Questioning to first reality have been main principle 
of philosophy and main anxiety of philosopher since begining of philosophy. 
Instruments of philosophy should be reason and logic, and its subject is being. 
Area of being is constituted on dyads which have ideal and real dimensions 
formed hierarchically. If philosophical thought examines area of being by the 
methods of Dyadologie with guidance of reason and logic, it would be got rid of 
dichotomies of being and mind and essencially grasped this area. The dyadolo-
gical method established epistemology, ontology, and values area by analyzing 
to realist and transcendental dimensions of the dyads. 

Key Words: Ülken, Varlık ve Oluş, Philosophy, Logic, Dyad, Dyadologie

Kaynakça:
 � Ömer Mahir Alper, “Hilmi Ziya Ülken’in İslâm Felsefesini Yorumu: İslâm 

Felsefesi Tarihyazımına Bir Örnek”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, Sayı: 14, İstanbul-2006.ss. 123-146.

 � Ahmet Cevizci, Felsefeye Giriş, Bursa-2009.

 � Macit Gökberk, Felsefe Tarihi, İstanbul-1990.

 � A. C. Grayling, Philosophy 1: A Guide through the subject, Oxford 
University Press-1998



Felsefe Dünyası

154

 � İsmail Kara, Din ile Modernlik Arasında, Çağdaş Türk Düşüncesinin 
Meseleleri, İstanbul, 2003

 � Kurtuluş Kayalı, “Hilmi Ziya Ülken, Dil-Tarih Hocaları ve 1948 Tasfiyesi”, 
Türk Düşünce Dünyasında Yol İzleri, İstanbul-2003.

 � Kurtuluş Kayalı, “Hilmi Ziya Ülken’in Türk Düşünce Dünyasındaki Özgün 
Konumu”, Düşüncenin Coğrafyası-1, Ankara, 2005.

 � Mübahat Türker Küyel, “Ülkemizde Felsefenin ve Filozofun Doğuş 
Koşulları”, Türkiye’de Bir Felsefe Gelen-ek-i Kurmaya Çalışmak, Ed, Recep 
Alpyağıl, İstanbul-2010

 � Necati Öner, “Ord. Prof. Dr. Hilmi Ziya Ülken”, Hilmi Ziya Ülken Kitabı, 
ed. Ayhan Vergili, İstanbul-2006.

 � Nurettin Topçu, Yarınki Türkiye, İstanbul-1999.

 � Hilmi Ziya Ülken, Bilgi ve Değer, İstanbul-2001

 � Hilmi Ziya Ülken, Bilim Felsefesi, İstanbul-1983.

 � Hilmi Ziya Ülken, Felsefeye Giriş-1, İstanbul-2008.

 � Hilmi Ziya Ülken, Felsefeye Giriş-2, İstanbul-2009.

 � Hilmi Ziya Ülken, Genel Felsefe Dersleri, İstanbul, 2000.

 � Hilmi Ziya Ülken, “İslâm Düşüncesinin Batıya Etkisi”, Çev. Mahmut 
Alper Tuğsuz, İslâm Düşünce Tarihi, Ed. M.M. Şerif, Türkçe Ed. 
Mustafa Armağan, İstanbul, 1991, Cilt: 4.ss. 143-173.

 � Hilmi Ziya Ülken, “İslâm Felsefesinde Akıl Ve İman Meselesi”, 
Felsefe Semineri Dergisi, I, İstanbul, 1939.

 � Hilmi Ziya Ülken, Varlık ve Oluş, Ankara, 1968.

 � Mehmet Vural, Hilmi Ziya Ülken’in Varlık Felsefesi, Ankara-2009.


